

And one is frent

## HISTORIA CARMINUM HOMERICORUM.

# ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΩΝ ΟΜΗΡΙΚΩΝ ΕΙΙΩΝ

ΣΥΓΓΡΑΦΕΙΣΑ

УПО

### ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΜΙΣΤΡΙΩΤΟΥ,

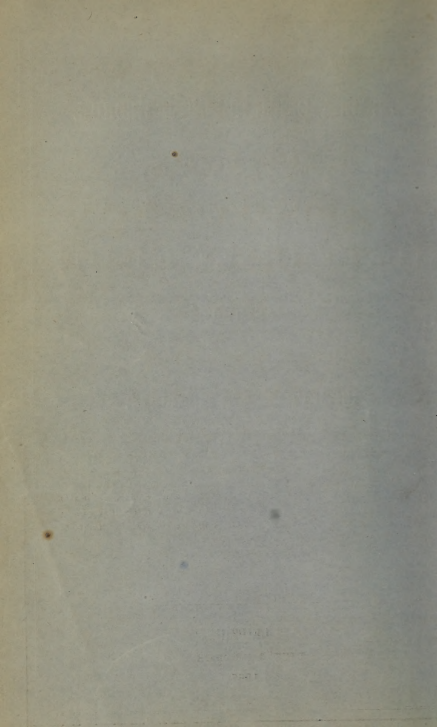
ΔΙΔΑΚΤΟΡΟΣ ΤΗΣ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑΣ.

,,Καίτοι ταῖτα τὰ ποιήματα συνέστημεν ως ἐνδέχεται ἄριστα, καὶ ὅτι μάλιστα μιᾶς πράξεως μίμησις. "Αριστ. Περὶ ποιητ.26.

LEIPZIG

LIST & FRANCKE.

1867.



## HISTORIA CARMINUM HOMERICORUM.

# ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΩΝ ΟΜΗΡΙΚΩΝ ΕΠΩΝ

ΣΥΓΓΡΑΦΕΙΣΑ

**УПО** 

### ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΜΙΣΤΡΙΩΤΟΥ,

ΔΙΔΑΚΤΟΡΟΣ ΤΗΣ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑΣ.

,, Καίτοι ταῦτα τὰ ποιήματα συνέστηχεν ώς ἐνδέχεται ἄριστα καὶ ὅτι μάλιστα μιᾶς πράξεως μίμησις. '' Αριστ. Περὶ ποιητ. 26.



ΕΝ ΛΕΙΨΙΑΙ ΤΥΠΟΙΣ ΟΘΩΝΟΣ ΒΙΓΑΝΔΟΥ.

1867.

WINDHOMAMOM WINHAMA AMOUSING PROBLEM

INTOTAL TON

# OMHPIKON EHON

¥ 318 4 4 9 7 7 5 Z

TOTALITETA TOTALITY OF

Carrodinas the between

The delivery of the reserve of the second

WISHELD ROS

TOTAL TOTAL TOTAL STATE

 $T\Omega\iota$ 

### ΦΙΛΟΓΕΝΕΣΤΑΤΩ, ΚΑΙ ΦΙΛΟΜΟΥΣΩ,

 $KYPI\Omega\iota$ 

# ΘΕΟΔΩΡΩ, Π.ΡΟΔΟΚΑΝΑΚΗ,

I∆PYTH<sub>ℓ</sub>

ΤΟΥ ΦΕΡΩΝΥΜΟΥ ΑΓΩΝΟΣ

ΜΕΓΙΣΤΉΣ ΕΥΓΝΩΜΟΣΥΝΉΣ ΕΛΑΧΙΣΤΟΝ ΤΕΚΜΗΡΙΟΝ

ΑΝΑΤΙΘΗΣΙΝ

Ο ΣΥΓΓΡΑΦΕΥΣ.

EVERTONIA CO. CTI

### ΠΡΟΛΟΓΟΣ.

Διααίως ύπὸ πάντων δμολογεῖται, ὅτι οἱ ἡμέτεροι δμογενείς πολλαχώς και γενναίως πρός αναγέννησιν των γραμμάτων εν τη ποινή πατρίδι συνεβάλοντο. Διότι οί μέν τούτων άφειδέστατα τον ίδιον πλούτον ποὸς μεγαλοποεπών και πολυταλάντων οικοδομημάτων ανέγερσιν έδαπάνησαν, οἱ δὲ παντοίους τρόπους πρὸς τῶν ἡμετέρων λογίων ενθάρουνσιν επενόησαν. Καὶ δη δ εν Όδησσω φιλόμουσος κύριος Ροδοκανάκης τον φερώνυμον άγωνα ίδρυσε καὶ τρείς σοφούς ανδρας αγωνοδίκας ωνόμασεν. Δια της ίδρύσεως δε ταύτης του θεμέλιον λίθου πραγματικής και ζώσης 'Ακαδημίας έ'θηκεν. Τῷ μεγάλω τούτω τοῦ Έλληνικοῦ εθεργέτη τὸ ημέτερον πόνημα ως ελάγιστον εθγνωμοσύνης τεκμήριον αφιερούμεν. Διότι και τη γενναιότητι τούτου τας δμηρικάς ήμων σπουδάς δφείλομεν και το αφιερούμενον σύγγραμμά εστι προϊὸν τοῦ ἀγῶνος, ὃν αὐτὸς ίδρυσεν. Οὐ φέρει μεν τὸν στέφανον, ον οἱ άγωνοδίκαι πλέκουσιν, άλλ' έστιν ασθενών μεν δυνάμεων προϊόν, πολυετών δέ πόνων και μεγάλων μόχθων τελευταΐον επιγέννημα.

Τὸ ἀφιερούμενον σύγγραμμα ὑπεβλήθη εἰς τὴν κρίσιν τῶν ἐπὶ τούτῷ ὁρισθέντων ἀγωνοδικῶν, ἐξ ὧν ὁ πολιὸς καὶ σεβάσμιος Ἰσώπιος τὴν περὶ αὐτοῦ κρίσιν συνέταξεν. Ἐν τῆ τρίτη περιόδῷ τοῦ εἰρημένου ἀγῶνος ὑπεβλήθησαν δύο πονήματα, ὧν τὸ μὲν ἡμέτερον ὁ σοφὸς Εἰσηγητὴς ἐκ τοῦ ἐπιγεγραμμένου Ἰριστοτελικοῦ ἀποσπάσματος Ἰριστοτελικὸν ἀνόμασε, τὸ δ᾽ ἔτερον δι᾽ ὁμοίαν αἰτίαν Πινδαρικὸν ἐκάλεσεν. Τὸ μὲν Ἰριστοτελικὸν κατὰ τὸν σοφὸν ἄνδρα

πλην τοῦ ζητουμένου περιείχε περιττήν και ἄσκοπον ύλην, τὸ δὲ Πινδαρικὸν ἦν ἐν πολλοῖς ἐλλιπές. Διὰ τοῦτο τὸν μέν συγγραφέα τοῦ πρώτου δευτέρας υποβολής τοῦ συγγράμματος απέκλεισε, τον δέ του δευτέρου είς την των ελλιπόντων συμπλήρωσιν παρέπεμψεν. Μετά παρέλευσιν δε γρόνου τινός ο άξιότιμος τμηματάρχης τοῦ Υπουργείου της δημοσίας εκπαιδεύσεως αντί της ενότητος των όμηρικών επών, ήν ο σοφός Είσηγητής απήτει, τας ύποθέσεις των διαφόρων ξαψωδιών προσθείς έτυχε τοῦ άθλου. Ένταῦθα τὴν ἀνάλυσιν τῶν δύο ὑποβληθέντων πονημάτων καὶ την παραβολην αὐτῶν πρὸς ἄλληλα παραλείποντες εὐχόμεθα εκ καρδίας, ίνα ή ἀπόφασις τοῦ Πατριάρχου τῶν έλληνικών γραμμάτων αποδειχθή δικαία πρός τιμήν τής κρίσεως καὶ ἀνάπαυσιν τῆς συνειδήσεως αὐτοῦ. Παραπέμποντες δὲ τὴν ἀπόφασιν εἰς τὸν ᾿Αρειον Πάγον τῆς κοινής γνώμης έννοουμεν δικαστάς οθτε τούς επιστημονικά συγγράμματα άναγινώσκοντας, όπως δι' ήχηρῶν φράσεων τὰ ὧτα αὐτῶν ἐρεθίσωσιν, οὔτε τοὺς ζητήματα τῆς κριτικῆς μελετώντας, όπως διὰ ποιητικών εἰκόνων τὴν ἰδίαν φαντασίαν εξάψωσιν, ούτε τοὺς σοφοὺς ἀνδρας, ὧν ή ψῆφος μέγα τὸ βάρος ἐν ἄλλοις ζητήμασι τῆς ἐπιστήμης κέκτηται, άλλα μόνον έκείνους, οίτινες πολλα έτη είς όμηρικάς σπουδάς κατέτριψαν καὶ τὰς διαστάσεις τῆς ἱστορίας των δμηρικών επών δρθώς κατενόησαν. Τοιούτοι δυστυχῶς παρ' ήμιν ὑπάρχουσι πάνυ ὀλίγοι. Εὐχόμεθα δέ, ἵνα οδτοι οἱ δλίγοι 'Αρειοπαγίται τὴν ἀπόφασιν τοῦ σοφοῦ ἀνδρός κυρώσωσιν.

Ένταῦθά που ἴσως ὁ ὅλος τοῦ ἡμετερου πονήματος πρόλογος ἔληγεν, εἰ μὴ ὁ πολυμαθὴς γέρων ἔδιδεν ἡμῖν συμβουλάς τινας τὰ ἡμέτερα άμαρτήματα δειχνυούσας. Καὶ ἐν τοῖς πρώτοις τὸ γῆρας τοῦ ἀνδρὸς σεβόμεθα, καὶ ἐν τοῖς μάλιστα τὴν πολυμάθειαν αὐτοῦ τιμῶμεν, ἀλλὰ δυστυχῶς τὸ ἡμέτερον πόνημα ὀφείλει εἶναι προϊὸν οὐχὶ συμβουλῶν σοφοῦ ἀνδρὸς, ἀλλὰ τῶν ἀσθενῶν τοῦ συγγραφέως δυνάμεων. Τῆ ἀληθεία πικρὸν μέν ἐστιν ἡμῖν, ὅτι οὐκ ἀκολουθοῦμεν ταῖς συμβουλαῖς τοῦ Πατριάρχου τῆς

έθνικης παιδεύσεως, άλλ' έχομεν την παραμυθίαν, δτι τὰ δειχθέντα άμαρτήματα μη μεταβαλόντες πρὸς τιμην αὐτοῦ ἀκίβδηλον την δίκην εἰς τὸν ἸΑρειον Πάγον εἰσάγομεν. Προστιθέντες δὲ καὶ τὰς αἰτίας τῆς παρακοῆς ἴσως συγγνώμης παρὰ τοῦ συμβουλεύσαντος τυγχάνομεν.

Α΄. Ὁ πολυμαθής γέρων δμολογεῖ μεν 1) την άξιαν τοῦ Αριστοτελικοῦ συγγράμματος, άλλὰ θεωρεῖ σπουδαιότατον άμαρτημα, ότι ό συγγραφεύς και περιττήν και άσκοπον θλην επραγματεύθη. Τοιαύτην δ' εννοεί και ονομάζει δλόκληρον τὸ πρώτον βιβλίον, δηλαδή τὸν πρώτον τοῦ ζητήματος όρον. 'Αλλ', εὶ ὁ σεβάσμιος γέρων διετήρει ἐν τῆ μνήμη την του ζητήματος θέσιν, εν ή ύπ' αὐτοῦ εζητήθη . Η ίστορία των δμηρικών επών" ύπο τον δρον ,,νά έκτεθη μετά τῆς δυνατῆς ἀκριβείας" καὶ Εὶ ὑπῆρχε παρά τοῖς άργαίοις διαφωνία περί Ομήρου ...", οὐκ ἔμελλε θεωρῆσαι τὰ περὶ τῆς πατρίδος, τὰ περὶ τῆς ἐποχῆς καὶ τὰ τοιαῦτα ώς περιττήν και άσκοπον θίλην, άλλ' ώς σπουδαΐον τοῦ ζητήματος όρον. Πάντες οἱ ἱστορήσαντες ἄλλα τῆς ποιήσεως είδη τὰ κατὰ τοὺς ποιητάς ώς σπουδαίον τῆς ίστορίας μέρος εθεώρησαν. Παραδείγματος γάριν δ Klein συνέγραψεν Ιστορίαν τοῦ δράματος (Geschichte des Dramas), άλλ' οὖτε τὸν βίον τοῦ Αλσχύλου, οὖτε τὸν τοῦ Σοφοκλέους, ούτε τούς των άλλων ποιητών άσκοπον ύλην ένομισεν, άλλ' ακριβώς τὰ κατ' αὐτοὺς ἐπραγματεύθη. Ό δε συγγραφεύς της ιστορίας των όμηρικων επών διά μείζονα αίτιαν ώφειλε ταῦτα ἐξετάσαι. Διότι αἱ πολλαὶ τοῦ

<sup>1)</sup> Όρα ἔχθεσ. σελ. 10 "Καὶ ἐν τούτοις δὲ καὶ ἐν τοῖς ἔμπροσθεν οὔτε τὴν φιλοπονίαν, οὔτε τὴν φιλοτιμίαν τοῦ συγγραφέως παραγνωρίζομεν, μηθὲν ἀνέπαφον θελήσαντος παραλιπεῖν τῶν περὶ ὑμήρου περιεχόντων τι, ἔστω καὶ τὸ ἐλάχιστον. Ἐπαινοῦμεν καὶ τὴν ὑπομονὴν καὶ τὸν σκοπὸν αὐτοῦ, προσπαθήσαντος νὰ προσενέγκη διεξοδικὸν καὶ ὅσον ἔνεστι πλῆρες σύγγραμμα περὶ πραγμάτων τοσοῦτον θροῦν παρὰ τοῖς ἀλλοδαποῖς ποιούντων ........ καὶ σελ. 12 "Καὶ ἀνωτέρω δὲ εἰπόντες περιττὴν καὶ ἀσκοπον ὅλην ἐννοοῦμεν μόνον ὡς πρὸς τὸν ὡρισμένον σκοπὸν τοῦ προκειμένον θέματος, ἄλλως δὲ πρὸς γενικωτέραν προθεσιν περὶ ὑμήρου καὶ ταῦτα καὶ ἔνι πλείονα οὖτε ἄτοπα οὖτε ἄχωρα."

ποιητοῦ πατρίδες καὶ αἱ πολλαὶ αὐτοῦ ἐποχαί εἰσιν αἱ πρῶται αἰτίαι, δι' ᾶς οἱ κριτικοὶ τὴν προσωπικὴν τοῦ Ὁμήρου ὕπαρξιν ἀρνοῦνται. Αὕτη δὴ ἦν ἡ πρώτη αἰτία, δι' ἢν ὁ Vico τὸ ὁμηρικὸν ζήτημα ἢγειρεν. Διὰ ταῦτα πάντες οἱ τῆς Γερμανίας καθηγηταὶ, ὅσοι καὶ βραχεῖαν ἱστορίαν τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν παραδίδουσι, τὰ εἰρημένα ἐν τοὶς πρώτοις ἐξετάζονσιν. Ὁ Lauer ἱστορίαν τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν (Geschichte der Homerischen Poesie) συγγράψας ταῦτα οὖτε περιττὴν, οὖτε ἀσκοπον ὕλην θεωρεῖ. Διότι περὶ τούτων πραγματείεται, ὡς ὁ σοφὸς ἀνὴρ ἐν τῆ ἐπιγραφῆ τῶν κεφαλαίων δύναται ἰδεῖν.

#### Erstes Buch.

Erster Abschnitt. Zweiter Abschnitt.

Die Quellen und Hülfsmittel. Das Vaterland des Homer.

Dritter Abschnitt.

Das Zeitalter des Homer.

Πρὸς δὲ τίς ἀγνοεῖ, ὅτι ἡ ἐτυμολογία τοῦ ὀνόματος τοῦ Ὁμήρου καὶ τὰ πολλὰ ἔπη, ἄπερ αὐτῷ ἀποδίδονται, μεγάλαι καὶ σπουδαῖαι αἰτίαι εἰσὶ πρὸς ἀναίρεσιν τῆς προσωπικῆς τοῦ ποιητοῦ ὑπάρξεως; Κρίνομεν περιττόν, ἱνα ἐνταῦθα ἐπαναλάβωμεν, ὅσα ἐν τῷ ἡμετέρῳ συγγράμματι ἀπριβῶς ἐξετάζονται. Εἰ λοιπὸν ὁ σοφὸς Εἰσηγητὴς ὄντως διάφορον γνώμην περὶ τῆς ἱστορίας τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἔχει, εἰκάζομεν, ὅτι ταύτην ἐμόρφωσεν ἐκ τῆς ἀναγνώσεως μικρᾶς τινος διατριβῆς, ἐν ἦ ὁ συγγραφεὺς μόνον εν μέρος τῆς ἱστορίας τῶν ἐπῶν ἐξήταζεν. Διὰ ταῦτα περιττὴ καὶ ἄσκοπος ὕλη ἦν οὐχὶ αἱ ἐπιστημονικαὶ τοῦ ᾿Αριστοτελικοῦ συγγραφέως ἀποδείξεις, ἀλλ' αἱ Πινδαρικαὶ τοῦ Πινδαρικοῦ εἰκόνες.

Β΄. Έπειδη ό σοφός ανής τοιαύτην πεςὶ τῆς ἱστοςίας τῶν ὁμηςικῶν ἐπῶν γνώμην ἔχει, νομίζει, ὅτι ὁ συγγςαφεὺς οὐκ ἐδάμασε τὴν ὕλην καὶ συμβουλεύει αὐτῷ, Ἱνα τὴν ἐπιγςαφὴν τοῦ πονήματος εἰς Ὁμηςικὰ μεταβάλη. Ἐπειδη ὅμως ἡ αἰτία ἡμαςτημένη ἐδείχθη, ἕκαστος ἐννοεὶ τὴν ἀξίαν τῆς συμβουλῆς. Δάμασιν δὲ τῆς ὕλης ἐννοεὶ ὁ πολυμαθὴς

ἀνὴς τὴν κατάταξιν αὐτῆς κατὰ συγγραφεῖς, δηλαδὴ τί εἶπεν ὁ Müller χωρίς, τί ὁ Nitzsch χωρὶς καὶ οὕτως ἐφεξῆς, ὡς γίνεται δῆλον ἐκ τε τῶν συμβουλῶν, ας ἐδιδε τοῖς ἀγωνισομένοις, καὶ ἐκ τοῦ τρόπου, καθ' ον οὖτος τὴν ἱστορίαν τῶν Ἑλλήνων ποιητῶν καὶ συγγραφέων ἐπραγματεύθη. Ἰσως πλανώμεθα, ἀλλὰ κατὰ τὴν ἀσθενῆ ἡμῶν κρίσιν κρίνοντες νομίζομεν, ὅτι τὰ τοιαῦτα οὐχὶ ἱστορίαι, ἀλλὰ λεξικά εἰσιν. Τὴν ἱστορίαν τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν διηρέσαμεν εἰς τρία Τίς ὁ ποιητής; Ηῶς μέχρις ἡμῶν τὰ ἐπη αὐτοῦ περιῆλθον; Καὶ τίνα ἀξίαν ταῦτα ἐχουσιν; Φυσικωτέραν τῆς διαιρέσεως ταύτης οὐδεμίαν εὐρίσκοντες παρακαλοῦμεν τὸν σοφὸν ἀνδρα, ἱνα ἀποφανθῆ, τίνα κρείττονα μέθοδον πρὸς διαίρεσιν τῆς ὅλης ἐπενόησεν.

Γ΄. Ὁ πολυμαθής γέρων ψέγει τὸν συγγραφέα, ὅτι ούτος τον Graf Pasch van Krienen ονομάζει αξιωματικόν τοῦ δωσσικοῦ ναυτικοῦ, ἐν ῷ κατὰ τὰς ἐρεύνας τοῦ σοφοῦ ανδρός οξτος εξίλε τὸ γένος ἐξ Ολλανδων. 'Αλλά πόθεν οί γονείς αὐτοῦ κατήγοντο, ἡ ποῦ αὐτὸς ἐγεννήθη, οὐτε τότε έξητάσαμεν, οὔτε νῦν μετὰ τοὺς ψόγους τοῦ σοφοῦ ανδρός εξετάζομεν. Ήμιν ίκανόν εστιν, ότι δ van Krienen ανηκε τῷ δωσσικῷ ναντικῷ. Οὕτω πάντες περί αὐτοῦ δμιλούσι καὶ οὐδεὶς αὐτοὺς ψέγει. Τὴν δὲ καταγωγὴν αὐτοῦ ὀφείλει εξετάσαι οὐχὶ ὁ συγγραφεὺς τῆς ἱστορίας τῶν δμηρικών επών, άλλ' δ συγγραφεύς (αν δηλαδή ποτε τοιούτος υπάρξη) τῆς ἱστορίας τῶν πατρίδων τῶν γονέων τῶν άρχαιολόγων, ή, μαλλον είπεῖν, των απατεώνων (οἱ Γερμανοί γε την ύπο van Krienen ανακάλυψιν τοῦ τάφου τοῦ Όμήρον ονομάζονοι Betrügerei). Έν τῷ ἡμετέρω συγγράμματι μνημονεύονται ίσως έκατοντάδες ανδρών σπουδαίαν θέσιν εν τη ίστορία των δμηρικών επών κατεχόντων, άλλ' ελλικοινώς δμολογούμεν, δτι, ελ μή πάντων, τών πλείστων γε άγνοουμεν και την πρώτην και την δευτέραν πατρίδα, εί τις τούτων τοιαύτην έσχεν. Εί δ' είς οθτως ατόπους έρεύνας είσηρχόμεθα, τη άληθεία, και εί δεκα γλώσσας και άρρηκτα στήθη είχομεν, ούκ ήδυνάμεθα ίστορίαν των όμηρικών έπων συγγράψαι. Τελευταίον άξιον σημειώσεώς

εστιν, δτι δ ἀνήρ, δ τὰ τῆς πατρίδος τοῦ Ομήρου περιττὴν καὶ ἀσκοπον ὕλην ὀνομάσας, αἰτεῖ μετὰ πολλοῦ τοῦ κρότου την ἔρευναν τῆς πατρίδος τῶν γονέων ἀπατεῶνός τινος.

Δ'. Ό σοφὸς Εἰσηγητής ελέγχει τὸν Αριστοτελικὸν συγγραφέα, ὅτι κατ' αὐτὸν Θεόδωρος ὁ Γαζῆς ἱδουσε τὴν Απαδημίαν της Φερράρας, εν ῷ πατὰ τὸν ἄνδρα ἱδρύθη ύπο Φριδερίνου του Β'. 'Αλλ' ο πολυμαθής γέρων ου διετήρει εν τη μνήμη, ότι ο ημέτερος Θεόδωρος ταύτην ανενέωσε καὶ πρώτος αὐτῆς διευθυντής εγένετο "Doctrina sua Theodorus Ferrariam cum maxime illustravit: qua in urbe renovati gymnasii primus, teste Lil. Greg. Gyraldo, constitutus rector, Graecas litteras professus, eo applausu, ut ex omnibus undiquaque Italiae locis ad illum confluerent, quotquot litterarum studia amarent "1). Διὰ τὴν λήθην δὲ ταύτην δ σοφός ανήρ μετα κόμπου παραπέμπει ήμας είς την Ρώμην, είς τὸν Τίβεριν καὶ άλλοσε 2) προσθείς, ότι τὸ πρᾶγμα αὐτῷ ἐστι πρωτάπουστου3). 'Αλλ' ὁ ἡμέτερος Έξακουστος ακουστον τοῦτο τοῖς πᾶσι κατέστησε διὰ τῆς μεταφράσεως τῆς διατριβῆς τοῦ Γάλλου ἀναδημιανοῦ Marquis de Fortia d'Urban 4), δ'στις, καίπερ είς τὴν 'Ρώμην απελθών και τὸν Τίβεριν ιδών και μετά τοῦ ἐφόρου τῆς ἐκεῖ βιβλιοθήκης πολλὰ εἰπών 5), ὅμως λέγει "Ότε δὲ μετὰ την άλωσιν της Θεσσαλονίκης (1429) Θεόδωρος δ Γαζης μετέβη εἰς Ἰταλίαν καὶ ἐσύστησε τὴν Ἰκαδημίαν τῆς Φερ-

Ε΄. Τὰ περὶ Ψωμαίων τῷ συγγραφεῖ ἀποδιδόμενα, εἰμή τι ἄλλο, εἰσὶ προϊόντα ἀπίστου μνήμης τοῦ ἐπικρίνοντος. Περὶ τούτου ήδυνάμεθα σιωπῆσαι, εἰ μὴ ὁ πολιὸς

<sup>1)</sup> Christ. Börner, De doctis hominibus Graecis litterarum Graecarum in Italia instauratoribus σελ. 122. 2) Θρα ἔκθεσ. σελ. 9 "Εὶ ὁ συγγραφεὺς ἔνθυμεῖτο τὴν τότε Ῥώμην, τὸν Τίβεριν, τὴν τύχην τοῦ Γαζῆ καὶ τῶν ἄλλων προσφύγων, τοὐλάχιστον ἐκ τῆς προεισαγωγῆς τῆς τοῦ Εὐγενίου Λογικῆς....." 3) Αὐτόθι "Ότι ὅμως καὶ ἀκαθημίαν ἐν Φερράρα συνέστησε, τοῦτο εἰναι πρωτάκουστον ἡμῖν." 4) Homère et ses écrits. Paris 1832. 5) Σελ. 26. 6) Σελ. 86. Κρίνομεν περιττόν, ἵνα σημειώσωμεν, ὅτι ἡ ἀνανέωσις ἢ ἵθρυσις ἐννοητέα κατὰ τὸ πνεῦμα ταύτης τῆς περιόδου.

γέρων πλείστα άλλα όμοια εποίει καὶ εν γένει τοιαύτην ελκόνα περί τοῦ ήμετέρου συγγράμματος Εδιδεν, ώστε μόλις έκ του Αριστοτελικού αποσπάσματος ενοήσαμεν, ότι τούτο πρίνει. Παραδείγματος γάριν λέγει, ότι οὐκ ἐπραγματεύθημεν περί της θεωρίας του Wolf, εν ω εν δλοκλήρω τω δεντέρω βιβλίω σχεδον μόνον περί τούτον δμιλουμεν. Αντὸς δὴ ὁ ἐπικρίνων ἐπαινεῖ τὸ περὶ γραφῆς κεφάλαιον, ἐν δ Ιδίως ή θεωρία του μεγάλου τούτου ανδρός έξετάζεται και κατά τάς ασθενείς του συγγραφέως δυνάμεις επικρίνεται. Τούς Ψωμαίους δ συγγραφεύς ούτε βαρβάρους, ούτε άλλο τι ών όμασεν (ώς δ άναγνώστης παρατηρεί εν σελ. 80 καί 81) και παρακαλεί τούς σοφούς του Είσηγητου συναδέλφους, ίνα περί τοῦ πράγματος δμολογήσωσιν. Τοῦτο λέγομεν μόνον χάριν της άληθείας. Διότι, ό, τι τότε οθα είπομεν, τολμώμεν, ίνα νῦν ἐκφράσωμεν. Οἱ Ῥωμαῖοι εἶχον δύο μεγάλας ἀρετάς, τὴν virtutem καὶ gravitatem, καὶ των άλλων τοῦ ἀρχαίου κόσμου λαων πολύ προείχου. Θσοι δὲ τούτων κοινωνοί της έλληνικης παιδείας εγένοντο, δύνανται πρός τους Έλληνας παραβληθηναί πως. 'Αλλ' ή παιδεία αὐτῶν κατὰ τὸ πλεῖστον (εἰ μὴ τὸ ὅλον) ἦν προϊὸν ελληνικόν και ούχι δωμαϊκόν. "Όλος δ' δ άλλος δωμαϊκός λαὸς (καὶ ἐκ τοῦ ὅλον κρίνονται οἱ λαοὶ) εἶγε παλλά καὶ μεγάλα στοιχεῖα βαρβαρισμοῦ. Ταῦτα δ' λέγοντες οὔτε μίσος, οὔτε ἔχθραν πρὸς ἀνθρώπους πρὸ αἰώνων κεκοιμημένους έχομεν, άλλά φιλολογικώ τώ τρόπω καί sine ira et studio αὐτοὺς κρίνομεν. Ἰσως δὲ καὶ ή κρίσις ήμῶν οὐκ έστιν ημαρτημένη. Διότι αὐτοὶ οἱ Ῥωμαῖοι μέγρι τῶν χρόνων τοῦ Αὐγούστου (δηλαδή μέχρι τοῦ χρόνου, καθ όν ή έλληνική παιδεία εν Ρώμη επεκράτησε) βαρβάρους έαυτούς ωνόμαζον. Ίσως οἱ ἀνθρωποι οὖτοι ἐγίνωσκον ξαυτοὺς πρείττον τοῦ σοφοῦ ᾿Ασωπίου, ὅστις διάφορον γνώμην έχων φέρει αποδείξεις κατά την ασθενή ήμων κρίσιν ούτε δρθάς, ούτε ξπιστημονικάς. Διότι ξπικαλείται μάρτυρας τὰ ὀνόματα τῶν μηνῶν καὶ ἡμερῶν1), τὴν πληθύν

<sup>1)</sup> Όρα ἔχθεσ. σελ. 15 "Τὰ ὀνόματα τῶν μηνῶν είναι ἀπανταχοῦ τῆς Εὐρώπης ὁωμαϊκά, πολλαχοῦ δὲ καὶ τὰ τῶν ἡμερῶν τῆς έβθομάδος."

τῶν ὑπημόων, τὰ συγγράμματα τῶν Λουδοβίκων καὶ Ναπολεοντιδών  $^{1}$ ) καὶ τοὺς νίοὺς καὶ τὰ ὀνόματα αὐτών. Είπομεν, ότι αι αποδείξεις είσιν οθνί δοθαί. Διότι και οί ἀργαῖοι Έλληνες πολλάς λέξεις παρά τῶν Περσῶν, δηλαδή των βαρβάρων κατ' έξοχήν, εδανείσθησαν, καὶ ή αὐτοκρατορία τῶν Σινῶν δεκάκις Ἰσως μείζονα πληθυσμόν της καλουμένης κοσμοκρατορίας έχει, και ό ήμένεοος Ξενοφών περί των κατ' εξογήν βαρβάρων έγραψεν. Ωνομάσαμεν δε τας αποδείξεις και οθχί επιστημονικάς. διότι τοὺς πεπολιτισμένους τῶν βαρβάρων λαῶν διαστέλλουσιν ούτε ονόματα, ούτε λέξεις, ας ξένοι λαοί έδανείσθησαν, οὖτε πληθύς ύπηκόων, οὕτε οἱ μεγάλοι ἀνδρες τῶν άλλων εθνών ώς οί Λουδοβίκοι καὶ Ναπολέοντες, ούτε οί νίοι και τὰ ὀνόματα αὐτῶν, ἀλλ' αἱ τέχναι καὶ αἱ ἐπιστῆμαι. Εὶ δὲ τούτων δ σοφὸς Εἰσηγητής ἀνεμιμνήσκετο, δαδίως εθρισκεν, ότι οι 'Ρωμαΐοι ακριβώς έαυτούς εγίνωσκου. "Ισως δὲ καὶ ηκουσέ ποτε τοῦ συναδέλφου αυτοῦ ἱστορίαν της ἀρχαίας τέχνης παραδίδοντος. Οὖτος λέγει δημοσία, δ, τι άμουσον, δ, τι άκομψον, δ, τι βαρβαρικόν έστι δωμαϊκόν, ότι δε χαρίεν, δ, τι κομψόν καὶ δ, τι ύψηλόν εστιν έλληνικόν. 'Ανάλογα δὲ πρὸς ταῦτα λέγουσι καὶ οἱ περὶ τας αρχαίας επιστήμας ασχοληθέντες.

ΣΤ΄. Ὁ σοφὸς ἀνὴρ κατέφυγε καὶ εἰς τοὺς καλουμένους κοινοὺς τόπους, ὅηλαδὴ ἐν συγγράμματι 400 σελίδων ἀνεκάλυψε πέντε παροράματα. ἀλλὰ θαυμάζομεν, ὅτι τοῦτο περιεῖχε μόνον 5, καὶ οὐχὶ 105. Τὸ παρορῷν συμπεφυκε τῇ ἀνθρωπίνη φύσει καὶ σοφῶς ὁ αὐστηρὸς ἐπικριτὴς περὶ ἐαυτοῦ λέγει· "θέλει συγχωρήσει, ἐλπίζομεν, ὁ ἐπιεικὴς ἀναγνώστης, ἐνθυμούμενος ὅτι τοσοῦτον ὑπολεληθότως ταῦτα διαφεύγουσι καὶ τὴν ὀξυτάτην ὅρασιν τοῦ

<sup>1)</sup> Αὐτόθι "Ο μέγας Ναπολέων διὰ τοὺς μεγάλους σκοπούς του (Εἰ οὕτως, πολὺ ὁρθῶς λέγει, ἀλλὰ μετὰ τοῦ ζητουμένου οἰδὲν τὸ κοινὸν ἔχει) οὖδένα τίτλον εὕρηκε καταλληλότερον ἵνα τιμήση τὸν υἱόν του ἢ βασιλεὺς τῆς Ῥώμης. Ο αὐτὸς Ναπολέων ως πρότερον Λοδοβίκος ὁ ΙΔ΄ καὶ ὁ νῦν Ναπολέων τὸν δικτάτορα τῆς Ῥώμης Ἰοὐλιον Καίσαρα εὕρηκαν τῆς προσοχῆς αὐτῶν ἄξιον νὰ μεταφράσωσι, νὰ ὑπομνηματίσωσι καὶ ἱστορήσωσιν."

διορθωτοῦ" (σελ. 148). Εὶ λοιπὸν ὁ σοφὸς ἀνὴρ τοιαῖτα περί ξαυτοῦ λέγει, παρ' ήμων υπερφυσικήν δξυδέρκειαν απαιτεί. Εὶ τοῦτο ἦν ἐφικτόν ἐν τῷ κόσμῳ τούτῳ, τῆ άληθεία οὐ περιεμένομεν αὐτὸ παρ' ήμῶν αὐτῶν, άλλὰ παρά τοῦ Πατριάρχου τῶν ἐλληνιαῶν γραμμάτων, ὅστις ένα δλόκληρον αλώνα περί την ημετέραν γλώσσαν ήσκήθη. Αλλά και ούτω δυστυχώς τὰ συγγράμματα αὐτοῦ μεστά γλωσσικών άμαρτημάτων είσίν. Τοιαθτα δ' εννοοθμεν τά άσυγγώρητα π · γ τὰς δνομαστικὰς ἀπολύτους. Ἡ ἔμθεσις δή αὐτή, ἐν ἦ τὴν ὑπερφυσικὴν ὀξυδέρκειαν ἀπαιτεῖ, πεοιέχει 5 γε άμαρτήματα εν έκαστη σελίδι κατά μέσον δρον. Παραδείγματος χάριν εν σελίδι 18 λέγει περί ήμων ,,οίτινες (sic!) η εκ παραναγνώσεως τοῦ χειρογράφου . . . η εἰς άλλην ανθρωπίνην αδυναμίαν περιπεσόντες (sic!) δυνατόν (sic!) ... ", καὶ άλλαγοῦ ,,εἰ ὅλως ὑπάρχει σύγγραμμα ἐν τοιαύτη (sic!) ἐκτάσει τὴν ύλην πραγματενόμενον, ὅσον (sic!) ... "Τί ἆρά γε ὁ σοφὸς ἀνὴρ ἔμελλεν εἰπεῖν καθ' ήμων, εὶ οὖτος τοιαῦτα άμαρτήματα ἐν τῷ ήμετέρῳ εὐρισκεν; Τὰ ὑπ' αὐτοῦ εύρημένα ἐγράφησαν πανταχοῦ ὀρθώς καί που κατά παραδρομήν κακώς. Γλωσσικόν δέ άμαρτημα λογίζεται, ελ λέξις τις πολλαχοῦ ή πανταχοῦ ούκ δοθώς γράφεται. Ανωτέρω είπομεν, ότι δ σοφός Είσηγητης εύρε πέντε παροράματα. 'Αλλά καὶ εν τοῖς 5 τούτοις άπαξ άμαρτάνει διότι ενόμισεν άμάρτημα τὸ Μελησιγένης, εν ώ εστι διάφορος γραφή και παραπέμπομεν αὐτον είς την εκδοσιν τοῦ Westermann (Βιογράφοι), όστις πανταχοῦ Μελησιγένης γοάφει.

Ζ΄. Τελευταῖον ὁ σοφὸς ἀνὴς ψέγει τὸν τοῦ ἀριστοτελικοῦ πονήματος συγγραφέα νομίζοντα (ἐν σελ. 63), ὅτι ὁ ἡμέτερος Θουκυδίδης οὖκ ὀρθῶς περὶ Ἑλλήνων καὶ βαρβάρων ὁμιλεῖ. Ὁ ἱστορικός, ὡς γνωστόν, νομίζει, ὅτι Ἑλληνές εἰσι μόνον οἱ μετὰ τοῦ ἀχιλλέως στρατευσάμενοι καὶ ὅτι ὁ Ὁμηρος τοὺς βαρβάρους ἀγνοεῖ (Ι, 3). ἀλλὶ, ὅτι μὲν τὸ ὄνομα Ἑλλὰς εὐρυτέραν σημασίαν τῆς ὑπὸ τοῦ ἱστορικοῦ ἀποδιδομένης ἔχει, ἐν τῆ σελίδι 330 τοῦδε τοῦ πονήματος ἐδείξαμεν. ὅτι δὸ ὁ ποιητὴς γινώσκει καὶ βαρβάρους,

ἔδειξεν ἤδη δ Στράβων, ὅστις ελέγχει τὰν ἱστορικὸν καὶ οἰονεὶ τὸν σοφὸν Εἰσηγητὴν ἐρωτῷ ,,μὴ λεγομένων τε βαρβάρων, πῶς ἔμελλεν εἶ λεχθήσεσθαι τὸ βαρβαροφώνων; "1) Παραπέμπομεν τὸν ἀνδρα εἰς τὴν ἀνάγνωσιν ὁλοκλήρον τούτον τοῦ χωρίον, ὅ πάντες οἱ φιλολόγοι ἐπαινοῦσιν.

Ταῦτα είσι πάντα τὰ άμαρτήματα, ἃ ὁ σοφὸς ἀνὴρ εν τῷ Αριστοτελικῷ συγγράμματι εύρων μετά ἀσυνήθους πικρίας τον συγγραφέα ψέγει καλ πέραν των καθηκόντων τοῦ Εἰσηγητοῦ ἐξέργεται. Οὔτε οἱ γονεῖς τοῦ συγγραφέως, ούτε αὐτὸς τὸ αύτοῦ πρόσωπον ύπὸ τὴν κρίσιν τοῦ σοφοῦ Ελσηγητοῦ ὑπέβαλεν, ἀλλὰ μόνον τὸ σύγγραμμα αὐτοῦ. Τη άληθεία πιπρότατον έστιν ημίν, ότι νέοι όντες πολιον γέροντα καθήκοντα ύπομιμνήσκομεν. Τὰ εύρημένα λοιπόν άμαρτήματα, ώς νομίζομεν, ανηρέθησαν, αλλ' ύποθωμεν, ότι όντως ταύτα ύπηργον. Τούτου δ' ύποτεθέντος γεννωνται δύο σπουδαιόταται απορίαι, ων την λύσιν παρά τοῦ σοφοῦ ἀνδρὸς ἀπαιτοῦμεν. Εἰ τὸ ᾿Αριστοτελικον σύγγραμμα και περιττήν ύλην περιείχε, τὸ δὲ Πινδαρικόν κατά πλείστα έλλιπες ην, πότερον πλείονος χρόνου εδείτο; Έκαστος προγείρως αποκριθήσεται, ότι εν τῶ πρώτω αὐτὸς δ Είσηγητής τὸ λεπτὸν κλώσμα τὸ συνδέον τὸ πρώτον βιβλίον μετά των λοιπων κόψας ελάμβανεν, δ, τι ίστορίαν των δμηρικών έπων ενόει. Συνάμα δε εκόπτοντο και πάντα τὰ άμαρτήματα (διότι ἐν τῷ πρώτφ περιείχοντο), ἄπερ οδτος ενόμισεν, δτι εξοεν. Έν φ τουτο ήν το δλον του Αριστοτελικού συγγραφέως έργον, δ τού Πινδαρικού τοσαντα άμαρτήματα κατά την κρίσιν αὐτοῦ τοῦ Εἰσηγητοῦ ώφειλεν έξαλεῖψαι καὶ τοσαῦτα ελλείποντα συμπληρώσαι, δσα, εὶ εἰλιπρινῶς ἐπληροῦντο, τῆ ἀληθεία ἔτη ἀπήτουν. 'Αλλ' οδχί· κατά την κρίσιν τοῦ σοφοῦ ανδρός ή τοῦ κλώσματος τομή πλείονα χρόνον απήτει. Ως υπερφυσικήν δ σοφός ανήρ την ταγύτητα τοῦ Πινδαρικοῦ ἐνόμισε καὶ ώς

<sup>1)</sup> XIV, 565. Τούτου εν μέρος εύρίσκει ὁ ἀναγνώστης ἐν σελ. 64 τοῦ ἡμετέρου πονήματος. Τὸ Ελληνες καὶ βάρβαροι ἐννοητέον κατὰ τὸ πνεθμα τῆς ὁμηρικῆς ἐποχῆς.

παρά φύσιν την τοῦ Αριστοτελικοῦ βραδύτητα! Δευτέρα απορία εστίν ή έξης. Τὰ ημέτερα άμαρτήματα (εὶ δηλαδή ύπηρχον) ώς κείμενα εν σημειώσεσι καὶ ύποσημειώσεσιν ούδεν βάρος επί της κρίσεως της ίστορίας των δμηρικών επων έχουσιν. Ούτε όλλανδικήν, ούτε φωσσικήν, ούτε φωμαϊκήν ίστορίαν συγγράφοντες ζίσως περί ταῦτα ημάρτομεν. Καὶ τῆ ἀληθεία, εὶ τοιοῦτον ζήτημα ὑπὸ τῶν κριτῶν ἐδίδετο, ελς τοιούτον αγώνα ούκ απεδυόμεθα. Ο αγών όμως ην περί της ίστορίας των όμηρικων επων, και ό σοφός Είσηγητής μηδέ εν αμάρτημα εν ταύτη ανακαλύψας κατεψήφισε της Ιστορίας των δμηρικών επών διὰ την άγνοιαν της δλλανδικής ἱστορίας!

'Αλλ' ὁ πολυμαθής γέρων λέγει, δτι εν τῷ ἡμετέρω πονήματι και άλλα άμαρτήματα άνεκάλυψεν, άπερ δι' έλλειψιν τόπου καὶ χρόνου παραλείπει. Πρώτον τοῦτο οὐ φαίνεται πιθανόν. Διότι ανής, δστις την τοῦ ζητήματος θέσιν παρέβη, δπως άμαρτήματα πλάση, δστις ανύπαρατα έλέγχει, όστις τὰ εύρημένα τρὶς καὶ τετράκις έκτενῶς έπαναλαμβάνει, όστις λυπείται, ότι ούκ είδε πρότερον τὰ εν Κλειοί γραφέντα, όπως ταύτα αρίνη (εν τη εαθέσει δηλαδή τοῦ Ροδοκανακείου διαγωνίσματος) καὶ ὅστις πλεῖστα τερπνά ανέκδοτα διηγεῖται, δ ανήρ, λέγομεν, οδτος οὐκ είχεν αδρά γε τόπον καὶ χρόνον, ίνα έν γε άμάρτημα εκ τῆς ἱστορίας των όμηρικων επων δείξη, όπως τούτο αντίρροπον πρός τὰ ἄπειρα τοῦ Πινδαρικοῦ φαίνηται; Εἶτα ὑποχωρήσαντες ύποθωμεν, ότι ό σοφός ανήο όντως εξοεν. Ταῦτα ἄρά γε ἦσαν μείζονα εκείνων, ἄπερ γελοία εδείχθησαν, ή ήττονα; Εὶ μὲν τὰ πρυφθέντα ἦσαν μείζονα, καὶ οὐχὶ άληθώς κατ' εντολήν τοῦ σοφοῦ Ελσηγητοῦ ὁ Πούτανις τοῦ έθνικοῦ Πανεπιστημίου εἶπεν, ὅτι τῷ συγγραφεὶ αί αναγκαΐαι συμβουλαί εδόθησαν, και ην ανάξιον του Πατριάρχου της έθνικης παιδεύσεως, εί τὰ μεν ήττονα έλεγε, τὰ δὲ μείζονα πρὸς βλάβην τοῦ συγγραφέως ἔκρυπτεν. Εί δε τὰ κρυφθέντα άμαρτήματα ήσαν ήττονα τῶν δειχθέντων, πόσον ἆρά γε γελοῖα έμελλον εἶναι ταῦτα, εἰ τὰ μείζονα γελοία εδείνθησαν:

Αλλά μηδεν αύρος ταις ημετέραις ύποθέσεσι διδόντες νομίζομεν, δτι δ πολυμαθής ανήρ όντως εξρεν αμαρτήματα. Διὰ τοῦτο νίικῶς παρακαλούμεν αὐτόν, Ίνα ταῦτα καταδείξη. Εὐγόμεθα δὲ τῷ ἀνδοί, ἵνα εύρη τοιαῦτα, οἶα παραβαλλόμενα πρός τὰς ἀρετὰς τοῦ συγγράμματος, πρός τὰ άμαρτήματα τὰ ήδη ύπ' αὐτοῦ ἐν τῆ Πινδαρικῆ διατριβῆ εύρημένα καὶ πλείστα άλλα, άπερ οδτος παρείδε, πρός ταῦτα, λέγομεν, παραβαλλόμενα δύνανται πείσαι τούς μετριωτέρους γε γνώστας της ίστορίας των όμηρικων επών, δτι ή απόφασις αὐτοῦ ἦν δικαία. Εὶ ὅμως οὐ δύναται εύρεῖν τοιαῦτα, κατά την ασθενή ημών κρίσιν νομίζομεν, ότι και μεγάλου ανδρός εστιν άξιον και της δόξης αὐτοῦ οὐχὶ αλλότριον, ίνα είλικοινώς δμολογήση, δτι ούτε τὰ μέσα, ούτε χρόνον πρός τοιαύτας έρεύνας είχεν, ούτε ή ήλικία αύτοῦ ἐπέτρεπεν, όπως είς τὰς πηγάς ἀναδραμών περί τῶν ὑποβληθέντων πονημάτων δικαίως απαφανθη. Διότι εστίν άδικον και πρός τὸ γῆρας αὐτοῦ ἀνάρμοστον, ίνα δι' ἀορίστων φράσεων μετά την ύλικην καταστροφήν 1) ένδς νέου καλ την επιστημονικήν αὐτοῦ ἀξίαν ἀφαιρέση. "Ανθρωπος, όστις δλόκληρον δεκαετηρίδα είς δμηρικάς σπουδάς κατέτριψεν, ίσως οὐκ ἀγνοεῖ τὴν ἀξίαν διατριβῆς συγγραφείσης εν όλιγαις χειμεριναίς νυξί και κατά παραδόσεις καθηγητοῦ γενικῆς ἱστορίας  $^2$ ), ταύτην δὲ μὴ ἀγνοῶν ἀτενίζει ποτε και πρός τον της δίκης δφθαλμόν, δε τὰ πάντα  $\vec{\epsilon} \phi o \rho \tilde{\alpha}$ .

'Αλλ' ἴσως ή υίικη αὕτη πρὸς τὸν Πατριάρχην τῶν Ελληνικῶν γραμμάτων διαγωγη ἀπαρέσκει ἐκείνοις, οἵτινες εἰς προσωπικὰς κατὰ τῶν διδασκάλων τοῦ ἔθνους ὕβρεις ἐτράπησαν καὶ τὰ γεραρὰ ταῦτα τῆς παρελθούσης γενεᾶς

<sup>1)</sup> Τοιαυτα συγγράμματα οὖτε συγγράφονται, οὖτε ἐκδίδονται ἄνευ δαπάνης πολλῶν χιλιάδων δραχμῶν. 2) Ταῦτα λέγει ὁ ἀξιότιμος τοὖ Πινδαρικοῦ συγγράμματος συγγραφεύς, ἡμεῖς δὲ μηδένα ψόγον σκοποῦντες
ταῦτα ἐξ ἀνάγκης ἐπανελάβομεν. Τοὖναντίον θαυμάζομεν, ὅτι ἄνθρωπος,
καίπερ τῆς φιλολογίας ἰδιώτης, συνέγραψε πραγματείαν, ῆτις δεκτὴ ἐν ἐπιστημονικῷ ἀγῶνι ἐγένετο. Τοῦτο προϋποτίθησιν εὐφυΐαν (παρὰ τοῖς ἄλλοις
γε λαοῖς) οὐχὶ συνήθη καὶ ἐν τοῖς πρώτοις αὐτὴν τιμῶμεν.

λείψανα κατεψύχραναν. Αυσιυχῶς οἱ ἀπλούστεροι τῶν Ελλήνων τὰς ὕβρεις εὐφυΐαν θεωρήσαντες τοὺς ὑβριστὰς ὡς εὐφυεῖς τινας ἐτίμησαν. Οἱ μεγάλοι τοῦ ἐθνους εὐεργέται ἦσαν κρείττονος τύχης ἄξιοι. Ὁ πολυμαθὴς οὖτος γέρων ὁμοιάζει πρὸς εὐρυρρόαν ποταμόν, ὅστις πηγάζει ἐκ τῶν συμφορῶν τοῦ παρελθόντος, διαρρέει τὰς ἐρήμους τῆς ἐθνικῆς ἀμαθείας καὶ φθάνει μέχρι τῶν πεδιάδων τῆς ἐθνικῆς ἀνεξαρτησίας, ᾶς μετ' ὀλίγων ἄλλων πλουσίως κατήρδευσε καὶ εἰς ἔφόρους κήπους μετέβαλεν. Ὁ σεβάσμιος οὖτος γέρων καὶ οἱ δύο σοφοὶ αὐτοῦ συνάδελφοι, ὁ Φίλιππος Ἰωάννου καὶ ὁ Εὐθύμιος Καστόρχης, εἰσὶν οἱ τηλαυγέστεροι τοῦ ἐθνικοῦ Πανεπιστημίου ἀδάμαντες, εἰσὶ τρεῖς μεγάλοι κρίκοι ἡμᾶς τοὺς ὀψιγόνους μετὰ τῶν ἀθαννάτων ἡμῶν προγόνων συνδέοντες.

Μετά τὰ εἰρημένα τὸν ἡμέτερον ἀναγνώστην εἰς τὴν ίστορίαν των δμηρικών επών εδσάγοντες αλτούμεν συγγνώμην παρ' αὐτοῦ, ὅτι ἐν γλώσση ἦττον συνήθει γράφομεν, π·χ πανταχού ἀποφεύγομεν τὸ ,,δέν" καὶ ,,νά" καὶ πολλαχοῦ ἀπαρεμφάτοις καὶ ἀρχαιοτέροις τύποις λέξεων χρώμεθα Ταῦτα ἴσως μὲν κακῶς εἰς τὰ ὧτα τῶν ήμετέρων αναγνωστών ήχοῦσιν, αλλ' ἐπράξαμεν οῦτως, δπως τὸ ημέτερον πόνημα καιαστήσωμεν προσιτόν πως καί τισι των αλλογλώσσων την αρχαίαν ελληνικήν γινωσκόντων. Ίσως τις τούτων δίψει βλέμμα και πρός τόδε τὸ σύγγραμμα, ἐν ῷ κατὰ τὰς ἀσθενεστάτας τοῦ συγγραφέως δυνάμεις αί κατά τοῦ ποιητοῦ ἀποδείξεις τῶν μεγάλων ανδοών επικρίνονται. Ίσως εύρήσει τις εν τῆ καλύβη τοῦ Εθμαίου αμυδρά έχνη της υπάρξεως τοῦ Όμήρου, ον οί Νέστορες της επιστήμης ώς απολεσθέντα μηρύττουσιν. Πρός τούτοις αλτούμεν συγγνώμην παρά των ήμετέρων άναγνωστών, ότι μέρη τινά της ίστορίας των όμηρικών έπων ούχὶ εκτενώς επραγματεύθημεν, ώς εν τοῖς οἰκείοις τόποις δμολογούμεν. Εθχόμεθα δέ, ίνα άλλοι ήμων κρείττονες τὸ έργον πρὸς τιμήν τῆς πατρίδος ἐκτελέσωσιν

Mi sat erit, specimen tanti monstrasse laboris.

Μετ' εθνικής δ' ύπερηφανείας ακούομεν, ὅτι ὁ εν Τεργέστη πολυμαθής καὶ εὐφυής κύριος Θερειανὸς καὶ ὁ εν Λονδίνω φιλόπονος καὶ φιλόπατρις κύριος Βαλέττας περὶ τοῦ ζητήματος τούτον συνέγραψαν. Τρὶς καὶ τετράκις εὐδαίμονες οἱ ἀνδρες οὖτοι, οἷς τὰ τῆς οὐσίας οὕτως ἔχουσιν, ὥστε τῆς μικρᾶς τῶν ἀθλων ἀμοιβῆς μὴ δεόμενοι φιλοπόνως ὑπὲρ τοῦ Ἑλληνισμοῦ ἐργάζονται!

"Εγραφον εν Βερολίνω τη 30 Ιουνίου 1867.

### ΠΙΝΑΞ ΤΩΝ ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΩΝ.

### **ΒΙΒΛΙΟΝ Ι.** Περὶ Όμήρου.

Σελ.

| axey                                        | unuic | )V 21                   | Received con telly we can need challed because. | 1       |  |  |  |  |
|---------------------------------------------|-------|-------------------------|-------------------------------------------------|---------|--|--|--|--|
|                                             | 99    | B'.                     | Περί της πατρίδος τοῦ Όμήρου                    | 12-25   |  |  |  |  |
|                                             |       | $oldsymbol{arGamma}'$ , | Περί τοῦ φύλου, ῷ ἀνηκεν ὁ Ομηρος               | 25 - 32 |  |  |  |  |
|                                             | 99    | 1'.                     | Περί της ἐποχης, καθ' ην ηκμασεν ὁ Όμηρος       |         |  |  |  |  |
|                                             | 29    | E'.                     | Περί της ετυμολογίας τοῦ ονόματος τοῦ Ομήρου.   |         |  |  |  |  |
|                                             | 99    | $\Sigma T'$ .           | Περί τῶν ἐπῶν, ἐφ' ὧν παρὰ τοῖς ἀρχαίοις τὸ     |         |  |  |  |  |
|                                             | "     |                         | ονομα τοῦ Όμηρου ἐξετείνετο                     |         |  |  |  |  |
|                                             | 99    | Z'.                     | Εὶ οἱ ἀρχαῖοι ἐνόουν τὸν ἐθνικὸν ποιητὴν        |         |  |  |  |  |
|                                             | "     |                         | ``                                              |         |  |  |  |  |
|                                             |       |                         | DID AION II                                     |         |  |  |  |  |
|                                             |       |                         | BIBAION II.                                     |         |  |  |  |  |
| Διάδοσις καὶ περιπέτειαι τῶν δμηρικῶν ἐπῶν. |       |                         |                                                 |         |  |  |  |  |
| Κεφ                                         | άλαι  | ov A'.                  | Εὶ ἐν τῆ γενέσει τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἦν γνω-      |         |  |  |  |  |
|                                             |       |                         | στη ή γραφή                                     | 99-126  |  |  |  |  |
|                                             | 39    | B'.                     | Εὶ τὰ τοῦ ὁμήρου ἔπη ἄνευ γραφῆς ἦδύναντο       |         |  |  |  |  |
|                                             |       |                         | συλληφθηναι, ποιηθηναι και διατηρηθηναι .       | 126-141 |  |  |  |  |
|                                             | 22    | $\Gamma'$ .             |                                                 | 141-150 |  |  |  |  |
|                                             | 27    | 4'.                     |                                                 |         |  |  |  |  |
|                                             |       |                         | στρατείου εκδόσεως των δμηρικών επών            | 150-168 |  |  |  |  |
|                                             | -99   | E'.                     |                                                 |         |  |  |  |  |
|                                             | "     |                         | κῶν ἐπῶν                                        | 168—175 |  |  |  |  |
|                                             | -99   | $\Sigma T^{7}$ .        | Διάδοσις καὶ περιπέτειαι τῶν ὅμηρικῶν ἐπῶν      |         |  |  |  |  |
|                                             | 77    |                         | άπὸ Πεισιστράτου μέχρις Αριστοτέλους            | 175-201 |  |  |  |  |
|                                             |       |                         | was recorded week bus Abros or every            |         |  |  |  |  |

Διάδοσις καὶ περιπέτειαι τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν

Κεφάλαιον Ζ΄.

H'.

 $\sum \epsilon \lambda$ .

201-219

|            |                        | άπο Διδύμου του Χαλκεντέρου μέχρι Πορ-        |           |
|------------|------------------------|-----------------------------------------------|-----------|
|            |                        | φυρίου                                        | 219-225   |
| 27         | Θ'.                    | Αναγέννησις τῶν ὁμηρικῶν σπουδῶν              | 225-231   |
|            |                        | BIBAION III.                                  |           |
| <b>'</b> E | νότης το               | ον όμηρικῶν ἐπῶν καὶ παραβολή αὐτὧν πρὸς ἄλλ  | ηλα.      |
| Κεφάλαι    | ov A'.                 | Αλτίαι τῶν ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσι δεικνυομέ- |           |
|            |                        | νων ἀντιφάσεων                                | 232 - 241 |
| 17         | $\boldsymbol{B}'$ .    | Περί τῶν προοιμίων τῆς Ὀδυσσείας καὶ Ἰλιάδος  | 241-250   |
| ,,         | $oldsymbol{arGamma}'.$ | Περὶ τῆς ἐνότητος τῆς 'Οδυσσείας              | 250-259   |
| ,,         | 1'.                    | Περί τῆς ενότητος τῆς Ἰλιάδος                 | 259-291   |
| ,,         | E'.                    | Περὶ τῆς ὑπὸ τοῦ Λαχμάννου τομῆς τῆς Ἰλιάδος  | 291-316   |
| 29         | $\Sigma T'$ .          | Περί της ένότητος των όμηρικων επων έξαγο-    |           |
|            |                        | μένης έκ της τοπογραφικής συμφωνίας           | 316-333   |
| **         | Z'.                    | Περί της ενότητος των ομηρικών εξαγομένης έχ  |           |
|            |                        | τῆς χρονολογικῆς ἄρμονίας                     | 334348    |
| **         | H'.                    | Παραβολή τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν πρὸς ἄλληλα .      | 348-360   |
| 59         | $\Theta'$ .            | Σύνοψις τῶν σπουδαιοτέρων θεωριῶν τοῦ ὁμη-    |           |
|            |                        | οικοῦ ζητήματος                               | 360-372   |
|            | I'.                    | Τελευταΐον συμπέρασμα                         |           |

### BIBAION I.

### HEPI OMHPOY.

#### ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Α΄.

Κριτική τῶν πηγῶν τῶν περὶ Ὁμήρου μύθων.

Η Ιστορία των δμηρικών έπων διαιρείται είς τρία σπουδαΐα μέρη· τὸν δρισμὸν τοῦ ποιητοῦ, τὴν διάδοσιν και τὰς περιπετείας τῶν δμηρικῶν ἐπῶν και τελευταῖον την ένότητα αὐτῶν. Εὶ καὶ τὰ τρία ταῦτα μέρη πολλαχως υπό των αρχαίων ήρευνήθησαν, υμως από του Wolf πολλών έρευνών και μεγάλων ερίδων αιτία εγένοντο. Διότι πολλοί των πριτικών παί έπ των τριών είρημένων μερών δραώμενοι πειρώνται, δπως την περί Ομήρου της άρχαιότητος πεποίθησιν ανατρέψωσιν. Διὰ τοῦτο ὁ τὴν λύσιν τοῦ σπουδαίου καὶ πολυθουλήτου δμηρικοῦ ζητήματος ἀναδεγόμενος δφείλει, ίνα έκ τῶν τριῶν τούτων δεδομένων ὅρων κατά τούς νόμους τῆς πιθανότητος εἰς πιθανὸν συμπέρασμα φθάση. Διότι ή αποφυγή οίουδήποτε τούτων των δρων εις ήμαρτημένον, ώς εικός, συμπέρασμα άγει. Αρχόμεθα κατά φύσιν τοῦ πρώτου. Ἐπειδή δ' αἱ περὶ τοῦ ποιητοῦ ελδήσεις εν μορφή μύθων παρεδόθησαν, οὐχὶ ἄσκοπον νομίζομεν, όπως τὰς πηγάς τούτων είς βραχεῖαν αριτικήν έρευναν υποβαλόντες την άξιαν αὐτῶν νοήσωμεν.

Εὶ τὰ ὑπὸ τοῦ Τατιανοῦ¹) μνημονενόμενα συγγραμματα τῶν ἀρχαιοτέρων Ἑλλήνων συγγραφέων περὶ τῆς Ὁμήρου ποιήσεως καὶ γένους καὶ χρόνου, καθ' δν οὖτος ἤκμασεν, ἐσώζοντο, ἴσως ἡ κριτικὴ πολλῶν ἀμαρτημάτων ἀπηλλάσσετο. Ὁ πανδαμάτωρ ὅμως χρόνος τῶν γνησίων ἐκείνων προϊόντων τῆς κλασικῆς ἀρχαιότητος μὴ φεισάμενος κατέλιπεν ἡμῖν εἰδήσεις τινὰς ἐν τοῖς συγγράμμασι τῶν τε Ἑλλήνων καὶ Ῥωμαίων διεσπαρμένας καὶ τινας μικρὰς βιογραφίας, ὧν ἡ γνησιότης ἀμφισβητεῖται. Ἐνταῦθα μόνον περὶ τοῦ δευτέρου εἰδους τῶν πηγῶν ἔσται ἡ ἔρευνα. Ἐξεδόθησαν δὲ μέχρι τοῦδε, καθ' ὅσον οἰδαμεν, ὀκτώ.

Α΄. [Ἡροδότον ἀλικαρνασσῆος] Περὶ τῆς τοῦ ὑμήρον γενέσιος καὶ βιοτῆς²). Περὶ τῆς γνησιότητος ταύτης τῆς βιογραφίας οὐχὶ ἀδίκως οἱ κριτικοὶ τῶν ἡμετέρων χρόνων ἀμφιβάλλονσιν. Διότι τό τε ὕφος αὐτῆς τοῦ ἡροδοτείον οὐ σμικρὸν ἀπέχει, καὶ ἡ ἐν τῷ τέλει χρονολογικὴ εἰδησις τῆς ὑπὸ τοῦ Ἡροδότον ἐν τῆ ἱστορίφ³) παραδεδομένης διάφορός ἐστιν. Πειρᾶται μὲν ὁ Γάλλος ἀκαδημιακὸς Ματquis de Fortia d'Urban⁴) ὅπως τὴν βιογραφίαν ἡροδότειον ἀποδείξη, ὅμως, ὡς δοκεῖ, ἀποτυγχάνει. Διότι πρὸς τοῖς εἰρημένοις, ἐν ῷ ἀπὸ τοῦ Ἡροδότον μέχρι τοῦ Τατιανοῦ, τοῦ πρώτον μνημονεύοντος ἡροδοτείον συγγράμματος τοιαύτης ὕλης, παρεμπίπτονσιν ἕξ περίπον αἰῶνες, ὅμως οὐδείς συγγραφεὺς ἐν οὕτω μακρῷ διαστήματι χρόνον μέμνηται τοῦ εἰρημένου. Διὰ ταῦτα ὁ μὲν Wolf νομίζει τὴν βιογραφίαν προϊὸν γραμματικοῦ τινος τῶν τελευταίων χρόνων ex

<sup>1)</sup> Πρὸς "Ελληνας κεφ 48 ,,Περὶ γὰρ τῆς ποιήσεως τοῦ "Ομήρου , γένους τε αὐτοῦ καὶ χρόνου, καθ " ὅν ἤκμασεν, προηρεύνησαν οἱ πρεσβύτατοι, Θεαγένης τε ὁ Ρηγῖνος κατὰ Καμβύσην γεγονώς, Στησίμβροτός τε ὁ Θάσιος καὶ ἀντίμαχος ὁ Κολοφώνιος, Ἡρὸδοτός τε ὁ ἀλικαρνασσεὺς καὶ Διονύσιος ὁ Ἰολύνθιος μετ ἐκείνους "Εφορος ὁ Κυμαῖος καὶ Φιλόχορος ὁ ἀθηναῖος Μεγακλείδης τε ὁ Χαμαιλέων, οἱ περιπατητικοί " ἔπειτα γραμματικοί, Ζηνόδοτος, ἀριστοφάνης, Καλλίμαχος, Κράτης, Ἐρατοσθένης, ἀρίσταρχος, ঝπολλόδωρος." 2) Καὶ τὰς ἀκτὰ βιογραφίας ἐξέδω ὁ Antonius Westermann ἐν τῷ Βιογράφοι, Vitarum scriptores Graeci minores Braunsvig 1845 σελ. 1—45. 3) II, 53. 4) Homère et ses écrits. Paris 1832. Ἡ διατριβὴ αὖτη μετεφράσθη εἶς τὴν ἑλληνικὴν ὑπὸ Πέτρου Ἐξακούστου.

Grammatico infimi aevi¹), δ δὲ Dugas Montbel²) καὶ δ Welcker³) εἰς τοὺς χρόνους τῶν Πτολεμαίων ἀναβιβάζουσιν. Ὁ δὲ Nitzsch⁴) εἰς τὸ τέλος τῆς βιογραφίας ἀπιδών, ὅπου μνεία τῶν ἐν ᾿Αθήναις ἀρχόντων γίνεται, εἰκάζει, ὅτι ὁ βιογράφος ᾿Αθηναῖός ἐστιν. ᾿Αλλ᾽ ἰσως ἡ μὲν πατρὶς τοῦ βιογράφον ὀλίγον πρὸς τὸν ἡμέτερον σκοπὸν συμβάλλεται, ὁ ὁρισμὸς δὲ τῆς ἐποχῆς αὐτοῦ μείζονος προσοχῆς δεῖται. Καίπερ μὴ δυνάμενοι τὴν τοῦ βιογράφον ἐποχὴν ἀκριβῶς ὁρίσαι, ὅμως οὐκ ἀπέχομεν τῆς ἀληθείας πιστεύοντες, ὅτι ἡ βιογραφία συνεγράφη οὐ πολὺ βραδύτερον τῆς ἰδρύσεως τῆς ᾿Αλεξανδρινῆς βιβλιοθήκης, ὅτε πλείονες πρὸς νοθεύσεις αἰτίαι ἐδόθησαν⁵). Πρὸς δὲ ὁ 130 Μ·Χ ζήσας Τατιανὸς οὐκ ἦδύνατο ἀποδοῦναι τῷ Ἡροδότω τὴν βιογραφίαν, εἰ αὕτη ὀλίγον πρὸ αὐτοῦ χρόνον ἐγράφετο.

Β΄. [Πλοντάρχον] Περὶ τοῦ βίον καὶ της ποιήσεως Όμήρον. Καὶ τὸ σύγγραμμα τοῦτο νόθον νομίζεται. Διότι συνέγραψε μὲν ὁ Χαιρωνεὺς τοιοῦτον βιβλίον, ὡς ὁ Γέλλιος ἐν νυξὶν ἀττικαῖς ⁶) παραδίδωσιν, ὅμως τὰ ὑπ΄ αὐτοῦ μνημονευόμενα χωρία ) οὐδόλως ἐν τῷ ἡμετέρῳ ἀνευρίσκονται. Διὰ τοῦτο ὁ ἀρχαῖος ἤδη κριτικὸς Jonsius ʹ) τῷ Πλουτάρχῳ τὸ εἰρημένον σύγγραμμα ἤρνήθη. Τῶν δὲ νεωτέρων ὁ Lauer ʹ) ἀποφαίνεται μὲν τοῦτο γυήσιον, ὅμως ὑπό τινος μεταγενεστέρου ἐπιτετμημένον. Τὸ σύγγραμμα τοῦτο διαι-

<sup>1)</sup> Prolegomena ad Homer. σελ. 260, σημ. 45. 2) Histoire des Poésies Homériques σελ. 110. 3) Der epische Cyklus oder die Homerischen Dichter, Bonn 1835. Ι. σελ. 456. 4) Indag per. Odyss. interpol. σελ. 41. 5) Γαλην. εἰς Ἰπποχο. Ι, 42 , ,Ποὶν γὰο τοὺς ἐν ᾿Αλεξανδομία τε καὶ Περγάμω γενέσθαι βασιλεῖς ἐπὶ κτήσει παλαιῶν βιβλίων φιλοτιμηθέντας, οὐδέπω ψευδῶς ἐπεγέγραπτο σύγγραμμα ΄ λαμβάνειν δ΄ ἀρξαμένων μισθὸν τῶν κομιζόντων αὐτοῖς συγγράμματα παλαιοῦ τινος ἀνδρός, οὖτως ἤδη πολλὰ ψευδῶς ἐπιγράφοντες ἐκόμιζον. ᾿Αλλ΄ οὖτοι μὲν οἱ βασιλεῖς μετὰ τὸν ᾿Αλεξάνδου γεγόνασι θάνατον ΄ ὁ δὲ Πλάτων ἀνωτέρω τῆς ᾿Αλεξάνδου βασιλείας ἐγεγράφει ταῦτα μηδέπω πεπανουργημένων τῶν ἐπιγραφῶν, ἀλλ΄ ἐκάστου βιβλίου τὸν ἴδιον γραφέα διὰ τοῦ προγράμματος δηλοῦντος." 6) IV, 11. II, 8. 7) Ὑπὸ τὰς ἐπιγραφὰς Μελετῶν ὁ μη ρικῶν καὶ Μελετῶν Ὁ μήρου. 8) De script, hist, phil. III, 6, 237. 9) Geschichte der Homerischen Poesie. Berlin 1851.

οεῖται εἰς δύο μέρη, ὧν τὸ μὲν βίον τινὰ τοῦ Όμήρου πεοιέγει, το δε έρευναν της δμηρικής γλώσσης, ήθων, εθων κτλ. Έπειδη δ' εν τῷ δευτέρω μέρει περιέχεται ή φράσις έστι τὰ εἴδη τούτων ἐν τῆ τεχνολογία ἀναγεγραμμένα, δ' τε Gale 1) καὶ Barnes 2) ἐνόμισαν συγγραφέα τούτου Διονύσιον τὸν Αλικαρνασσέα εἰς τὸ σύγγραμμα αύτοῦ 'Ρητορικήν τέχνην δηθεν παραπέμποντα. 'Αλλ' ή φράσις εκείνη διάφορον σημασίαν έχει. "Αλλοι αποδίδονσι τοῦτο Φαβορίνω τῷ Περὶ ὁμηρικῆς φιλοσοφίας, καὶ άλλοι Απολλωνίω τῷ Δυσκόλω τῷ Πεοὶ σγημάτων δμηρικών γράψαντι3). Τελευταΐον δ Rudolf Schmidt ε'ν τινι προγράμματι πειραται4), όπως τὸ δεύτεοον μέρος τοῦ συγγράμματος (τοῦ πρώτου ολιγωρεῖ.) τῷ φιλοσόφω Πορφυρίω αποδώ. 'Αν τις την πρίσιν του ανδρός τούτου δεχθή, τὸ δεύτερου μέρος τοῦ συγγράμματος ανήπει τῷ τρίτω αἰῶνι  $M \cdot X$ , καθ' ον ο Πορφύριος έζη. Εὶ δέ τις ἀμφιβάλλει, ώς ήμεῖς, τὸ μέρος τοῦτο οὐ δύναται είναι προγενέστερον τοῦ πρώτου Π· Χ αιώνος. Διότι έν τούτω μνημονεύεται δ περί τὰ 100 Π·Χ ζήσας Διονύσιος δ Θράξ. Ώσαύτως καὶ τὸ πρώτον οὐκ ἔστι τοῦ αὐτοῦ αλώνος προγενεστερον. Διότι έν τω τετάρτω κεφαλαίω γίνεται μνεία Αντιπάτρου τοῦ εἰς "Ομηρον ἐπίγραμμα ποιήσαντος. 'Αλλά παραδίδονται δύο 'Αντίπατροι ἐπιγράμματα ποιήσαντες, ὧν ό μεν Θεσσαλονικεύς έζη επί Τιβερίου, ό δὲ ετερος ήν σύγχρονος Διονυσίου τοῦ Θρακός. Οιοσδήποτε καὶ αν η, τὸ μέρος τοῦτο τοῦ συγγράμματος οὐ δύναται εἶναι προγενέστερον τοῦ πρώτου αλῶνος Π· Χ5). Τὸ όλον λοιπόν σύγγραμμα ούκ έγράφη μέν ύπο τοῦ Χαιρωνέως, όμως κατά τινα πιθανότητα οδδε τη εποχή του Πορφυρίου ανήμει.

Γ΄. Πρόκλου περί Όμήρου 6). Η βιογραφία αΰτη ἀνή-

<sup>1)</sup> Opusc. Mythol. Amstelod. 1688. 2) Homer. Ilias 1, 3. 3) ορα Lauer σελ. 71. 4) Παράβαλι Sengebusch, Homerica Dissertatio prior. σελ. 7. 5) Αὐτόθι σελ. 8. 6) Πρόκλου χρηστομαθείας γραμματικῆς τῶν εἰς δ' διηρημένων τὸ ά ὁ Ομήρου χρόνοι, βίος, χαρακτήρ, ἀναγραφὴ ποιημάτων."

κει τη Χρηστομαθεία του Πρόκλου, δστις μέχρι Welcker ό αὐτὸς Πρόκλω τῷ Διαδόχω, φιλοσόφω τοῦ πέμπτου αλώνος Μ·Χ ενομίζετο. Ὁ Πρόκλος όμως οδτος, ώς δια μακρών ό σοφος Welcker ἀπέδειξε1), διάφορος τοῦ φιλοσόφου ών έζη εν τῷ δευτέρω αἰῶνι Μ·Χ· Δ΄. Βραχεῖά τις βιογραφία τὸ πρώτον ύπὸ τοῦ Χίου Λέοντος Αλλατίου έκδοθεῖσα. Έν ταύτη οὐ φέρεται μέν τεκμήριόν τι, έξ οδ ηδύνατό τις την εποχήν αὐτης εἰκάσαι, ὅμως ὁ εὐφνης Sengebusch 2) πρὸς τὰς δύο ξπομένας παραβαλών ἀποφαίνεται, δτι αύτη ούκ έστι άρχαιοτέρα αύτῶν, ὧν ή χρονολογία μετά τινος πιθανότητος δρίζεται. Ἡ Ε΄ βιογραφία μεταγενεστέρα εστί τοῦ πρώτου Π·Χ αἰῶνος. Διότι εν ταύτη γίνεται μνεία Διονυσίου τοῦ Θρακός περί ταύτην την ἐποχην ζήσαντος. Της δὲ ΣΤ΄ βιογραφίας ή ἐποχη απριβέστερον δρίζεται. Διότι εν ταύτη πρός τοῖς άλλοις λέγεται, δτι δ μεν Αριστόδημος δ Νυσαεύς έκ τινων δωμαϊκῶν ήθῶν τὸν Όμηρον Ρωμαῖον ἀπεδείκνυεν, ὁ δὲ Ύψιπράτης τὸν ποιητήν ήλιπιώτην τοῦ Ἡσιόδον ἔλεγεν. ᾿Αλλὰ δύο, ώς γνωστόν, εγένοντο Αριστόδημοι, ών δ μεν γραμματικήν τε καὶ δητορικήν εδίδαξεν, δ δε έτερος μόνον δητορικήν. Ο Sengebusch 3) ἀποφαίνεται, ὅτι ὁ βιογράφος τὸν της γραμματικής και δητορικής διδάσκαλον νοεί. 'Αλλά τοῦτο οὖτε ἀναβιβάζει, οὖτε πολὸ τὴν ἐποχὴν τοῦ βιογράφου καταβιβάζει. Διότι αμφότεροι αρχομένου τοῦ πρώτου Π · Χ αὶωνος ἐζων. Διότι δ μὲν γραμματικός κατά Στράβωνα διδάσκαλος τοῦ μεγάλου Πομπηίου εγένετο, δ δε πατήρ του γραμματικού αμα και διδασκάλου της δηνοοικής Αριστοδήμου Μενεκράτης ήν μαθητής τοῦ Αριστάρχου. Αὐτὸς δὲ ὁ ἀριστόδημος ἦν διδάσκαλος τοῦ Στράβωνος 4). Ο δε Ύψικράτης, οδ συχνάκις δ Στράβων μέμνηται ού μόνον εν τοῖς γεωγραφουμένοις, άλλὰ καὶ εν τοῖς

Der epische Cyklus I, σελ. 3—7 καὶ II, σελ. 497. Παράβαλ. Lange, kykl. Dichter σελ. 23 καὶ 64.
 Homeric, dissert, prior σελ. 13.
 Αὐτόθι σελ. 10. Παράβαλ. καὶ Σχολιαστὴν εἰς Ἰλιάθ. Γ453 καὶ Ν 1.
 ΧΙΥ σελ. 650.

ίστορικοῖς ὑπομνήμασιν, ἔζη ἐπὶ Αὐγούστον, ἐφ οὖ ἐν τῆ τοῦ Ὑψικράτονς πατρίδι, ᾿Αμισῷ, αἱ ὁμηρικαὶ σπονδαὶ ἤκμαζον¹). Ἐπειδὴ λοιπὸν ἐν τῆ βιογραφία γίνεται μνεία ἀνδρῶν ἐν τῷ πρώτω  $Π \cdot X$  αἰῶνι ζησάντων, μεταγενεστέρα ταύτης τῆς ἐποχῆς ἐστιν. Ἡ  $Z'^2$ ) βιογραφία ἀπεσπάσθη ἐκ τοῦ Bυζαντινοῦ λεξικογράφον Zονίδα περὶ τὸν ένδέκατον  $M \cdot X$  αἰῶνα ζήσαντος. Ἡ δὲ Η΄ Hερὶ Ὁ μήρον καὶ Ἡσιόδον καὶ τοῦ γένονς καὶ ἀγῶνος αὐτῶν ἐγράφη μετὰ τοὺς χρόνονς τοῦ ᾿Αδριανοῦ. Αιότι ἐν τῷ τρίτω κεφαλαίω γίνεται μνεία τούτον ως τὴν Hυθίαν περί τε τῆς πατρίδος καὶ τῶν γονέων τοῦ ποιητοῦ πυθομένον.

Πλην δε των όκτω τούτων βιογραφιών υπάρχουσι και άλλαι τινες ασημότεραι ανέκδοτοι<sup>3</sup>). Νομίζομεν δ', ότι εν ταύταις ουδεμία περί του ήμετέρου ποιητού σπουδαία είδησις υπάρχει. Διότι, εὶ τοιαύτη εν αυταῖς εφέρετο, ώφειλε διεγείραι την προθυμίαν τινὸς των εκδοτών, ἀφ' οῦ υπέρ του όμηρικου ζητήματος καὶ τὰ μικρότερα μνημεία ήρευνήθησαν.

Τῶν βιογραφιῶν λοιπὸν τούτων ἡ μὲν πρώτη μόλις μέχρι τοῦ δευτέρου Η· Χ αἰῶνος ἀναβαίνει, αἱ δὲ λοιπαὶ εἰς μεταγενεστέρους χρόνους καταβαίνουσιν. ᾿Αλλ᾽ ἐπειδὴ αἶται ἐρείδονται ἐπὶ ἀρχαιοτέρων συγγραφέων, οῦς καὶ μάρτυρας ἐπικαλοῦνται, σπουδαιότερον ἀποβαίνει ἡμῖν τὸ ζήτημα, ἐκ τίνων πηγῶν αἱ εἰδήσεις τούτων καταρρέουσιν. Πρῶτος πάντων περὶ Ὁμήρου γράψας λέγεται Θεαγένης ὁ Ρηγῖνος ⁴). Αἱ δὲ εἰρημέναι βιογραφίαι μνημονεύουσι πηγῶν ἑαυτῶν Εὐγαίωνος τοῦ Σαμίου, τοῦ Σιμωνίδου, τοῦ Πινδάρου, τοῦ Βακχυλίδου, τοῦ Φερεκύδου, τοῦ Στησιμβρότου, τοῦ Έλλανίκου καὶ τοῦ Δαμάστου. ᾿Αλλὰ οὖτοι πόθεν ἄράγε τὰς περὶ Ὁμήρου εἰδήσεις ἤντλησαν; Ὁ Lauer, ὅστις προβάλλει τὸ ζήτημα, ἀποφαίνεται, ὅτι, εὶ προγενέστεραι

<sup>1)</sup> C. Müller, Fragmenta histor. Graec. III, σελ. 493. 2) Δηλαδή κατα την σειράν, ην έδω ὁ Westermann. 3) Lauer, Geschichte der Homer. Poesie σελ. 73, σημ. 18. 4) Σχόλια ένετ. εἰς Ἰλιάδ Υ 67 · ,,Οὖτος μὲν οὖν ὁ τρόπος ἀπολογίας ἀρχαῖος ὧν πάνυ καὶ ἀπό Θεαγένους τοῦ Ρηγίνου, δς πρῶτος ἔγραψε περὶ Ὁμήρου."

τούτων πηγαὶ ὑπῆρχον, ຜ΄φειλον ὑπὸ τῶν βιογράφων μνημονευθῆναι¹). ᾿Αλλὰ μάλις δύναταί τις ἀπαιτῆσαι, ἵνα οὖτοι καὶ εἰς τὰς πηγὰς τῶν πηγῶν αὐτῶν παραπέμψωσιν. Ἡμῖν γε λίαν πιθανὸν φαίνεται, ὅτι μικρά τινα ἄσματα καὶ ἀλλα μικρὰ μνημεῖα αὶ πρῶται πηγαὶ ἦσαν.

Έν τῆ ψευδοηροδοτείω γε βιοτῆ 2) περιεσώθησαν ἡμῖν στίχοι τεθειμένοι εἰς τὸ στόμα τοῦ Ομήρου πρὸς τὸν ἐπιστάτην τῶν Κυμαίων ἀποτεινομένου. Τούτους ὁ σοφὸς Welcker θεωρεῖ προϊὸν τῆς ἀκμαζούσης ἐπικῆς ποιήσεως 3). Ὁ αὐτὸς ἀνὴρ νομίζει, ὅτι τὸ παρ ᾿Αθηναίω ⁴) τετράστιχον τοῦ Σαμίου ἀοιδοῦ ᾿Ασίου, ἐν τῆ δεκάτη ὀλυμπιάδι ἀκμάσαντος, εἰς τὸν Μελησιγενῆ "Ομηρον ἀναφέρεται. Ώς τοιοῦτον μνημεῖον τοῦ βίου τοῦ Όμήρου δυνάμεθα μνημονεῦσαι καὶ τοῦ εἰς τὸν Δήλιον ᾿Απόλλωνα ὕμνου, ὅστις ἀποδίδοται τῷ Κυναίθω τὴν ἕκτην ἢ ἐννάτην Ὁλυμπιάδα ζήσαντι 5). Ἐπὶ Θεαγένους δὲ καὶ τῶν ἄλλων, ὡς δοκεῖ, τοιαῦτα μνημεῖα (ἔγγραφα ἢ ἄγραφα) ὑπῆρχον πολλά.

Λιότι οἱ περὶ 'Ομήρον μῦθοι οὐκ ἐπλάσθησαν ἐπὶ Πεισιστράτον, ὅτε τὰ ὁμηρικὰ ἔπη (ώς οἱ περὶ τὸν Wolf νομίζονσιν·) ἔγράφησαν καὶ κοινότερα κατέστησαν, ἀλλὶ ἐξ ἐποχῆς μὴ πολὺ ἀπεχούσης τῆς ὁμηρικῆς καταρρέονσιν. Οἱ χρόνοι τοῦ Πεισιστράτον οὐκ ἦσαν γόνιμοι μύθων. 'Αλλά, καὶ εἰ τοιοῦτοι ἐπλάσσοντο, ἔμελλον εἶναι ὑπὲρ τῶν ἀξιώσεων τῶν 'Αθηναίων, καὶ τὴν τιμὴν τοῦ Μέλητος ώφειλεν ἔχειν ὁ Ἰλισσός. Οἱ ἀττικοὶ ποιηταί, οἱ τοσαῦτα τῶν ἀλλων πόλεων σφετερισάμενοι, ἔμελλον ἀττικοὺς μύθους δημιουργῆσαι, καὶ τοῖς δημόταις τούτους ἐπιδεικνύοντες τέρπειν καὶ κολακεύειν τοὺς φιληκόους, φιλοκαίνους καὶ φιλοκόλακας 'Αθηναίους. Πόσην ἆρά γε ἀφορμὴν ἐμελλε τοῦτο

<sup>1)</sup> Geschichte der Homer. Poesie  $\sigma\epsilon\lambda$ . 74. 2)  $K\epsilon\varphi$ . 14. 3) Der epische Cyklus I, 142. 4)  $B\iota\beta\lambda$ . III, 125.

Χωλός στιγματίης πολυγήραος Ισος άλήτη ἦλθεν ὁ κνισσοκόλαξ, εὖτε Μέλης ἐγάμει, ἄκλητος ζωμοῦ κεχρημένος · ἐν δὲ μέσοισιν ἦρως εἰστήκει βορβόρου ἐξαναθύς.

<sup>5)</sup> Σχολιαστής Πινδ. είς Νέμ. ΙΙ, 1.

παρασχεῖν τοῖς φιλολόγοις ἐκείνοις δήτορσι καὶ δημαγωγοῖς τῶν ἀθηνῶν! Πρὸς δέ, εἰ οἱ μῦθοι ἐπὶ Πεισιστράτου ἐπλάσσοντο, οἱ σύγχρονοι καὶ οἱ μετ' αὐτὸν ἀκμάσαντες ποιηταὶ καὶ λογογράφοι οὐκ ἦδύναντο αὐτοὺς δέξασθαι.

Λέγοντες όμως, δτι τινές των φερομένων μύθων εν έποχη δλίγον μεταγενεστέρα της δμηρικής εγένοντο, ούκ έννοουμεν, δτι έντευθεν ή προσωπική του ποιητού υπαρξις αναγκαίως Επεται. Διότι ή πρός τὸ ζήτημα τοῦτο απόκρισις μόνον έκ της ερεύνης πάντων των όρων του ζητήματος δίδοται. Έχ των εξοημένων εξάγεται μόνον, δτι οί μύθοι οδτοι εν πολύ ἀρχαιοτέρα τοῦ Πεισιστράτου ἐποχῆ γεννηθέντες διετηρήθησαν μέχρι τοῦ Θεαγένους, τοῦ Εὐγαίωνος και των άλλων αείποτε μεγεθυνόμενοι, νοθευόμενοι καὶ πρὸς τὸ συμφέρον τῶν Ελληνίδων πόλεων αλλοιούμενοι. Έντευθεν έξηγειται ή μεγάλη αὐτῶν διαφορά καὶ τὸ μέγα των αντιφάσεων πληθος, δ εν ταίς περί Όμηρου είδησεσιν εύρίσχομεν. Μόνον ή ψευδοηροδότειος βιοτή φαίνεταί πως απηλλαγμένη τούτων. Ο δὲ Lauer 1) νομίζει ώς αλτίαν, ότι δ βιογράφος την τοῦ Ομήρου γέννησιν τη Σμύρνη ἐπιθυμῶν ἀποδοῦναι πάντας τοὺς μύθους τούτω τῷ σκοπῷ ὑποτάσσει. Ἡ αἰτία ὅμως, ὡς νομίζομεν, ἀλλαχοῦ έγκειται. Έν τοῖς έμπροσθεν ελέχθη, ὅτι αὕτη ή βιογραφία πρεσβυτέρα των άλλων ἐστίν. Ἐν τῆ ἐποχῆ ταύτη οί μῦθοι τῶν ἀλλων πόλεων, ώς δοκεῖ, οὐκ ήξιοῦντο μεγάλης πίστεως. Ίσως δὲ καὶ ὁ τῆς εἰρημένης βιογραφίας συγγραφεύς, ώς έκ τε της εντελούς μιμήσεως της Ιωνικής γλώσσης καὶ τῆς καθ' ὅλου γνώσεως τῆς ἀρχαιοτέρας Ελλάδος ελκάζομεν, ήν επιτήδειος, όπως τούς άρχαιοτέρους μύθους διακρίνη. Διότι άλλως ούκ εννοούμεν, πῶς βιογράφος τοῦ δευτέρου η και τρίτου αιώνος ΙΙ·Χ ηδύνατο δουναι τοῖς μύθοις τοιαύτην μορφήν.

Αἱ περὶ Ὁμήρον εἰδήσεις εἰς τρεῖς τάξεις δύνανται διαιρεθῆναι 2). Α΄. Εἰς τὸν μῦθον ἢ τοὺς μύθους τοὺς

<sup>1)</sup> Geschichte der Homer. Poesie σελ. 77. 2) Ο Otfried Müller φαίνεταί πως διαστέλλων δύο εἴδη μύθων, Geschichte der griechischen Literatur σελ. 69.

πλασθέντας μεθ' "Ομηρον ή μετά την εποχήν, καθ' ην τά όμηρικά έπη συνετέθησαν, ή μετά την παράστασιν τοῦ Όμήρου ώς προσώπου. Β'. Είς τοὺς μύθους τοὺς κατά μίμησιν τῶν πρώτων πλασθέντας ὑπὸ πόλεων δρμωμένων ἐξ έγγωρίων αιτιών π.γ οί Κολοφώνιοι την επικήν ποίησιν ακμάζουσαν παρ' ξαυτοῖς δρώντες ενόμισαν τὸν ποιητὴν δημότην και δμοίους τοῖς πρώτοις μύθους ἐποίησαν. Γ΄. Είς τὰ μεταγενέστερα πλάσματα τῶν λογίων νομισάντων, ὅτι έν τε τη Ἰλιάδι και Οδυσσεία δ τοῦ Όμήρου βίος υπολανθάνει. Οθτως ήνεώχθη μέγα στάδιον πρός άλλο είδος μνθαρίων δαδίως διακρινομένων από των μύθων των δύο ήγουμένων τάξεων. Φέρ' είπεῖν, ἐπειδή ὁ ποιητής μετα συμπαθείας είκονίζει τὸν Τηλέμαχον, δυ ἐν τοῖς ἀνακτόροις τοῦ Νέστορος λούει ή καλή Πολυκάστη, ἐπλασαν τὸ μυθάοιον, δτι δηθεν ό Όμηρος διός του Τηλεμάχου και της Πολυκάστης 1) έστίν. Ώσαύτως έν τῆ 'Οδυσσεία ὑπάρχει ή ζύμη τοῦ περί τῆς σχέσεως τοῦ ποιητοῦ πρός τὸν Μέντην μύθου 2). Τί άλλο έστιν ή πρός τον ποιητήν σχέσις τοῖ δπλοποιοῦ Τυχίου 3) καὶ τοῦ φιλέριδος Θερσίτου ἢ πλάσματα έκ τοῦ ἐν τῆ Ἰλιάδι ἐπαίνου πρὸς ἐκεῖνον καὶ μομφης πρός τούτον; Ούτω λοιπόν πρώτον μία πόλις περί Όμήρου μύθους έπλασε ή τὰ γεγονότα ξμεγέθυνεν. Διότι τὸ ὄνομα Όμηρος οὐκ ἠδύνατο (ἐκφραζόμεθα κατὰ τοὺς αναιρούντας την προσωπικήν τού ποιητού ύπαρξιν) εν πάσαις συγχρόνως ταῖς πόλεσι πλασθηναι καὶ ταῦτα, ἀφ' οὖ ἐν τῷ ἐπομένῳ κεφαλαίῳ προδήλως δείκνυται, ὅτι αί άλλαι πόλεις είχον ὖπ' ὄψιν τὸν μῦθον μιᾶς. Κατὰ ταῦτα δ δρισμός της πατρίδος τοῦ ποιητοῦ συμπίπτει τῷ δρισμῷ τοῦ τόπου, ἐν ῷ πρῶτον περὶ Ομήρου μῦθοι ἐπλάσθησαν. Αλλά περί τοῦ ζητήματος τούτου ἔσται δ λύγος ἐν τῷ ἐπομένω κεφαλαίω.

Μετὰ τὰ εἰρημένα ἐγείρεται τὸ ζήτημα, τίνα ἀξίαν οἱ μῦθοι οὖτοι ἔχουσιν. Τούτοις πρὸ τοῦ Wolf οὐ σμικρὸν κῦρος ἀπεδίδοτο, οἱ δὲ περὶ τὸν Wolf κατεφρόνησαν αὐτῶν

<sup>1)</sup> Βιογφ. Ζ΄ καὶ Η. 2. 2) Βιογφ. Α΄ κεφ. 6. 3) Ἰλιάδ Η 219.

ως μηδεμίαν δηθεν άξίαν εχόντων. 'Αλλά και τὰ δύο ταῦτα άκρα, ώς συνήθως τὰ άκρα, τῶν δρίων τοῦ άληθοῦς ἐξέργονται. Αί περί Ομήρου είδήσεις μύθοί είσι σπέρματα άληθείας περιέχοντες, ώς οί πλεῖστοι τῶν άλλων μύθων. Η εξρεσις όμως του εν αθτοίς περιεγομένου αποβαίνει δυσχερεστάτη καὶ τοῖς ἐπιχειροῦσι τοῦτο εύρεῖν πολλάκις τολμηροτάτη. Καὶ δὴ οἱ περὶ ὑμήρον μῦθοι διττῶς ἐξηγοῦνται. Κατὰ τὴν πρώτην ἐξήγησιν ἄνθρωπός τις Όμηρος ονομαζόμενος εν Σμύρνη ή και άλλαγοῦ γεννηθείς εποίησε την Ἰλιάδα η την Οδύσσειαν ή και άμφότερα τὰ έπη. Τοῖ μεγάλου δὲ τούτου ἀνδρὸς ὁ βίος κατὰ τὸ ἔθος ἐκείνης τῆς εποχής παρεδόθη εν μύθοις εκ των δμηρικών μεν χρόνων καταρρέουσι, θολουμένοις δε δι' είσροης μυθαρίων πόλεων τὸν "Ομηρον σφετεριζομένων καὶ τῆς τούτου δόξης δρεγομένων μετασγείν. Κατά δὲ τὴν δευτέραν Όμηρος μέν ἐστιν προσωποποίησίς τις της ξπικής ποιήσεως, τὰ δὲ κατὰ τὸν βίον αὐτοῦ ώς τῆς εἰρημένης τέχνης τύχαι ἐξηγοῦνται. π·χ ό μύθος, ότι ό "Ομηρος είς Χίον ή άλλοσε που απεδήμησε, σημαίνει την της επικης ποιήσεως μετάβασιν είς ταύτην την νησον ή τας χώρας, είς ας ο ποιητής λέγεται αποδημήσας. 'Αμφότεραι αί έρμηνεῖαι δυναταί είσι, καὶ ἴσως τὸ όμηρικον ζήτημα ώφειλεν, ώς δή τὰ ἀπροσδιόριστα τῆς μαθηματικής προβλήματα, έχειν και τας δύο είρημένας λύσεις, εὶ μὴ ἄλλοι άλλοθεν τοῦ ζητήματος ὅροι γνωστοὶ ήσαν εξ απροσδιορίστου προσδιοριστόν αυτό καθιστάντες. Διότι κατ' εὐτυχίαν οὐκ ἔχομεν μόνον τοὺς περὶ 'Ομήρου μύθους, ώς παρά πᾶσι τοῖς άλλοις μύθοις συμβαίνει, άλλά καὶ δύο μακρὰ ἔπη ὑπὸ πάντων τῶν ἀρχαίων ἀποδιδόμενα τῷ ποιητῆ, περὶ οὖ οἱ μῦθοι. Τὰ ἐπη δὲ ταῦτα παρέχουσιν ήμιτ τούς λοιπούς, μάλιστα δέ τούς σπουδαιοτέρους, δρους τοῦ ζητήματος.

Ή τῶν ἐπῶν ὅμως ἔρευνα πρὸς λύσιν τοῦ ὁμηριιοῦ ζητήματος κακῆ τύχη ἤρξατο ἐν ἐποχῆ, καθ' ἢν ὁ μέγας Wolf καὶ τοῖς εἰρημένοις μύθοις πᾶν σπέρμα ἀληθείας, καὶ τῷ ποιητῆ τὴν προσωπικὴν ὕπαρξιν ἤρνεῖτο. Διὰ τοῦτο πρῶτον οἱ περὶ τὸν Wolf, βραδύτερον δέ, ἀλλὰ κατ' ἐξοχήν,

οί περί τον Lachmann ήρεύνησαν τὰ δμηρικά έπη μήτε άπαθώς, μήτε επιστημονικών προλήψεων άπηλλαγμένοι, ώς έν τω τρίτω βιβλίω δειχθήσεται. Τὸ δὲ πλεῖστον μέρος τοῦ τότε φιλολογικοῦ κόσμον ήχθη εἰς τό δίλημμα· τὸ δέξασθαι μύθους, πρός ούς αἱ πρότεραι καὶ σύγγρονοι γενεαί θοησκευτικόν σέβας δμολογούσαι απέδιδον μέγα κύρος 1), η τὸ ἀρνήσασθαι πάντας, ώς ὁ Wolf διὰ τῶν Προλεγομένων απεφαίνετο. Μόνον αι δύο αξται όδοι ήσαν, ών ή μεν έφερεν είς σκοπέλους μεγάλων δυσχερειών καί είς λαβύρινθον αντιφάσεων, εν δε τη ετέρα ίσταμενος δ Wolf τούς είσεργομένους δι' επιστημονικού τινος φωτός ωδήγει. Η όδὸς λοιπὸν αθτη τὸ ἐπαγωγὸν ἔγουσα πάντας τοῦ νεωτεριστάς τοῦ δεμάτου διδόου αλώνος ἐπέσπασε, καλ άκοντας διὰ τὸ Εθος τοὺς πλείστους φιλολόγους τοῦ παρόντος αλώνος παρέσυρεν. 'Αλλά ποῦ, ἐπικαλούμεθα τὴν κρίσιν απαθών κριτικών, έμελλεν ή όδὸς αύτη αγαγείν τοὺς εἰς ταύτην είσελθόντας! Εὶ πρὸ τοῦ Wolf προηγεῖτο άλλος Wolf, δστις τὰς περί Ομήρου ελδήσεις μύθους θεωρων έπιστημονικώς αὐτοὺς έβασάνιζεν, ἴσως τὴ δμηρικὸν ζήτημα άλλοσέ που διηυθύνετο ή οὐδόλως ὑπῆρχεν. Τοὺς κινδύνους όμως, είς ούς ή του Wolf θεωρία έφερε, λίαν βραδέως και πολύ δλίγοι σοφοί κατιδόντες ήρξαντο επιστημονικής των μύθων ερεύνης 2).

Έκ τῶς εἰρημένων λοιπὸν δῆλον γίνεται, ὅτι ἡ ἔλλειψις ἀκριβῶν καὶ βεβαίων περὶ Ὁμήρου εἰδήσεων καὶ ἡ νόθευσις τοῦ βίου αὐτοῦ διὰ μυθαρίων ὑπὸ συμφέροντος πεπλασμένων κατέστησαν τὸ πρῶτον δυνατὴν παρὰ τοῖς ἀνθρώποις τὴν γένεσιν ὁμηρικοῦ ζητήματος. Πῶς; Ἡ ἔλλειψις βεβαίων ἱστορικῶν εἰδήσεων κατέστησε ἀκροσφαλῆ τὴν προσωπικὴν τοῦ Ὁμήρου ὕπαρξιν; Τοὐναντίον ἡμεῖς πι-

<sup>1)</sup> Παραδείγματος χάριν μνημονεύομεν τῆς Vita Homeri, τοῦ Petri Candidi Decembrii καὶ τοῦ Joh. Sander, De Homeri vita et scriptis collectanea Magdeburg 1661. 2)  $\Omega_{\varsigma}$  δ Otfried Müller, Geschichte der griech. Literatur σελ. 69. G. W. Nitzsch, Sententiae veterum de Homeri patria et aetate accuratius etc. Kil. 1834. Lauer, Geschichte d. Homer. Poesie. B. Thiersch, Ueber das Zeitalter und Vaterland des Homer. Halberstadt 1824.

στεύομεν, δτι ή ἔλλειψις αὕτη οὐ σμικοὰ τῆς ἐκείνον ὑπάρξεως ἐγγύησίς ἐστιν. Διότι, εἰ σαφεῖς, μηδόλως ἀλλήλαις ἀντιφάσκουσαι καὶ καθαραὶ ἱστορικαὶ εἰδήσεις μυθικῷ προσώπῳ ἀπεδίδοντο, τοῦτο ἦν ἀπόδειξις, ὅτι τὸ πρόσωπον ἐκεῖνο οὐδέποτε ὑπῆρξεν. Διότι τότε δικαίως ἠδύνατό τις εἰπεῖν, ὅτι αὖται αὶ εἰδήσεις εἰσὶ πλάσματα τῶν ἱστορικῶν. Ἰσως πολλοὺς τῶν λογίων παρασύρουσιν εἰς ἀλλοίας κρίσεις αὶ σαφεῖς ἱστορικαὶ εἰδήσεις, ἅς περὶ τοῦ βίον τοῦ Schiller καὶ Göthe ἔχομεν. ᾿Αλλ᾽ οὖτοι μὲν ἔζησαν ἐν ἱστορικοῖς, ἐκεῖνος δὲ ἐν μυθικοῖς χρόνοις.

## КЕФАЛАІОН В'.

Περί τῆς πατρίδος τοῦ 'Ομήρον.

'Αφ' οὖ ἐν τῷ ἡγουμένῳ κεφαλαίῳ ἐδείξαμεν, ὅτι τὸ τοῦ 'Ομήρον ὄνομα ὡς προσώπον χαρακτηριστικὸν πρῶτον ἐν μιῷ πόλει ἐφάνη καὶ εἶτα ἐν ταῖς ἄλλαις, ἐν τῷδε προτιθέμεθα, Ίνα τὰ δικαιώματα τῶν πόλεων τῶν δικαίας τὰς ἀξιώσεις πρὸς ἀντιποίησιν τοῦ ποιητοῦ ἐχουσῶν κρίναντες ἀποφανθῶμεν, τίς πλείονα δικαιώματα ἐπὶ τοῦ ποιητοῦ ἔχει. 'Ο μῦθος δὲ τῆς πόλεως ταύτης, ὡς ἐν τῆ σειρῷ τῆς ἡμετέρας ἐρεύνης δῆλον ἔσται, ὁ ἀρχαιότερος πασῶν τῶν ἄλλων ἐστίν.

Ἐπειδη δ' ή δικαία τοῦ δικαστοῦ ἀπόφασις οὐ ἑαδία τυγχάνει, ταύτην ἀπέφευγον πολλοὶ τῶν ἀρχαίων, ὧν οἱ μὲν τὸν ἡμέτερον ποιητην κοσμοπολίτην 1), οἱ δε ποιητικώτερον

<sup>1)</sup> Πρόκλου περί Ομήρου , Όμηρος μεν οὖν τίνων γονέων ἢ ποίας ἐγένετο πατρίδος οὐ ράδιον ἀποφήνασθαι οὔτε γὰρ αὐτός τι λελάληκεν, ἀλλ οὖδ οἱ περὶ αὐτοῦ εἰπόντες συμπεφωνήκασιν, ἀλλ ἐκ τοῦ μηδὲν ἡητῶς ἐμφαίνειν περὶ τούτων τὴν ποίησιν αὐτοῦ μετὰ πολλῆς ἀδείας ἔκαστος οἰς ἐβούλετο ἐχαρίσατο. Καὶ διὰ τοῦτο οἱ μὲν Κολοφώνιον αὐτὸν ἀνηγόρευσαν, οἱ δὲ Χῖον, οἱ δὲ Σμυρναῖον, οἱ δὲ Ἰήτην, ἄλλοι δὲ Κυμαῖον, καὶ καθόλου πᾶσα πόλις ἀντιποιεῖται τὰνδρός, ὅθεν εἰκότως ἄν κοσμοπολίτης λέγοιτο."

τὸν Οὐρανὸν ώς πατρίδα αὐτοῦ ἔλεγον 1). 'Αλλ' οἱ τῆς άργαιότητος ξρευνηταί μη απηλλαγμένοι των μικροφιλοτιμιών τών Έλληνίδων πόλεων, δσαι της δμηρικής δόξης αντεποιούντο, ούκ ήδύναντο δικαίως αποφανθήναι. Διότι οί μέν τούς αύτῶν δημότας ἐφοβοῦντο, οἱ δὲ αὐτοὺς ἡ τοὺς αποίκους της ιδίας πόλεως εκολάκευου, οί δε και παντοία μυθάρια ἔπλασσον, ὅπως τὴν τῶν δημοτῶν εὖνοιαν κερδίσωσιν, οί δὲ ἐκ πολλῶν συμπαθειῶν καὶ συμφερόντων τὴν ιδίαν πεποίθησιν οὐκ εξέφραζον. Καὶ δὴ οὐ θανμαστόν. δτι Έφορος δ Κυμαΐος λέγει τὸν ποιητὴν Κυμαΐον, παράδοξον όμως φαίνεται, ότι καὶ πλαγιώτερα συμφέροντα την περί τοῦ ζητήματος τούτου ἀπόφανσιν ἐκώλυον. Απίων δ έπκληθείς Μόχθος, δ μαθητής Διδύμου τοῦ Χαλκεντέρου, καίπερ την σκιάν τοῦ Ομήρου ἐπικαλεσάμενος, ὅπως περὶ της πατρίδος αθτοῦ ξρωτήση, διως οθ τολμά δηλώσαι την απόκρισιν2) φοβούμενος, μή τὸ πολιτικὸν δικαίωμα απολέση, δι' οδ κατά τὸν Σενέκαν πᾶσαι αξ Έλληνίδες πόλεις ξτίμησαν αὐτόν<sup>3</sup>).

Οἱ χρόνοι ὅμως τῆς κολακείας παρῆλθον ἤδη, ἡ δ' ἐπιστήμη ἐλευθέρα καὶ φιλοκόλακος ἀκροατηρίου ἀπηλλαγμένη δυναται ἀπαθῶς καὶ ἀφόβως ἐν τῷ παγκοσμίῳ τῆς ἱστορίας δικαστηρίω δικάσαι. ᾿Αλλ' ἐνταῦθα ἐξετάσομεν τὰ δικαιώματα μόνον τῶν πόλεων τῶν ἐπὶ μύθων τοῦ πρώτου καὶ δευτέρου εἴδους ἐρειδομένων ἀποφεύγοντες παραδόξους ἀξιώσεις καὶ εἰκασίας. Παραδείγματος χάριν Μελέαγρος ὁ Γαδαρεὺς ἔλεγε τὸν Ὅμηρον Σύρον, ὅτι τοὺς

<sup>1) &</sup>lt;sup>2</sup>Ανθολ. Παλ. ΙΙ, σελ. 715, 295 καὶ 296. <sup>6</sup>Ορα καὶ Bonitz, Ueber den Ursprung der Homerischen Gedichte, Wien 1864, σελ. 14. 2) Πλίνιος ΧΧΧ. 2, 6. <sup>2</sup>Ανθολογ. τόμ. ΙΙ, σελ. 716

Χίος ἔφυς; οὖ φημι. Τί δέ, Σμυφναίος; ἀπαυδῶ. Κύμη δ' ἢ Κολοφὼν πατρὶς 'Όμηρε σέθεν; Οὐδετέρη. Σαλαμὶς δὲ τεὴ πόλις; οὐδ' ἀπὸ ταύτης ἐξέφυν. 'Αλλ' αὐτὸς λέξον ὅπη γέγονας. Οὐκ ἐρέω. Τίνος ἦρα; Πέπεισμ' ὅτι τἀτρεκὲς εἰπών, ἕξω τὰς ἄλλας ἄμμιν ἀπεχθομένας.

<sup>3)</sup> Έπιστολή 88.

Αχαιοὺς ἀπεχομένους ἰχθύων ἐποίησεν ¹), ὅπερ διὰ πολλοὺς λόγους ἡμαρτημένον ἀποδείκνυται. ٰΩσαύτως ἐξ ἡμαρτημένης προϋποθέσεως ἐγεννήθησαν αἱ ἀξιώσεις τοῦ ᾿Αργους, τῆς Ἰθάκης, τῶν Κεγχρεῶν, τῆς Κνωσσοῦ, τῆς Πύλου, τῆς Θεσσαλίας καὶ τῶν ἀλλων. Διότι οἱ πολῖται τῶν πόλεων τούτων ἐνόμιζον, ὅτι οἱ μῦθοι μόνον ὑπὸ ἐγχωρίου ποιητοῦ δύνανται ποιηθῆναι. ΄Ο δ΄ ᾿Αριστόδημος ὁ Νυσαεὺς ὀνομάζων τὸν "Ομηρον 'Ρωμαῖον') ἐπεθύμει, ὅπως κατὰ τὸ ἐπικρατοῦν τότε ἔθος διά τινος παραδόξου καὶ καινοφανοῦς τὸν αὐτοῦ λόγον κοσμήση. Μέγα δ΄ ἀδικεῖ τὸν ὑήτορα ὁ νομίζων, ὅτι ὄντως ὁ ᾿Αριστόδημος τὸ αὐτοῦ παράδοξον ἐπίστενεν. Ὠσαύτως ἡ ἐπιστήμη ἀπαξιοῖ, ὅπως ἔξετάση τὰς ἀξιώσεις τῆς Αἰγύπτον, τῆς Ανδίας καὶ πασῶν τῶν χωρῶν καὶ πόλεων, ᾶς δικαίως ὁ Λουκιανὸς σκώπτει³). Ἡ δίκη λοιπὸν ἔσται μεταξὺ ὀλίγων πόλεων.

' Αθηναι. Οὐδόλως προὐτιθέμεθα περὶ ταύτης τῆς πόλεως πραγματευθηναι, εἰ μὴ νεώτατός τις φιλολόγος, δ εὐφυὴς Sengebusch 4), διὰ μακρῶν ἐπειρᾶτο τὸν Όμηρον ἀποδείξαι ' Αθηναῖον. 'Ο Otfried Müller 5) δικαίως λέγει, ὅτι οἱ ' Αθηναῖοι ἐπὶ τοῦ Όμήρον οὐδὲν ἄλλο δικαίωμα ἔχουσιν, ἢ καθ ' ὅσον οὖτοι τὴν Σμύρνην ἀπώκισαν. Τοῦτο ἀριδήλως δείκνυσι καὶ τὸ εἰς Πεισίστρατον ἐπίγραμμα 6), ὧ δ Sengebusch ἡμαρτημένην ἐξήγησιν δίδωσιν. Διότι ὁ σοφὸς οὖτος ἀνὴρ προϊποτιθεὶς τὸν ἐπιγραμματοποιὸν γινώσκοντα δῆθεν, ὅτι ὁ "Ομηρος ἦν τῶν ἀρχαιοτάτων τῆς Σμύρνης κατοίκων, ὑποβάλλει τῷ ἐπιγράμματι τὸν ἑξῆς συλλογισμόν ·

 <sup>&#</sup>x27;Aθην. IV, 157.
 Vit. Matr. , 'Αριστόδημος δὲ ὁ Νυσαεὺς 'Ρωμαΐον αὐτὸν ἀποδείκνυσιν ἔκ τινων ἐθῶν ὁωμαϊκῶν."
 'Αληθ. ἱστορ. II, 20.

<sup>4)</sup> Homerica dissertatio posterior. 5) Geschichte d. griech. Literatur σελ. 69.

<sup>6)</sup> Bekker, Anecd. II, 768

Τοίς με τυραννήσαντα τοσαυτάκις εξεδίωξεν δημος Αθηναίων καὶ τρὶς επηγάγετο, τὸν μέγαν εν βουλῆ Πεισίστρατον, δς τὸν "Ομηρον ἤθροισα, σποράδην τὸ πρὶν ἀειδόμενον. Ἡμέτερος γὰρ κεῖνος ὁ χρύσεος ἦν πολιήτης, εἴπερ Άθηναῖοι Σμύρναν ἀπωκίσαμεν.

5 "Ομηρος ην έν τοις ολαισταίς της Σμύονης οί ολαισταί τῆς Σμύρνης ἦσαν Αθηναῖοι · ἄρα ὁ 'Ομηρος ἦν 'Αθηναῖος 1). 'Aλλ' δ σοφός Sengebusch, Ισγνρώς, ώς νομίζομεν, τὸν ἐπιγραμματοποιον πιέζει, όπως οδτος μαρτυρήση, ό, τι οδ τολμά είπεῖν. Πρός τι ό τοσοῦτος έλιγμός; Εὶ ό ἐπιγραμματοποιός έθεώρει τὸν "Ομηρον έξ 'Αθηνων είς Σμύρνην μετοικήσαντα, τι εκώλυεν αὐτὸν είπεῖν τοῦτο διαρρήδην; Εὶ ὁ Μίλτων, ώς λέγει ὁ Hiecke<sup>2</sup>), μετ' άλλων ἐκ τῆς μεγάλης Βρεταννίας εἰς τὴν Αμερικὴν μετώκει, καὶ εἰ οί μέν Βοεταννοί εγίνωσαον τούτο, οί δε 'Αμερικανοί εσφετερίζοντο τὸν ποιητήν, ἔμελλεν ἆρά γε Βρεταννὸς ἐπιγραμματοποιός δι' έλιγμων και ούγι διαρρήδην είπειν, ότι δ ποιητής Βρεταννός ἄποικός ἐστιν: 'Αλλ' ἐσώθησαν τῶν άρχαίων μαρτυρίαι, καθ' ας δ Αρίσταρχος καὶ Διονύσιος δ Θράξ τὸν ποιητην Αθηναΐον έλεγον 3). Τη δε μαρτυρία τοῦ Αρισταργου ώς τοῦ μεγίστου πριτικοῦ καὶ ώς ὑπ' ὄψιν τας αρίστας περί Ομήρου ελδήσεις έχοντος δ Sengebusch αποδίδωσι μέγα χύρος. 'Αλλ' εν τω ήγουμένω χεφαλαίω εδείξαμεν, ότι αττικοί μύθοι περί Ομήρου ούν ύπηργον. Η δε τοῦ πριτικοῦ γνώμη, ώς δοκεῖ, εμορφώθη έκ τοῦ ύπὸ τοῦ Αριστοτέλους παραδεδομένου μύθου, καθ' ον ο "Ομηρος είς τούς γρόνους τῆς ἰωνικῆς ἀποικίας τίθεται. Ἐνίσχυσαν δὲ τὴν γνώμην τοῦ κριτικοῦ λέξεων τύποι ώς ἀττικοὶ τότε θεωρούμενοι. 'Αλλ' εἰς τὸν Sengebusch καὶ μετ' ολίγον επανεργόμεθα. 'Αττικοί λοιπον μύθοι ούν ύπηργον, άλλα μόνον είκασίαι γραμματικών και φημαι αόριστοι καί ανυπόστατοι 4).

Κύμη. Έν τῆ ἐξετάσει τῶν ἀξιώσεων τῶν ἀθηνῶν εἴδομεν, ὅτι ἡ πόλις αὕτη οὐ μόνον ἴδια δικαιώματα ἐπὶ τῆς γεννήσεως τοῦ ποιητοῦ οὐκ εἶχεν, ἀλλὰ σεμνυνομένη, ὅτι μητρόπολις τῆς πατρίδος τοῦ ποιητοῦ ἐστι, καὶ τὰ τῆς

<sup>1)</sup> Neue Jahrbücher von Jahn σελ. 369. 2) Der gegenwärtige Stand der Homerischen Frage 1856 σελ. 22. 3) Έπιφάνιος Βιβλ. Ι, τόμ. 3 ,, Άθηναΐον δὲ αὐτὸν οἱ περὶ Αρίσταρχον ἀπεφήναντο." 4) Gellius III, 2 "Sunt qui Atheniensem, sunt qui Aegyptium dicant."

Σμύρνης ενίσχυεν. Τὰ αὐτὰ δικαιώματα έγει καὶ ή Κύμη κατ' άλλην παράδοσιν μητρόπολις τῆς Σμύρνης οὖσα. Διότι, ώς γνωστόν, δύο παραδόσεις περί τῆς πόλεως ταύτης υπηρχον, ή μεν Ιωνική, ή δε αιολική. Κατά μεν την πρώτην ύπὸ τῶν κατοίκων τῆς Ἐφέσου ἢ χωρίου τινὸς τῆς Έφέσου Σμύρνης ονομαζομένου επτίσθη ή βραδύτερον ακμάσασα Σμύρνη. Ἡ ἀποικία δ' αύτη ἐθεωρεῖτο καὶ ἀττική. διότι την Έφεσον οἱ Αθηναῖοι ὑπὸ Ανδρουλον τὸν Κόδρου έκτισαν. Κατά δε την δευτέραν οι Αιολείς της Κύμης δινωκαίδεκα έτη μετά την κτίσιν της πόλεως αύτων την Σμύρνην κατέσγον 1). Κατά τὸν αἰολικὸν μῦθον ἀπελλῆς, Μαίων καὶ Δῖος ἦσαν ἀδελφοί, Κυμαῖοι τὸ γένος τούτων ὁ μὲν Δίος διά χρέος είς "Ασκρην της Βοιωτίας μετοικήσας καί έκει την Πυκιμήδην γήμας εγέννησε τὸν Ἡσίοδον, ὁ δ' Απελλής εν Κύμη τελευτήσας κατέλιπε θυγατέρα Κριθηίδα ονομαζομένην ύπὸ τὴν κηδεμονίαν τοῦ αδελφοῦ Μαίονος. Οδτος όμως την παρθένον διακορεύσας και την κατάγνωσιν των δημοτών φοβηθείς συνήψεν αθτήν είς γάμον μετά τινος διδασκάλου γραμμάτων Φημίου δνομαζομένου. Η δέ έχχορευθείσα παρά τοῖς πλυνοῖς τοῦ Μέλητος ποταμοῦ της Σιιύρνης διάγουσα έτεκε τὸν ημέτερον ποιητήν Μελησιγενη μέν τὸ πρώτον αληθέντα, βραδύτερον δέ, άτε τὰς όψεις πηρωθέντα, "Ομηρον μετονομασθέντα. Διότι κατά την μαρτυρίαν τοῦ Ἐφόρου οἱ Κυμαΐοι τοὺς τυφλοὺς δμήρους ονομάζουσιν 2). Η διήγησις αύτη φέρει τὸν τύπον μύθου πλασθέντος εν εποχή προγενεστέρα τοῦ Ἐφόρου. "Οτι δ' δ μύθος οὐκ ἐπλάσθη ὑπὸ τοῦ Κυμαίου, δηλοῦται έκ τούτου, δτι μνημονεύει αὐτοῦ καὶ δ Ίππίας 3). Ο μῦθος δ' οδτος προδήλως δείκνυσιν, ὅτι ἐν τῆ ἐποχῆ, καθ' ην οδτος επλάσσετο, η δημοσία των Ελλήνων γνώμη ην, ότι δ Ομηρος εν Σμύρνη εγεννήθη. Διὰ τοῦτο δη οί Κυ-

<sup>1)</sup> Otfried Müller, Geschichte der griech. Literatur σελ. 72, καὶ Βιογραφίαν Α΄. 38. ,Μετὰ δὲ Κύμην ὀκτωκαίδεκα ἔτεσιν ὕστερον Σμύρνα ὑπὸ Κυμαίων κατωκίσθη, καὶ ἐν τούτω γίνεται Θμηρος." 2) Βιογραφία Β΄, 2. 3) Welcker, Der epische Cyklus I, 143. Παράβαλ. καὶ Nitzsch. Melet. II, 88, 94.

μαΐοι ἀναδραμόντες εἰς τὸν μῦθον, ὅτι οὖτοι εἰς τὴν Σμύρνην ἀποίκους ἔπεμψαν, καὶ ἐν τούτω ζύμην εὐρόντες ἔπλασαν ἄλλον μῦθον ἀφαιροῦντα ἐκ τῆς Σμύρνης, ὅ, τι ἦν δυνατόν. Τὴν μὲν γέννησιν τοῦ 'Ομήρου οὐ δύνανται σφετερίσασθαι, σφετερίζονται ὅμως τὴν μητέρα, τὸν ἀληθῆ πατέρα καὶ αὐτὴν τὴν σύλληψιν τοῦ ποιητοῦ. Πρὸς δὲ οἱ Κυμαῖοι καὶ ἄλλην αἰτίαν πρὸς ἀντιποίησιν τοῦ 'Ομήρου εἶχον · διότι ἡ πόλις αὐτῶν ἐκτίσθη ὑπὸ τῶν ἀπογόνων τοῦ 'Αγαμέμνονος, Κλεύα καὶ Μαλαοῦ¹), καὶ πολὺ βραδύτερον ἦρχεν ἐνταῦθα βασιλεύς τις Αγαμέμνων, οῦ τὴν θυγατέρα ὁ τῶν Φρυγῶν βασιλεύς Μίδας²) ἐνυμφεύθη, Διὰ τοῦτο οἱ Κυμαῖοι ἀκούοντες τὰ ὁμηρικὰ ἔπη ἤκουον τοὺς ἰδίους μύθους, τοὺς αὐτῶν δ' ἀκούοντες ἡδέως ἐπίστευον, ὅτι ὁ ποιητὴς ἐκ Κύμης τὸ γένος εἶλκεν.

"Τος. "Ο, τι έπραξαν οί Κυμαΐοι, τὸ αὐτὸ ποιοῦσι καὶ οί Ίηται. Ο Αριστοτέλης κατά τον Ψενδοπλούταρχον 3) έν τῶ τρίτω περί ποιητικής διηγεῖτο, δτι ἐν Ἰω, καθ' δν χρόνον Νηλεύς ὁ Κόδρου τῆς ὶωνικῆς ἀποικίας ἡγεῖτο, κόρη τις των επιχωρίων γενομένη έγκυος ύπο δαίμονος των ταίς Μούσαις συγγορευόντων έξ αίδοῦς ἀπηλθεν είς γωρίον τι Αίγιναν δνομαζόμενον. Ένταῦθα δε λησταί καταδραμόντες ηνδοαπόδισαν αὐτήν, καὶ εἰς Σιιύρνην ἀγαγόντες τῷ βασιλεῖ τῶν Αυδῶν Μαίονι ἐγαρίσαντο. Οὖτος διὰ τὸ κάλλος ενυμφεύθη αὐτήν, ήτις παρά τω Μέλητι διατρίβουσα έτεκε βρέφος επί τῷ ποταμῷ. Καὶ ἡ μὲν τεκοῦσα εὐθὺς έτελεύτησεν, ο δε Μαίων το τεγθέν ώς ίδιον τέχνον έτρεφεν. Μετ' οὐ πολὺ δὲ μαὶ αὐτὸς ὁ Μαίων ἐτελεύτησεν, οί δὲ Δυδοί τπὸ τῶν Αἰολέων καταπονούμενοι καὶ τὴν Σμύονην αποφασίσαντες καταλιπείν, εκήουξαν, ίνα δ βουλόμενος έπεσθαι τοῖς ήγεμόσι τῆς πόλεως εξέλθη. Ο Μελησιγενής είπων, δτι βούλεται διιηρείν αντί Μελησιγενούς "Ομηρος μετωνομάσθη. Έν τῷ μύθω τούτω δηλον γίνεται, ότι οί Ἰηται ἐπειράθησαν, όπως των Συνοναίων, ό, τι ήδύ-

Στράβ. ΧΙΙΙ, 582 D. 621 B. 2) Πολυδεύκ. ΙΧ, 83. 3) Βιογταφία Β΄, κεφ 3.

Μιστριώτου Ίστορ, των διαηρ, ἐπων.

ναντο, σφετερισθώσιν. Ο των Σμυρναίων μύθος περιωρίζετο εν τῷ ὀνομάσαι τὴν μητέρα τοῦ ποιητοῦ καὶ τὸν Μέλητα ώς τόπον τῆς γεννήσεως αὐτοῦ δείξαι. Πόθεν ή Κοιθηίς κατήγετο, καὶ ποῦ τὸν ποιητην συνέλαβε, τοῦτο τοῖς Σμυρναίοις ήν αδιάφορον. Έν τοῖς αδιαφόροις όμως οί τε Κυμαΐοι και οι Ίηται εξρον ζύμην, όπως νέους μύθους πλάσωσιν. Ποὸς δὲ οἱ Ἰῆται εἶχον τὸν μῦθον, ὅτι ὁ "Ομηρος εν τη νήσφ 1) αντων ετελεύτησεν. Τοῦτο οὐ περιελάμβανεν δ των Σμυρναίων μύθος, και διά τούτο ίσως οί Ἰηται ἐπέτυχον. Ἡ Ἰος τοσαντα δικαιώματα ἐπὶ τον τάφον τοῦ ποιητοῦ ἔχει, ὅσα ἡ Σμύρνη ἐπὶ τῆς γεννήσεως αὐτοῦ. Διότι πλείσται 2) μαρτυρίαι των άργαίων επικυρούσι την άξίωσιν αὐτῶν, καὶ ἴσως οὐδεμία άλλη πόλις διημφισβήτησε τὸν τάφον τοῦ ποιητοῦ. Ἐπειδή δ' οἱ Ἰῆται πεοὶ τὸν τάφον τοῦ ποιητοῦ κατ' ἔτος ἔθνον αἶγα, ὁ Lauer 3) εἰκάζει, ότι εν Ίω ή επική ποίησις ήκμαζε, καὶ ότι ό τοῦ Όμήρου τάφος τὸ κέντρον τῆς ἐπικῆς σχολῆς ἦν. Καὶ άλλα παραδείγματα την είκασίαν ταύτην υποστηρίζουσιν, άλλ? ή τοιαύτη έξήγησις συμβολική οὖσα έχει μικράν άξίαν. Ό Lauer πειράται, ίνα την αύτοῦ είκασίαν καὶ διὰ τοῦ ὀνόματος της μητρός τοῦ ποιητοῦ ἐνισχύση. Διότι αθτη κατά: τὸν Παυσανίαν παρὰ τοῖς Ἰήταις ἐκαλεῖτο Κλυμένη. 'Αλλ' δ Welcker 4) το όνομα τοῦτο ώς τιμητικόν τῆς Κριθηίδος

Ένθάδε την ιερην πεφαλην κατά γαΐα καλύπτει, ἄνδρῶν ήρώων κοσμήτορα, θεῖον "Ομηρον.

<sup>1)</sup> Βιογραφ. Β΄

<sup>2)</sup> Σχύλαξ 59. Στράβ. Χ, 5, 1. Παυσαν. Χ, 24, 3. Πλίνιος IV, 12, 23 Πλούταρχος Σερτ. 1. ,, Δυεῖν δμωνύμων τοῖς εὖωδεστάτοις φυτοῖς πόλεων Ἰον καὶ Σμύρνης τὸν ποιητὴν μουν ἐν ἢ μὲν γενέσθαι λέγεται, ἐν ἢ δὲ ἀποθανεῖν. " Δίων λόγ. 47, 22. Τὸ ζήτημα τοῦ τάφου τοῦ ὑμήρου παρὰ προσδοχίαν ἐν τοῖς νεωτέροις χρόνοις ἢγέρθη. Διότι ἐν τῷ παρελθόντε αἰῶνι ἐπὶ τοῦ κατὰ τῆς Τουρχίας ὁωσσιχοῦ πολέμου ὁ ὑῶσσος ἀξιωματικὸς τοῦ τὰ ἔλληνικὰ παράλια παραπλέοντος στόλου Graf Pasch von Crienen διεχήρυξεν, ὅτι τὸν τάφον τοῦ ὑμήρου ἀνεκάλυψεν. Τοῦτο ἐγένετο αἰτία πρὸς συγγραφὴν πολλῶν διατριβῶν, δι᾽ ὧν ἀπεδείχθη ἡ ἀπάτη τοῦ ἀρχαιολογήσαντος. 3) Geschichte der Homer. Poesie σελ. 95. 4) Welcker, Der epische Cyklus I, 159. Ηαυσαν, ΙΧ, 30.

επίθετον θεωρεῖ. Πανόμενοι δὲ τῆς ἐρεύνης τῶν ἀξιώσεων τῆς Ἰου ἐπιλέγομεν, ὅτι αἱ περὶ τῆς νήσου ταύτης εἰδήσεις ἐνισχύουσαι τὰ δικαιώματα τῆς Σμύρνης καταλείπουσι τῆ νήσω μόνον τὸν τοῦ ποιητοῦ τάφον.

Κολοφών. Έκ τινων άμαρτημάτων άλλα γεννώνται, καί, δπερ χείρον, των πρώτων γνωσθέντων καὶ διορθωθέντων, πολλάκις τὰ ἐκ τῶν πρώτων γεννηθέντα πλείονα χρόνον διαμένουσιν. Τούτου παραδείγματα έκάστη ἐπιστήμη παρέχει, ή δὲ φιλολογία οὔτε σμιπρά οὔτε δλίγα. Πρὸ τῆς αναπτύξεως της κριτικής πολλοί επίστενον, δτι δ Μαργίτης ύφ' Όμήρου ἐποιήθη¹). Τὸ αμαρτημα δὲ τοῦτο ἐγένετο αλτία, όπως οί Κολοφώνιοι τὸν ποιητὴν δημότην θεωρήσωσιν, όπερ διετάραξε καὶ διαταράσσει τὰς περὶ τῆς πατρίδος τοῦ ποιητοῦ εἰδήσεις. Οἱ Κολοφώνιοι οὖκ εἶγον ζύμην, ὅπως πλάσωσι μύθον ανάλογον πρός τὸν τῶν Κυμαίων καὶ Ἰητων. Έδείκνυον μόνον τὸν τόπον, εν ὧ δ ποιητής γράμματα εδίδασκε, καὶ τῆς ποιήσεως ἀρξάμενος πρώτον τὸν Μαργίτην εποίησεν. Πρός δε έλεγον, ότι εν Κολοφωνι δ ποιητής τυφλός γενόμενος είς τὰς ἄλλας πόλεις ἀπεδήμησε. καὶ ότι ἐκ τῆς Σμύρνης εἰς τὴν πόλιν αὐτῶν ἦλθεν. Οὐδόλως δ' ήξίουν, ότι ό "Ομηρος εν Κολοφώνι εγεννήθη. Αί σωζόμεναί γε μαρτυρίαι οὖ ποιοῦνται μνείαν τοιαύτης άξιώσεως. Διότι καὶ αὐτὸς ὁ ποιητής τοῦ ελεγείου, ὧ τινες μεγίστω τεμμηρίω έχρωντο, δπως τὸν ποιητὴν Κολοφώνιον αποδείξωσιν, δμολογεῖ, ὅτι ὁ Θμηρος παρὰ τῷ Μέλητι εγεννήθη<sup>2</sup>). Έκ δὲ τοῦ ἐπιγράμματος τοῦ ἀντιπάτρου ἐξάγεται μόνον, ότι ό ποιητής εν Κολοφωνι κατά την νεανικήν αύτοῦ ήλικίαν διέτριψεν διότι οὐ δύναται αποδοθηναι άλλη έρμηνεία είς τὸ ἐπίθετον τιθηνήτειραν3). Διότι

<sup>1)</sup> Ψενδοπλάτων Αλκιβιάδ. Β΄ σελ. 14 Β. Αριστοτελ. Περί ποιητ. κεφ. 4.
2) Βιογραφία Β΄ ,,Είσι δ' οι και Κολοφώνιον αὐτον ἀποδεικνύναι πειρῶνται, μεγίστω τεκμηρίω χρώμενοι πρὸς ἀπόδειξιν τῷ ἐπὶ τοῦ ἀνδριάντος ἐπιγεγραμμένω ἐλεγείω. Εχει δ' οῦτως

Υίὲ Μέλητος, "Ομηρε, σὸ γὰρ κλέος Έλλάδι πάση καὶ Κολοφῶνι πάτρη θῆκας ἐς ἀἰδιον,

<sup>3)</sup> Αὐτόθι Οἱ μέν σευ Κολοφῶνα τιθηνήτειραν, ομηρε, οἱ δὲ καλὰν Σμύρναν, οἱ δ² ἐνέπουσι Χίον,

τὸ αὐτὸ ἐπίθετον ἀποδίδοται καί ἄλλαις πόλεσι μη ἀξιοίσαις, ότι δ "Ομηρος εν αὐταῖς εγεννήθη. Την αὐτην σημασίαν έχει καὶ τρίτον ἐπίγραμμα 1), ὅπερ σημειοῦται κάτωθι2). Η δε άξίωσις, δτι δ Όμηρος εν Κολοφώνι κατα την νεανικήν αύτοῦ ήλικίαν διέτριψεν, ξμορφώθη ξα τούτου, δτι δ Μαργίτης τῷ 'Ομήρω ἀπεδίδοτο. Διότι οἱ ἀργαῖοι την έν τη Ἰλιάδι καὶ Οδυσσεία σπουδαιότητα μη εύρισκοντες εν αθτώ ενόμισαν, ότι δ "Ομηρος τὸ ποίημα εν τῆ παιδική ήλικία εποίησεν. 'Αλλ' επειδή αφ' ετέρου γνωστον ην, ως και νῦν ἀναντίρρητον, ὅτι ὁ Μαργίτης ἐν Κολοφῶνι ξποιήθη, ξξηγον τὸ συμπέρασμα, δτι ό Όμηρος κατά την παιδικήν ήλικίαν εν Κολοφωνι διέτριψεν 3). Ο Μαργίτης αναντιρρήτως προϊὸν τῆς Κολοφωνός ἐστι, καὶ δικαίως οὐδεμία άλλη πόλις τούτου αντεποιήθη. Διότι τὸ ποίημα, ώς δρθώς δ σοφός Welcker λέγει, έφερε τὸν γαρακτῆρα τῶν Κολοφωνίων. Ποὸ τοῦ λυδικοῦ πολέμου πολλῶν πλουσίων είς την Κολοφωνα συρρευσάντων ούτως ή επική ποίησις ήμμαζεν, ώστε ο Νίκανδρος ολόκλησον σύγγραμμα περί των έκ Κολοφωνος ποιητων συνέγραψεν 4). 'Αλλά δυστυχώς ή μετά των Αυδών επιμιξία επήνεγκε την είς πάντα ακολασίαν, ης προϊὸν ο ημέτερος Μαργίτης ην. Διὰ τοῦτο τὸ ποίημα αποδοτέον τοῖς χρόνοις, καθ' ους ή Ιωνική ποίησις έκ τοῦ σπουδαίου καὶ ύψηλοῦ εἰς εἰρωνικὸν καὶ σκωπτικὸν ἐξέκλινεν 5). Αλλ' ἔστωσαν ταῦτα ἱκανά. Ἐκ τῆς ἐξετάσεως των δικαιωμάτων της Κολοφωνός συνάγεται, δτι δ

Καὶ Κολοφών ἀρίδηλος ἐνὶ πτολίεσσι τέτνεται, δοιοὺς θρεψαμένη παΐδας ἀριστονόους, πρωτότοκον μὲν ὑμηρον, ἀτὰρ Νίκανδρον ἔπειτα, ἀμφοτέρους Μούσαις οὐρανίησι φίλους.

 <sup>&#</sup>x27;Ανθολογία Παλ. 9, 213.

<sup>2)</sup> Ἰδὲ Welcker, Der epische Cyklus I, 185. 3) Sengebusch, Homer. dissert, posterior σελ. 59. 4) Σχολ. εἶς Θηριακὰ στίχ. 3, Καὶ αὐτὸς δὲ ὁ Νίκαν-δρος μέμνηται τοῦ Ἑρμησιάνακτος ὡς πρεσβυτέρου ἐν τῷ Περὶ τῶν ἐκ Κολοφῶνος ποιητῶν. ΄΄ 5) Τὸν Μαργίτην βραδύτερον διεσκεύασε Πίγρης ὁ ἀδελφὸς τῆς ἀρτεμισίας. Τούτου ἕνεκεν οἱ μεταγενέστεροι ἀπέδιδον τῷ ποίημα αὐτῷ. Θρα Σουίδαν ἐν λ. Πίγρης.

Μαργίτης εγένετο αλτία τῆς φήμης, ὅτι ὁ Ὁμηρος νέος ὢν εν Κολοφῶνι διέτριψεν.

Σαλαμίς ή εν Κύπρω. Αί τῆς πόλεως ταύτης άξιώσεις σμικοού λόγου άξιαι οὖσαι οὐκ ἐτύγγανον μεγάλης πίστεως 1). Διότι οἱ Σαλαμίνιοι, ώς δοχεῖ, σπουδαιοτάτην άφορμήν, εὶ μὴ τὴν μόνην, ώς εἰκάζει δ Nitzsch 2), εἶγον τὰ Κύπρια ἔπη. Πρὸ τῆς ἀναπτύξεως τῆς κριτικῆς οἱ μὲν έλεγον, ότι ό Όμηρος ποιήσας ταῦτα έδω προίκα τῶ Στασίνω, οἱ δὲ αὐτὸν τὸν Στασῖνον ποιητήν αὐτῶν ωνόμαζον 3). Οί Σαλαμίνιοι ἐπειράθησαν μέν, ὅπως καὶ μῦθόν τινα πλάσαντες τὸν ποιητὴν σφετερισθώσιν, άλλ', ώς δοκεῖ, ἀπέτυγον. Διότι οὖτοι οὖτε τὴν ἐπιτηδειότητα, οὖτε τας αφορμάς των Κυμαίων καὶ Ἰητων είχον. Ὁ Καλλικλής τὸν ποιητὴν Σαλαμίνιον λέγων ωνόμαζε πατέρα αὐτοῦ Δμασαγόραν τινά 4) ή κατά τὸν Welcker Δημαγόραν 5). Πρὸς δὲ ἔλεγόν τινες, ὅτι ὁ ποιητής ωνομάσθη Όμηρος διότι ὁ πατηρ αὐτοῦ όμηρος ὑπὸ τῶν Κυπρίων τοῖς Πέρσαις ἐδόθη. Ο δε φιλόπονος Sengebusch συνέλεξε χωρία τινά δειχνύοντα, δτι οί Σαλαμίνιοι ωνόμαζον μητέρα τοῦ Ομήρου ἐπιχωρίαν τινά Θεμιστώ 6).

Χίος. Τὰ δικαιώματα τῆς νήσου ταύτης οὖκ ἠρείδοντο ἐπὶ μύθου τινός, ἀλλὰ μόνον ἐπὶ τῶν Ὁμηριδῶν.
Διότι καὶ πολλαὶ τῆς ἀρχαιότητος μαρτυρίαι περισωθείσαι
μέχρις ἡμῶν οὐ μέμνηνται μύθου, καὶ ὁ Στράβων ) παραδίδωσιν. Διὰ τοῦτο δικαίως ὁ μὲν Welcker 8) ὅλως ἀρνείται τὴν γένεσιν τούτου, ὁ δὲ Lauer 9) μάτην λυπεῖται διὰ
τὴν ἀπώλειαν αὐτοῦ. Τοῦτο δὲ κυροῦται καὶ ἐντεῦθεν,
ὅτι ἐν Χίωρ οὖτε τόπος γεννήσεως τοῦ ποιητοῦ, ὡς ἐν

<sup>1)</sup> Βιογραφία Ε΄, Τινὲς δὲ καὶ Σαλαμίνιον αὐτὸν εἶναί φασιν." 2) Homer. Melet. II, 2 σελ. 42. "Dubito igitur merito an Cypriorum s. Salaminiorum opinio nunquam evaluerit. Quos suspicor nullo allio argumento nisos esse, nisi carmine illo epico." 3) Τζέτζης ἐν χιλιάδ. 13, στίχ. 634. 4) Βιογραφία Η΄. 5) Der epische Cyklus I, 183. 6) Homer. dissert. post. σελ. 57. Πασαν. Χ, 24, 3. 7) ΧΙΧ, 645 , Αμφισβητοῦσι δὲ καὶ Ομήρου Χῖοι μαφτύριον μὲν τοὺς Όμηρίδας καλουμένους..." 8) Αὐτόθι I, 160. 9) Geschichte der Homer. Poesie σελ. 101.

Σμύρνη, ούτε τάφος, ώς εν Ίω, αλλά μόνον δμηρείον ή γυμνάσιον, όπερ, ώς δ Böckh 1) ελκάζει, τόπος συναθροίσεως των Όμηριδων ήν. Διὰ ταῦτα ή τε φράσις τοῦ Σι- $\mu\omega\nu$ iδον  $X\tilde{\iota}$ ος  $\mathring{\alpha}\nu\mathring{\eta}\rho^2$ ) καὶ  $\mathring{\eta}$  τοῦ Θεοκρίτον  $X\tilde{\iota}$ ος  $\mathring{\alpha}$ οι- $\delta \delta \varsigma^3$ ) σημαίνουσιν οὐχ ὅτι δ Ὁμηρος ἐν Χίω ἐγεννήθη, άλλ' ότι έκει κατώκησεν, εδίδαξεν ή εποίησεν. Εί και ό Θουκυδίδης τὸν εἰς Δήλιον ἀπόλλωνα ὕμνον τῷ Ὁμήρω αποδίδωσιν, όμως ή πριτική απέδειξεν, ότι οδτος μετά των άλλων ύπὸ τῶν δαψωδῶν ἐποιήθη. 'Αλλὰ καὶ γνήσιος ἀν θεωρηθή, εκ τούτου οθα εξάγεται, ότι δ "Ομηρος εν ταύτη τη νήσω έγεννήθη. διότι έν τούτω λέγεται μόνον, ότι δ  $τνφλὸς ἀοιδὸς οἰνεῖ ἐν τῆ παιπαλοέσση <math>Xiω^4$ ). Πρὸς ταντα συμφωνεί και ή παρά Ψευδοηροδότω είδησις, δτι δ "Ομηρος είς την Χίον αποδημήσας, και εκεί διδασκαλείον ίδούσας τοὺς παιδας εδίδασκεν 5). Οἱ Χιοι λοιπὸν ηξίουν, δτι δ "Ομηρος εν τη νήσω αύτων κατώκησεν, εδίδαξεν ή έποίησεν. Είς την Χίον δὲ ήθεν ἐκ Σμύρνης, εἰς ην εὐθὸς μεταβαίνομεν.

Σμύρνη. Τὰς σπουδαιοτέρας ἀξιώσεις τῶν πόλεων τῶν τοῦ Ομήρου ἀντιποιουμένων ἐξετάσαντες εὕρομεν αὐτὰς ἀναγνωριζούσας μέν, ὅτι ὁ "Ομηρος ἐν Σμύρνη ἐγεννήθη, ἀντιποιουμένας δὲ τῆς τῶν γονέων καταγωγῆς ἤ τῆς συλλήψεως αὐτοῦ, ἡ σεμνυνομένας ἐπὶ τῆ διατριβῆ αὐτοῦ. Διὰ τοῦτο δικαίως οἱ πλεῖστοι καὶ δοκιμώτατοι τῆς ἀρχαιότητος ἄνδρες ἀποδίδουσι τῆ Σμύρνη τὴν μεγάλην τιμήν, ὅτι ὁ "Ομηρος ἐν ταύτη ἐγεννήθη 6). Τοῦτο δ' ὑπο-

<sup>1)</sup> Corpus inscriptionum 2221 καὶ 2214. 2) ἀπόσπασμα 85. 3) Εἰσύλλ. 7, 47. 4) Θουκυδ. βιβλίον ΙΙΙ, 104. Περὶ τῆς πλάνης τοῦ ἱστορικοῦ ἔσται λόγος ἔν τινι τῶν ἑπομένων κεφαλαίων. 5) Βιογραφία Α΄ κεφ 25. Ο Λέων ἀλλάτιος διηγεῖται μετ' ἐνθουσιασμοῦ, ὅτι ἔν τινι χωρίω παρά τῆ Βολισσῷ οἱ κάτοικοι ἐδείκνυον ἐρείπιά τινα ώς τάφον τοῦ 'Ομήρον. 'Αλλ' οὐδὲν τὸ παράδοξον. Διότι καὶ ἄλλοι ὑφ' ὁμοίου ἐνθουσιασμοῦ κατελήφθησαν, ώς ὁ Βρεταννὸς ὁ τὸν οἰκον τοῦ 'Οδυσσέως ἀνακαλύψας. 6) Τζέτζης, 'Εξηγητ. εὶ Ἰλιάδ. σελ. 8 "Οἱ δοκιμώτατοι καὶ πλείους τῶν ἱστορικῶν κοτνῶς ἀποδεδώκασι Μέλητος αὐτὸν τοῦ ποταμοῦ γεγονέναι καὶ Κριθηίδος νύμφης τινός." Ίμέριος λόγ. ΧΙ, 2 "Τὴν 'Ομήρου φύσιν Μέλητι πάντες γαρίζουσιν."

στηρίζεται οὐ μόνον ὑπὸ τῆς δμολογίας πόλεων τὰ μάλιστα ποῦ Ομήρου ἀντιποιουμένων, ἀλλὰ καὶ ὑπὸ ἐπιγωρίου παραδόσεως φεροίσης χαρακτήρα καθαρού μύθου. Διότι κατά τὸν μῦθον τῶν Σμυρναίων ὁ Όμηρός ἐστιν οὐγὶ τοῖ γοαμματοδιδασκάλου Φημίου ύιός, ώς δ τῶν Κυμαίων μῦθος παραδίδωσιν, άλλὰ τοῦ ποταμοῦ Μέλητος καὶ τῆς νύμφης Κριθηίδος 1). Οἱ Σμυρναῖοι παρά ταῖς πηγαῖς τοῦ ποταμού εδείκνυον σπήλαιον, εν δ δ Όμηρος τὰ έπη εποίησεν 2). Έν Σμύρνη ωποδομήθη Όμηρεῖον, εν ω ή είκων τοῦ ποιητοῦ ἐτέθη 3). Πρὸς πᾶσι δὲ τούτοις, ἀν ή Σμύρνη ώς τόπος της γεννήσεως του ποιητού θεωρηθή, καὶ αἱ των άλλων πόλεων αξιώσεις, ώς δρθώς παρατηρεί δ Offried Müller, εὐγερῶς • ἐξηγοῦνται 4). Ἡ Σμύρνη λοιπὸν δικαίως θεωρείται ώς πασών των άλλων ύπερέχουσα εν τη άξιώσει, δτι πατρίς τοῦ 'Ομήρου ἐστίν. Διότι τίνος πόλεως τὰ δικαιώματα αντίρροπα πρός τὰ τῆς Σμύρνης εἰσίν; Μόνη ή Σμύρνη δικαίως σεμνύνεται διά την γέννησιν τοῦ ποιητοῦ, πᾶσαι δ' αἱ ἄλλα ἀλλοῖα ἐπ' αὐτοῦ δικαιώματα ἔγουσιν ή πειρώνται έχειν, ώς δη πλείσται γερμανικαί πόλεις αντιποιούνται πως τού τε Schiller και Göthe. Και δη ή μεν σεμνύνεται, ότι ενταύθα εγεννήθη ό ποιητής, ή δέ, ότι ένταῦθα διέτριψεν, ή δέ, δτι ενταῦθα επαιδεύθη, ή δέ, ότι ενταύθα ποιημάτιον τι εποίησε καὶ άλλη δι' άλλην αλτίαν πειράται μετά τοῦ ποιητοῦ συνδεθήναι. 'Ομολογούμεν, ότι αί των πόλεων τούτων άξιώσεις οὐ προβαίνουσι τοσούτον, δσον αί των τοῦ 'Ομήρου ἀντιποιουμένων. 'Αλλ', άν τις τὰς μικροφιλοτιμίας ταύτας τῶν γερμανικῶν πόλεων έν τοῖς μυθικοῖς τῆς Γερμανίας γρόνοις θῆ, εὐθέως νοεῖ τὰς ἀξιώσεις ταύτας ηθξημένας καὶ ὑπὸ τῆς ἀκρισίας τῶν ανθρώπων πιστενομένας.

'Αλλ' ἴσως τις ἀπορρίπτων την εἴδησιν, ὅτι ὁ ΄΄Ομηρος ὁπὸ ποταμοῦ Μέλητος καὶ νύμφης Κριθηίδος ἐγεννήθη, μεταμέλεται, ὅτι μέχρι τῆς Σμύρνης παρήχθη, ἔνθα ἀντὶ

<sup>1)</sup> Βιογραφία Η΄, 8. 2) Παυσαν. VII, 5, 2. 3) Στράβων XIV, 646. Cicero pro Arch. κεφ. 8. 4) Geschichte der griech. Literatur σελ. 72.

φωτός μυθικόν σκότος ευρίσκει. 'Αλλ' αυτό δή το μυθιπον σπότος μεγάλη εγγύησις της άληθείας εστίν. Διότι εν σχοτεινώ γώρω μόνον σχότος κατά φύσιν υπάργει, τὸ δέ φως επείσαιτον εστιν Ο εν μυθικοίς γρονοις οθην μύθους. άλλ' ίστορίαν ζητών μάτην ζητεί, και ενδέποτε αντήν εύοήσει· δ δὲ τοιαύτην εύρων καὶ μὴ αὐτῆς, ἄτε νόθου καὶ κιβδήλου, καταφρονήσας άμαρτάνει οὐχ ἦττον ἢ ὁ πιστεύων είς μύθους ίστορικών χρόνων. 'Αλλά τίνος Ένεκεν ή καταφρόνησις; Τὰ τοιαῦτα ἐν τῆ όμηρικῆ ἐποχῆ οὐκ ἦσαν άξια πίστεως; Αὐτὴ δὴ ἡ Ἰλιὰς πλεῖστα ἡμῖν παραδείγματα παρέχει. Ίσως οὐτε ἀχιλλεύς, οὔτε Αλνείας, οὔτε Σαρπηδών υπηρξάν πού ποτε. δτι δμως υπηρξάν τινες εν τοίς ήρωικοίς χρόνοις ώς ύιοι θεών και νυμφών πιστευόμενοι. αναντίροητον. Διότι δ τοῦτο αρνούμενος δφείλει αρνηθήναι δλόκληρον τὸν δμηρικὸν κόσμον ώς πλάσμα δηθεν τοῦ ποιητού. Η τοιαύτη δμως άρνησις άγει είς άτοπον. Διότι οδτος δφείλει δέξασθαι, δτι και τὰ νεώτερα μυθιστορήματα καθ' όλου πλάσματα της φαντασίας όντα οὐδόλως έπὶ τοῦ πραγματικοῦ κόσμον ἐρείδονται, ὅπερ φύσει ἀδύνατον. 'Αλλά ταῦτα μέν δὴ ἱχανὰ ἔστωσαν.

Ἐπραγματεύθημεν δὲ τὰ περὶ τῆς πατρίδος τοῦ Ὁμήρου διὰ δύο σπουδαίας αἰτίας πρῶτον, ὅτι ταῦτα μέρος τῆς ἱστορίας τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἀποτελοῦσι, καὶ ἐἶτα, ἀλλὰ κατ ἐξοχήν, ὅτι ἡ πληθὺς τῶν πατρίδων τοῦ ποιητοῦ ἦν ἡ πρώτη δὴ αἰτία, δι' ἢν ὁ Ἰταλὸς Vico¹) τὸν "Ομηρον διεμέλισεν. Ἐκ τῆς αὐτῆς δ' ἀρχῆς δρμώμενος καὶ ὁ Zoega²) πρὸ τοῦ Wolf ἤδη ἢθέτει τὸν ἤμέτερον ποιητήν. Ἰπὸ δὲ τοῦ Wolf μέχρις ἡμῶν πάντες σχεδὸν οἱ κριτικοὶ τὴν πληθὺν τῶν πατρίδων τοῦ 'Ομήρον ὡς τὸ προχειρότερον κατ' αὐτοῦ ὅπλον ἐθεώρησαν. Παραδείγματος χάριν ὁ σοφὸς Βοnitz³) τὴν προσωπικὴν τοῦ 'Ομήρον ὕπαρξιν

<sup>1)</sup> Principy di scienza nuova. Neapoli 1744. Libro terzo: della discoverta del vero Omero σελ. 379—413. 2) Zoega's Abhandlungen VII, 307. Τὸ σύγγραμμα ἐξεδόθη βραδύτερον ὑπὸ Welcker. 3) Ueber den Ursprung der Homer. Gesänge σελ. 14.

ἀρνούμενος ἐρείδεται ἐπὶ τούτου, ὅτι, ἐν ῷ πολλαὶ πόλεις περὶ τὴν πατρίδα τοῦ ποιητοῦ ἐρίζουσιν, οὐδὲν δικαίωμα ἔχομεν, ἵνα τὴν μίαν τῆς ἐτέρας προτιμήσωμεν. Διὰ τοῦτο τὸ περὶ τῆς πατρίδος τοῦ ποιητοῦ ζήτημα ἀπήτει ἀναγκαίως λύσιν, ως οἱονδήποτε ἄλλο μέρος τῆς ἱστορίας τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν. Διὰ τῆς ἡγουμένης λοιπὸν ἐρεύνης ἐπειράθημεν, ὅπως τὸ δυσχερὲς τοῦτο ζήτημα λύσαντες δείξωμεν, ὅτι ἐκ τῆς πληθύος τῶν πατρίδων οὐδόλως ὁ ποιητὴς κινδυνεύει. Ἐπειδὴ δὲ τὰ περὶ πατρίδος στενῶς συνδέονται μετὰ τοῦ φύλου, ῷ ἀνῆκεν ὁ Ὅμηρος, ἐνομίσαμεν ἀναγκαῖον, ὅπως τὴν ἡμετέραν ἔρευναν διὰ τοῦ ἑπομένου κεφαλαίου συμπληρώσωμεν.

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Γ΄.

Περί τοῦ φύλου, ῷ ἀνῆμεν ὁ Ὁμηρος.

Οὐ μόνον Ἑλληνίδες πόλεις περὶ τοῦ ἡμετέρου ποιητοῦ, ἀλλὰ καὶ ἐλληνικὰ φῦλα ἐρίζουσιν. Ἐπειδὴ δ' ἡ ἐποχὴ τῆς τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν γενέσεως προηγεὶται τῆς ἀκμῆς τοῦ τε δωρικοῦ καὶ ἀττικοῦ, μόνον οἱ Ἰωνες καὶ Αἰολεῖς ἀγωνίζονται. ᾿Αλλ' ὁ ἀγὼν ἀνισός ἐστι, καί, ὡς νομίζομεν, τὸ ἄθλον τῷ ἰωνικῷ φύλῳ ἀποδοτέον, ὡς ἐν τῆ σειρῷ τῆς ἑπομένης ἐρεύνης δειχθήσεται.

Ή τοῦ ζητήματος λύσις δίδοται ἐκ δύο ὅρων, ὧν ὁ μὲν προϊὸν τῆς παραδόσεως, ὁ δ' ἔτερος τῆς ἐρεύνης τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἐστιν. Ἐν τῷ ἡγονμένω κεφαλαίω εἰδομεν πολλὰς ἰωνικὰς πόλεις περὶ τῆς πατρίδος τοῦ ποιητοῦ ἐριζούσας, σχολὰς ἐπικῆς ποιήσεως ἐπιδεικννούσας, ὡς ἡ Χίος, ἡ Κολοφὼν καὶ ἡ Ἰος, ἢ καὶ διὰ τὴν μετὰ τῆς Σμύρνης συγγένειαν σεμνυνομένας. Τῶν αἰολικῶν ὅμως πόλεων μόνον ἡ Κύμη σπουδαίας ἀξιώσεις πρὸς ἀντιποίησιν τοῦ Ὁμήρον ἔχει. Ἐν δὲ τῆ ἔξετάσει τῶν δικαιωμάτων ταύτης τῆς πόλεως εἰδομεν περὶ τῆς Σμύρνης δύο παραδόσεις, ὧν

ή μεν αλολική, ή δ' λωνική ήν. Έπειδη δ' ή μεν λωνικη αποικία κατά τοὺς 'Αλεξανδρινοὺς 140 μετά την άλωσιν τῆς Τροίας, ἡ δὲ κτίσις τῆς Κύμης, ἦς οἱ κάτοικοι μετὰ 18 έτη την Σμύρνην κατέσχον, εν έτει 150 εγένετο, δ Otfried Müller πάνυ πιθανώς εἰκάζει1), ὅτι τὰ δύο ταῦτα φύλα οὐ βραχὺν χρόνον ἐν Σμύρνη ὁμοῦ διῆγον. Τὸ κατ' άρχας οί Ίωνες κατείχον την πόλιν, οί δ' Αλολείς ἐπιδραμόντες ταύτης εκράτησαν καὶ διὰ τοῦτο κατὰ τὸν Ἡρόδοτον 2) ή Σμύρνη μία τῶν δώδεκα αλολικῶν πόλεων εθεωρειτο, εν ῷ ὁ ἰωνικὸς δεσμὸς περιεῖχε δώδεκα πόλεις πλήν της Σμύρνης. Μετά τινα δέ γρόνον (οδ γινώσκομεν ακριβώς αὐτόν) οί Ἰωνες ὑπὸ τῶν Αἰολέων ἐκδιωχθέντες μετώκησαν εἰς Κολοφωνα ζεί την επιθυμίαν έχοντες, δπως αξθις επανέλθωσιν. Καὶ όντως μετὰ παρέλευσιν χρόνου τινὸς ή μέν επιθυμία τῶν Ἰώνων ἐξεπληρώθη, οἱ δ' Αἰολεῖς τῆς Σμύρνης έξεβλήθησαν, και έκτοτε ή πόλις αθτη διέμεινεν ώς καθαρά Ιωνική. Καίπερ μη δυνάμενοι δρίσαι την εποχήν τοῦ γεγονότος, δμως γινώσκομεν, δτι πρὸ τῆς 20ης Ολυμπιάδος η περί τὰ 700 Π·Χ η Σμύρνη ην ήδη δωνική. Διότι Γύγης δ των Αυδών βασιλεύς, συγγρόνως επολέμησε τας λωνικάς πόλεις Μίλητον, Κολοφώνα και Σμύρνην, ήν δ Πανσανίας θεωρεί δωνικήν 3). Πρός δὲ γινώσκομεν Όλυμπιονίκην 'Ιωνα εκ Σμύρνης νικήσαντα εν τη 23η δλυμπιάδι ήτοι 688 Π· Χ4). Μίμνερμος δὲ ὁ ἐλεγειακὸς ποιητής τὴν 37 δλυμπιάδα ήτοι 630 Π.Χ ακμάζων εξλικε τὸ γένος εκ τῶν Κολοφωνίων τῶν εἰς τὴν Σμύρνην μετοικησάντων 5). Αλλ' εν τῶ έπομένω μεφαλαίω δεικνύομεν τὰ αἴτια, δι' ἃ ού δυνάμεθα παταβιβάσαι τὸν "Ομηρον εἰς τὴν ἐποχήν, καθ' ην ευρίσκομεν μαρτυρίας, ότι η Σμύρνη εγένετο λωνική.

Πότε λοιπὸν ἐγεννήθη ὁ "Ομηρος ἐν Σμύρνη; Ἐπὶ τῆς ἐωνικῆς ἢ ἐπὶ τῆς αἰολικῆς Σμύρνης; Ἐν τῆ ψευδοηροδο-

<sup>1)</sup> Geschichte der griech. Literatur σελ. 72. 2) I, 149. 3) Ἡρόδοτ. I, 150. Πανσαν. VII, 51. 4) Πανσαν. V, 8, 3. 5) Στράβων ΧΙV, σελ. 634.

τείω βιοτή σώζονται στίχοι τινές είς το στόμα αὐτοῦ τοῦ Ομήρου εμβεβλημένοι 1). Οτι μεν οδτοι οὐκ εποιήθησαν ύπὸ τοῦ Ομήρου, πιθανώτατον, ὅτι ὅμως ἀρχαιότεροι τοῦ πεζοῦ λόγου εἰσίν, ήδη ἐν τῷ πρώτῳ κεφαλαίω ἐδεξάμεθα την τοῦ σοφοῦ Welcker γνώμην ἐπιδοκιμάσαντες. "Εν τινι όμως των στίγων τούτων ή Σμύονη δνομάζεται αλολική 2). Αλλά ποῶτον ἀμφίβολον, εἰ ὁ ἀοιδός, ὁ τοὺς στίγους ποιήσας, είγεν απριβή γνωσιν των πρό αύτου εν Σμύρνη γενομένων μεταβολών. Εἶτα δὲ μὴ λανθάνη ἡμᾶς, ὅτι ὁ ποιητης πρός τους Αλολείς Κυμαίους αποτεινόμενος ούκ ηδύνατο δνομάσαι την Σμύρνην Ιωνικήν. Ο δε Κυμαΐος αοιδὸς Μελάνωπος ονομάζεται 3) μεν ύπὸ τῶν λογογοάφων καὶ μυθογράφων πάππος τοῦ Όμήρου, άλλὰ τοῦτο ἀποδειχνύει μόνον, ώς δ Otfried Müller νομίζει 4), ὅτι ἐπὶ τῆς συνθέσεως των γενεαλογιών ο ποιητής μετά της αποικίας τῶν Κυμαίων συνεδέετο. Πρὸς ἀπόδειξιν ὅμως τοῦ ζητουμένου απαιτούνται προγενέστεραι των λογογράφων μαρτυρίαι. Πρός δε δ μεν χρόνος, καθ' δν μόνοι οί Αιολείς εν Σμύρνη ώκουν, βραχύς έστιν, δ δέ τῶν Ἰώνων μήκιστος εἰς τρείς περιόδους διαιρούμενος. Α΄. Είς την καθαράν Ιωνικήν αποικίαν. Β΄. Είς την μικτήν, και Γ΄. Είς την διαρκή διαμονήν των Ίωνων μετά την των Αλολέων εξέλασιν. Έν μιά λοιπον των τριών τούτων επογών δ "Ομηρος εν Σμύρνη έγεννήθη. Έν τίνι όμως, οὐ δυνάμεθα εἰπεῖν. Ότι δ' "Ιων ἐστίν 5), δηλον καὶ ἐκ τῶν ἑξης.

Έν τοῖς ἔμπροσθεν εἰρηται, ὅτι ὁ δεύτερος τοῦ ζητήματος ὅρος ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσιν εὕρηται. Οἱ ἀρχαῖοι ἤδη ἐπειράθησαν, ὅπως τὰ ὁμηρικὰ ἔπη ἐξετάσαντες τὸ τοῦ ποιητοῦ φῦλον ἀνιχνεύσωσιν. Καὶ δὴ παρετήρησαν αἰολικά τινα ἔθιμα παρ' 'Ομήρφ ἡ βούβρωστις, ἡ ἀκόρε-

Αλολίδα Σμύρνην άλιγείτονα ποντοτίνακτον.

<sup>1)</sup> Βιογραφία Α΄ κεφ. 14. 2) Κεφ. 14.

<sup>3)</sup> Αὐτόθι κεφ. 1. 4) Geschichte der griech. Literatur σελ. 76. 5) 'O Sengebusch, "Οστις ὑπὲρ πάντας την παράδοσιν ἐμελέτησε, λεγει" et si "Homerus ipse Smyrnaeus fuit, Homerum quoque ipsum non ad Aeolicam, sed Ionicam Smyrnaeae civitatis pertinuisse partem. "Homer. diss. post. σελ. 67.

στος δηλονότι πείνα, ης μνεία εν τη τελευταία της Ίλιάδος δαψωδία 1) γίνεται, ύπὸ τῶν Αἰολέων διὰ ναοῦ ἐν Σιιύονη ετιμήθη 2). Η λατρεία διως ταύτης της θεότητος ύπὸ τοῦ Εὐσταθίου τοῖς Ἰωσιν ἀποδίδοται 8). Ο δὲ τὴν ψευδοηροδότειον βιοτήν γράψας πειράται, όπως τὸν 'Ομηρον Αλολέα έκ τινων εθών αποδείξη. Πρώτον ο "Ομηρος ούδαμου μέμνηται της όσφύος των καιομένων θυμάτων. Κατά δὲ τὸν βιογράφον μόνοι τῶν Ἑλλήνων οἱ Αἰολεῖς οὖκ ξααιον την δοφύν 4). Είτα οί παρ' 'Ομήρω θύοντες όπτῶσι τὸ κρέας διὰ πέντε δβελῶν ήτοι πεμποβόλων, εν ῷ οἱ ἄλλοι Έλληνες διὰ τριῶν 5). Ο βιογράφος ὅμως, ὡς νομίζομεν, ξξ ήμαρτημένης προϋποθέσεως δρμάται. Διότι λέγει, ότι ό ποιητής ή κάλλιστα έξευρών ποιεί ή τὰ αύτοῦ πάτρια. "Ομως καὶ τὰ δύο μέρη ημαρτημένα εἰσίν. Διότι ὁ "Ομηρος οὖτε εξεῦρε τὸν ὑπ' αὐτοῦ περιγραφόμενον κόσμον, οὖτε τὰ πάτρια (ὑπὸ τὴν στενὴν τῆς λέξεως σημασίαν, ώς δ βιογράφος νοεί ταύτην) εποίησεν. Διότι επί τε την Τροίαν εστρατεύσαντο Έλληνες εκ πασών των έλληνικών χω οων, καὶ ἐν τῆ παραλία τῆς μικρᾶς ᾿Ασίας!, ὅπου οἱ μῦθοι την τελευταίαν μορφην έσχον, άποικοι εκ των πλείστων χωρών της Έλλάδος έζων 6). Ο δε κοινόν πασι τοῖς Έλλησιν έπος ποιήσας παρέλαβε τά τε έθιμα καὶ τοὺς διαλεκτικούς τύπους, εὶ ἦσαν τοιοῦτοι, τῶν ἐπισημοτέρων φύλων. 'Αλλά τοιαῦτα ἐφ' 'Ομήρου Ἰσως οὐχ ὑπῆρχου. Διότι ἐπὶ τούτου τὰ έλληνικὰ φῦλα ἦσαν ἐν νηπιότητι, τὰ δὲ νήπια άεὶ φύσει δμοια πρός άλληλά είσιν. Διὰ τοῦτο τὰ ώς αλολικά σημειούμενα έθιμα ήσαν κοινά τοῖς τε Αλολεῦσι καὶ Ἰωσιν. Οἱ Ἰωνες όμως των μέν αλλοτρίων ἀεὶ δρεγόμενοι, τῶν δὲ πατρίων ὑπερορῶντες κατέλιπον ταῦτα, ἄπερ ύπὸ τῶν γραμματικῶν ώς φυλετικά χαρακτηριστικά τῶν Αλολέων εθεωρήθησαν. Καὶ δὴ οὖτοι ἐπιθυμοῦντες, Ίνα

<sup>1)</sup> Στίχ. 532. 2) Πλούταρχ. Προβλήμ. συμποσ. VI, 8, 1. 3) Els Ἰλιάδ. Ω 532. 4) Κεφ. 37. 5) Αὐτόθι. ,,Αλολέες γὰρ μόνοι τὰ σπλάγχνα ἐπὶ πέντε ὀβελῶν ὀπτῶσιν, οἱ δ' ἄλλοι ελληνες ἐπὶ τριῶν. Καὶ γὰρ ὀνομάζουσιν οἱ Αλολέες τὰ πέντε πέμπε." 6) W. Müller, Homerische Vorschule, Leipzig 1824 σελ. 4.

πάντα εἰς τὴν ἀν αλογίαν ὑποβάλωσι, συχνάκις εὐρίσκουσιν ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσι, ὁωρικούς, βοιωτικούς, ἀρκαδικός, ἀττικοὺς καὶ ἄλλους διαλεκτικοὺς τύπους ¹). Τοῦτο ὅμως ἀπορρέει ἐκ τῆς ἡμαρτημένης προϋποθέσεως, ὅτι ἑφ Ὁμήρου ἦσαν τοιοῦτοι τύποι. Διὰ τοῦτο ἡ αλολικῶν ²) τύπων εὕρεσις οὐκ ἀποδεικνύει, ὅτι ὁ "Ομηρος ἦν Αλολεύς, ὡς οὐκ ἔστι Δωριεύς, Βοιωτός, ᾿Αρκὰς ἢ πᾶν ὅ, τι οἱ διαλεκτικοὶ τύποι δεικνύουσιν. Οἱ δὲ γραμματικοὶ ἔμελλον πλείους διαφορὰς εὐρεῖν, εἰ τὰ ὁμηρικὰ ἐπη μήτε ὑπὸ τῶν ἑαψφδῶν ἐφθείροντο, μήτε ὑπὸ τῶν ἀρχαιοτέρων κριτικῶν καιῆ μοίρα κατεξέοντο. Διότι τὸ ὑπὸ Payne Knight ³) ἀρχαιότατον ὁμηρικὸν κείμενον μόνον παραδοξολογία τίς ἐστιν.

Διὰ ταῦτα οἱ πλεῖστοι καὶ ἐπισημότεροι τῆς ἀρχαιότητος ἀνδρες μετὰ τῶν μεγάλων αὐτῆς κριτικῶν, τοῦ Ζηνοδότον, λέγομεν, ᾿Αριστοφάνονς καὶ ᾿Αριστάρχον ἀποφαίνονται, ὅτι ὁ Ὁμηρος ἦν Ἰων. Τὴν πεποίθησιν ταύτην πολεμεῖ μὲν ὁ Welcker ٤), ῷ ἔπεται καὶ ὁ Lauer, ἀλλὶ ἀμφότεροι ἀποτυγχάνουσιν 5). Διότι ὁ σπουδαίως τὰ τοῦ Ὁμήρον ἔπη μελετήσας ἕλκεται εἰς τὴν ἰωνικὴν τοῦ ποιητοῦ καταγωγὴν διαγιγνώσκων, ὅτι ἐν τῆ καρδία αὐτοῦ ἰωνικὸν αἶμα ἔρρεν. Καὶ δὴ ἐν ταῖς περιγραφαῖς αὐτοῦ δείκνυσι μέγα καὶ ἰδιαίτερον σέβας πρός τε τοὺς ῆρωας καὶ τοὺς θεοὺς τῶν Ἰωνων 6). Ὁ ποιητὴς τὴν μὲν Παλλάδα ἀττικὴν θεότητα θεωρῶν διὰ λαμπρῶν χρωμάτων εἰκονίζει ἐν τῷ ναῷ τῆς ᾿Ακροπόλεως οἰκοῦσαν, καὶ ἐκ τῆς νήσον τῶν Φαιάκων εἰς τε τὸν Μαραθῶνα καὶ τὰς ᾿Αθήνας πορενομένην, τὸν

<sup>1)</sup> Σχόλ. εἰς Ἰλιάδ. Ζ 267 καὶ ο 651. Gräfenhan, Geschichte der klass. Philol. I, σελ. 32. Δίων Χουσόστομ. λόγ. ΧΙ, σελ. 315. Μάξιμος Τύο. ΧΧΙΙ, 4. 2) Ζώπνορος ὁ Μάγνης καὶ ὁ Δικαίαρχος ἢξίουν τὰ ὁ μηρικὰ ἔπη Δὶολίδι διαλεκτῷ ἀναγινώσκεσθαι. Sengebusch, Neue Jahrbücher von Jahn ἀριθμ. 67 σελ. 258. 3) Carmina homerica, Ilias et Odyssea, a Rhapsodorum interpolationibus repurgata et in pristinam formam, quatenus recuperanda esset, tam ex veterum monumentorum etc. London 1824. 4) Der epische Cyklus I, 141. 5) Sengebusch, Homeric. dissert. post. σελ. 67. 6) ο αὐτὸς Neue Jahrbücher ἀριθμ. 67 σελ. 254.

δὲ Ποσειδώνα ώς Έλικώνιον θεόν, δν οἱ Ἰωνες ἔν τε τῆ Πελοποννήσω καὶ τῆ μικρά 'Ασία ἐτίμων 1). Έν δὲ τῆ ποὸς τὸν θεὸν τοῦτον θυσία τοῦ Νέστορος ὁ "Ομηρος, ὡς δοχεῖ, είχεν υπ' όψιν τας θυσίας, ας οι Νηλείδαι εν τη μικρά Ασία ετέλουν 2). Πρός δε Αίας δ Τελαμώνιος εν τοις δμηοικοῖς ἔπεσιν οὐχὶ ώς Αλακίδης, καθ' α οἱ άλλοι αὐτὸν παραδίδουσιν, άλλὰ μετὰ τοῦ Αθηναίου Μενεσθέως στενώς συνδεόμενος ώς Σαλαμίνιος ήρως ελιονίζεται. 'Ο ποιητής, ώς καὶ ὁ ἀττικὸς λογογράφος Φερεκύδης, εθεώρει τὸν Αίαντα ως αττιποσαλαμίνιον ήρωα. Ωσαύτως ο ποιητής μεγεθύνει καὶ ἐπαινεῖ τοὺς ἀττικοὺς ἥρωας Ἐρεχθέα καὶ Μενεσθέα, ώς και δ της ψευδοηροδοτείου βιοτης συγγραφενς παρετήρησεν 3). 'Ορθώς δ' δ Otfried Müller 4) νομίζει, ότι ή τοῦ Γλαύκου καὶ Διομήδους μονομαχία κτᾶται μείζον επαγωγόν, αν αναμνησθωμεν, ότι οι του Γλαύκου πρόγονοι έκ των επισημοτέρων οίκων της Πελοποννήσου κατήγοντο.

Τὰ εἰρημένα ἀποδειχνύονσιν, ὡς νομίζομεν, τὴν ἰωνικὴν τοῦ ποιητοῦ καταγωγήν. Διότι αἱ φυλαὶ οὐ κατέλιπον τοὺς ἰδίους θεούς, ἀλλὰ μέχρις ἐσχάτων διετήρησαν· διότι τὸ πρὸς τοὺς θεοὺς σέβας βαθύτερον διζοῦται. ΄Ο δὲ ποιητὴς τὸν βίον τοῦ τότε έλληνικοῦ κόσμον εἰκονίσας οὖτε τὸ πρὸς τοὺς ἰδίους θεοὺς σέβας, οὖτε τὴν πρὸς τοὺς φυλέτας τιμὴν ἦδυνήθη συγκρύψαι. "Αν δ' ἀριθμήσωμεν ἔθιμά τινα ἰωνικά, νομίζομεν, ὅτι οὐκ ἀντιφάσκομεν πρὸς τὰ περὶ τῶν Αἰολέων εἰρημένα. Διότι οἱ "Ιωνες τῶν ἀλλοτρίων ὀρεγόμενοι ἡαδίως τὰ ἑαυτῶν ἀπέρριπτον. Διὰ τοῦτο, ἀν δεχθῶμεν φυλετικὰς διαφορὰς ἐφ' Ομήρον ὑπαρχούσας, μόνον αἱ ἰωνικαὶ δύνανται ἀποδεῖξαι τὸ ζητούμενον. Όπωσδήποτε ἀριθμοῦμεν ἰωνικά τινα ἔθιμα, ὅπως γε δείξωμεν, ὅτι τοιαῦτα οὐ λείπονσιν. ΄Ο Νέστωρ κατὰ συμβουλὴν τῆς 'Αθηνᾶς θύων τῷ Ποσειδῶνι τέμνει τὰς τῶν θυμάτων

Otfried Müller, Geschichte der griech. Literatur σελ. 77. 2) <sup>3</sup>Οδυσο.
 Τ. 332. Τὸν τρόπον τοῦτον τῆς θυσίας ὁ Εὐστάθιος ὀνομάζει ἰωνικὸν σελ.
 1470. 3) Κεφ. 28. 4) Geschichte der griech. Literatur σελ. 51, σημ. 1 καὶ σελ. 72 <sup>3</sup>Ιλιάδ. Z 155.

γλώσσας 1), ὅπερ πάντες οἱ Σχολιασταὶ ὡς ὶωνικὸν θεωροῦστιν. Ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσι γίνεται μνεία φρατρῶν 2), αἴτινες μόνον ἐν ἰωνικαῖς πολιτείας ὑπῆρχον. Πρὸς δὲ ὁ ποιητὴς μνημονεύει θητῶν 3) ἐν τῆ αὐτῆ καταστάσει εὐρισκομένων, ἐν οἰα ἐπὶ Σόλωνος ἐν ᾿Αθήναις. Δικαίως δὲ παρὰ Πλάτωνι 1) Σπαρτιάτης τις λέγει, ὅτι ὁ "Ομηρος μᾶλλον ὶωνικὰ ἢ δωρικὰ ἔθιμα εἰκονίζει. Ἰωνικοὶ δὲ τύποι λέξεων εῦρηνται τοσοῦτοι, ὥστε ἡ τούτων ἀπαρίθμησις καὶ δυσχερὴς ἀποβαίνει καὶ τὰ ὅρια τοῦ ἡμετέρον πονήματος ὑπερβαίνει. 'Ο βονλόμενος ὅμως εὐρίσκει πλείστους παρὰ Sengebusch 5). Πρὸς δὲ εἰς τὴν ὶωνικὴν τοῦ ποιητοῦ καταγωγὴν φθάνομεν, ἀν ἀπίδωμεν καὶ εἰς τὰς γεωγραφικάς αὐτοῦ γιώσεις τήν τε βόρειον Ἰωνίαν καὶ τὴν γείτονα Μαιονίαν γινώσκοντος, ἔνθα ἡ τε Γυγαίη λίμνη καὶ τα ὄρη Τμῶλος καὶ Σίπυλος 6).

Ό προσδιορισμός τῆς πατρίδος τοῦ 'Ομήρου ἐλ τῶν ἐπῶν αὐτοῦ ἤρξατο ἀπὸ τοῦ Wood, ὅστις ἐν ἔτει 1750 εἰς Τροίαν ἀποδημήσας καὶ ἔνθους ἐκ τοῦ κλίματος τῆς χώρας γενόμενος συνέγραψε τὸ περὶ πρωτοτύπου πνεύματος τοῦ 'Ομήρου σύγγραμμα<sup>7</sup>), ὅπερ, καίπερ πλῆρες ἡμαρτημένων σκέψεων, ὅμως ἄξιον ἀναγνώσεως νομίζομεν. 'Ο συγγραφεὺς πρὸς τοῖς ἄλλοις πειρᾶται, ὅπως ἐξ αὐτῶν τῶν ἐπῶν δρίση τὸν τόπον, ἐν ῷ τῆ φαντασία τοῦ ποιητοῦ ἡνεώχθη τὸ εὐρὺ πεδίον, ὅθεν τὰ στοιχεῖα τῶν ἀθανάτων αὐτοῦ ἔπῶν συνήθροισεν. Έκ τῆς ἀρχῆς λοιπὸν ταῦτης ὁρμώμενος φθάνει εἰς τὸ συμπέρασμα, ὅπερ καὶ ἐκ τοῦ μύθου ἐλάβομεν, ὅτι ὁ 'Ομηρος ἐν τῆ παραλία τῆς μικρᾶς Ασίας, ἐν τῆ Σμύρνη ἡ ἐν τῆ Χίω, ἔζησεν. 'Η ἀρχὴ ὅμως αὕτη τὸν ἐρευνητὴν εἰς πολλὰς χώρας ἄγει. Διότι οἱ μῦθοι ἐκ τῶν πλείστων χωρῶν τῆς 'Ελλάδος ἐλήφθησαν. 'Αλλ' αἰ

<sup>1) &#</sup>x27;Οδυσσ.  $\Gamma$  332. 2) Ἰλιάδ. B 362. 3) 'Οδυσσ.  $\Delta$  646. 4) Νόμ. III, σελ. 680. 5) Neue Jahrbücher σελ. 254. Homeric. dissert. post. σελ. 64. Meinecke, Analecta Alexandrina, Berolin. 1843. 6) Ἰλιάδ. B 855. Y 392.  $\Omega$  615. 7) Essay on the Original Genius of Homer, London 1769. Μειεφασθη δὲ εἰς τὴν Γερμανικὴν ὑπὸ Michaelis, Frankf. a. M. 1773. ἔνθω περὶ τῆς πατρίδος τοῦ 'Ομήρον σελ. 32—60.

ποιαθται υποθέσεις ίσως είσιν εύφνεις, όμως τα πορίσματα τούτων οδδόλως κατά τούς νόμους της πιθανότητος έξάνονται. Έξ ίσου δε τολμηράν θεωρούμεν την γνώμην τοῦ Otfried Müller, ότι δ "Ομηρος ην "Ιων έκ τινος των οίκων των έκ της Έφεσον είς την Σιιύρνην μετοικησάντων, ότι ούτος ήμμαζεν έν τοῖς χρόνοις, καθ' ούς οἱ Αλολεῖς καὶ Αγαιοί τὸ κύριον τοῦ συνοικισμοῦ στοιγεῖον ἀπετέλουν, καὶ ὅτι τέλος ἡ τῆς ἐπικῆς ποιήσεως ἀπὸ τῆς Σμύρνης εἰς την Χίον μετάβασις πιθανή απολουθία της έξελάσεως των Ιώνων έκ της πόλεως έκείνης έστίν 1). Τολμηροτέραν δέ νομίζομεν την τοῦ Lauer ελκάζοντος, ὅτι Αλολεῖς ἀοιδοί την αύτων έδραν εν Σμύρνη έχοντες τούς μύθους εποίουν καί την ασιν αυτών επηγγελλοντο. 'Οπαδοί δε των Αιολέων κατ' αὐτὸν ἦσαν οἱ Ἰωνες τῆς Χίου, οἱ τὸν "Ομηρον ώς αργηγον της αύτων τέγνης τιμήσαντες, καὶ κατά τοῦτον Ο μποίδαι δνομασθέντες. Κατά τὸν σοφὸν τοῦτον ἄνδρα ή ύπεροχη των ἀσμάτων των Χίων Όμηριδων ύπερ τά των άλλων πόλεων, παρ' αξς ή έπική ποίησις ήμμαζε, διεσκότισε πάντα τὰ άλλα καὶ ούτως εθεωρήθησαν όμηρικά 2). 'Αλλά ταῦτα μὲν ἱκανὰ ἔστωσαν. 'Ήδη δὲ τοῦ λόγου πανόμενοι επιλέγομεν, δτι οί εν τοῖς δμηρικοῖς έπεσι μύθοι την τελευταίαν αύτων μορφην έν τη Ιωνία έσχον, καὶ ὁ τούτους εἰς ἔπος μεταμορφώσας ἦν Ἰων ἡ ἔζησε γε παιδιόθεν μετά Ιώνων καὶ κατά τὸν βίον τούτων έμορφώθη.

Geschichte der griech. Literatur σελ. 79.
 Geschichte der Homer.

Poesie σελ. 110.

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ $\Delta'$ .

Περί της ἐποχης, καθ' ην ήκμασεν ό Ομηρος.

"Οσφ θανμάζει τις την εὐφυΐαν τῶν ἐν τοῖς σκοτεινοῖς τοῦ ὁμηρικοῦ ζητήματος χώροις προσκρονόντων μέν, μη ὁμολογούντων δὲ την ἀσθένειαν τῶν ὀφθαλμῶν τῆς ἐπιστήμης, ἀλλὰ παντὶ σθένει πειρωμένων, ὅπως καὶ τὰ διὰ τὸ παχὰ σκότος ἀόρατα Ἰδωσι, τοτούτῳ δειλοὶ φαίνονται τῶν σοφῶν ἀνδρῶν οἱ φοβούμενοι ἀνοῖξαι τοὺς ὀφθαλμούς, ὅπως καὶ ἐν ἐκείνοις τοῖς χώροις Ἰδωσιν, ἐν οῖς ἡ ἐπιστήμη καὶ τοῖς μύωψιν ἱκανὸν φῶς ἐπιχέει. Δυστυχῶς πλεῖστοι σοφοὶ ἀνδρες, ὡς τὴν πληθὰν τῶν πατρίδων τοῦ Ὁμήρον ὅπλον κατὰ τῆς ὑπάρξεως αὐτοῦ ἐθεώρησαν, οὕτω καὶ τὰς πολλὰς ἐποχάς, ἐν αἶς οὖτος τίθεται, ὡσεὶ οἱ ὁμηρικοὶ ἀνθρωποι ἠδύναντο ὁρίσαι ἐποχήν τινα, καὶ ώσεὶ ἡ ἐπιστήμη μὴ ἢδύνατο ἀνακαλύψαι τὰ αἴτια τῆς πολλαπλασιάσεως τῶν ἐποχῶν.

Παραδείγματος χάριν ὁ σοφὸς Bonitz 1) ολιγωρήσας τῆς κριτικῆς ἐρεύνης τῶν χρονολογικῶν εἰδήσεων, καθ' ας ὁ ποιητὴς εἰς διαφόρους ἐποχὰς τίθεται ὑπὸ συγγραφέων παντοίους σκοποὺς θηρευόντων ἢ ὑπὸ ἡμαρτημένων προϋποθέσεων παρασυρομένων, εἰς τὴν πρόχειρον τοῦ 'Ομήρου ἄρνησιν καταφεύγει. Διότι λέγει, ὅτι, εἰ ὁ βίος τοῦ 'Ομήρου ἐταλαντεύετο ἡμίσειαν ἢ μίαν δλόκληρον ἐκατονταετηρίδα, τοῦτο ἴσως οὖκ ἦν παράδοξον · ὅμως, εἰ ἄλλαι μὲν εἰδήσεις τὸν τοῦ 'Ομήρου βίον μέχρι τῆς ἐποχῆς τοῦ μετοικισμοῦ τῶν ἑλληνικῶν ψυλῶν εἰς τὴν παραλίαν τῆς μικρᾶς 'Ασίας ἀναβιβάζουσιν, ἄλλαι δὲ μέχρι τοῦ τελευταίου τρίτου τῆς ἑβδόμης ἐκατονταετηρίδος καταβιβάζουσι, τοῦτο κατ' αὐτόν ἐστιν ἄλλο τι ἢ ἡμαρτημένη χρονολογικὴ παράδοσις. Κατὰ

Ονομάζομεν δε τὸν σοφὸν τοῦτον ἄνδρα οὖχ ὅτι ὁ πρῶτος, οὖδε ὁ μόνος, οὖδε ὁ ἐπισημότερος ταύτης τῆς γνώμης ἀντιπρόσωπός ἐστιν, ἀλλ' ὅτι δι' ὀλίγων λέξεων καὶ σαφῶς τὴν θεωρίαν ὁλοκλήρου σχολῆς ἐκφράζει.

Μιστοιώτου Ίστος, των όμης, ἐπων,

ταῦτα δ τοῦ Ομήρου βίος ταλαντεύεται πλέον τῶν τεσσάρων αλώνων καλ μάλιστα εν χρονικώ διαστήματι, καθ' δ αί σπουδαιότεραι μεταβολαί έν τε τῆ Ελλάδι καὶ τῆ μικρᾶ Ασία εγένοντο. Εκάστη δε γρονολογική είδησις, ώς λέγει, ανήκει ωρισμένω τόπω καὶ αἱ πόλεις αἱ περὶ τῆς πατρίδος τοῦ ποιητοῦ ἐρίζουσαι ἀντιποιοῦνται οὐχὶ τῆς γεννήσεως, αλλά της διατριβής αὐτοῦ. Εὶ τὸ ὄνομα τοῦ 'Ομήρου ὁ φορεύς της επικής ποιήσεως έστιν, εί οδτος ό "Ομηρος εν διαστήματι πλέον των τεσσάρων αλώνων εν διαφόροις τοῦ έλληνικοῦ κόσμου πόλεσι γεννᾶται, καὶ ἐκάστοτε ἐν τῷ τόπῳ τῆς γεννήσεως ἡ τῆς διατριβῆς ἡ γένεσις ἐπικῆς σχολῆς απολουθεί, Επαστος πατά τον σοφον τοῦτον ἀνδρα ἀναγκάζεται, ενα τὸ συμπέρασμα εξαγάγη, ετι αι ειδήσεις περί της του 'Ομήρου γεννήσεως εν διαφόροις τόποις και διαφόροις έποχαῖς είσιν είδήσεις τῆς ενάρξεως τῆς επικῆς ποιήσεως εν τοῖς τόποις εκείνοις 1). Καὶ ταῦτα μεν δ σοφὸς οδτος ανήφ.

'O Sengebusch δμως συλλέξας καὶ ἐπιμελῶς τὰ περὶ τῆς πατρίδος καὶ τῆς ἐποχῆς τοῦ ποιητοῦ μελετήσας οὐ τολμᾳ, ἱνα τὴν προσωπικὴν αὐτοῦ ὕπαρξιν ἀρνηθῆ. 'Ο εὐφνὴς οὖτος συγγραφεὺς οὐκ ἐπιμένει μέν, ὅπως τοὺς τοῦτο πράττοντας ἐλέγξη, ὅμως ὡς ἰδίαν γνώμην ἐκ πολυμόχθου καὶ βαθείας σπουδῆς τῆς ὁμηρικῆς παραδόσεως μορφωθεῖσαν ἀποφαίνεται, ὅτι ὁ "Ομηρος ἦν πρόσωπον, ὅτι ἦν πολίτης 'Αθηναῖος ἐξ 'Αθηνῶν εἰς τὴν μικρὰν 'Ασίαν μετοικήσας, καὶ ὅτι καθ' ὁδὸν ἐν Ἰφ σχολὴν ἐπικῆς ποιήσεως ἵδρυσεν²). 'Αλλά, καὶ ἄν τις τὸν "Ομηρον ὡς ποιητὴν τῆς Ἰλιάδος καὶ 'Οδυσσείας ἀρνηθῆ, πάλιν ὁ Senge-

<sup>1)</sup> Ueber den Ursprung der Homerischen Gedichte, Wien 1844,  $\sigma \epsilon \lambda$ . 14—15. 2) Homer. dissert. post.  $\sigma \epsilon \lambda$ . 87. "Quae quam ita sint, monne certe videbitur esse, quod Aristarchus statuit, Homerum ipsum fuisse Atheniensem? Quid? nonne fidem habebis Atheniensium narrationibus? Nonne Ionicae migrationis tempore viguisse illum clamabis? Emigrasse inter Iones ex Attica Homerum, scholam eum in ipso itinere apud Ietas constituisse, ipsum vero sedem collocasse Smyrnae? Haec. omnia nonne extra dubitationem posita esse censebis?"

busch εν τοῖς πολλοῖς τοῖς τὰ έπη ποιήσασι δέχεται ποιητήν τινα 'Ομηρον δνομαζόμενον 1).

Καίπερ μη δεχόμενοι την γνώμην τοῦ Sengebusch ἀποφαινομένου τὸν ποιητὴν Αθηναίον, δμως τῆ δμολογία αὐτοῦ, ὅτι ὁ "Ομηρος πρόσωπόν ἐστιν, ἀποδίδομεν μέγα κῦρος. Διότι ή δμολογία αὐτοῦ προϊὸν πολυμόχθου ερεύνης τῆς παραδόσεως ἐστιν. 'Αλλὰ καὶ οἱ περὶ τὸν Sengebusch καὶ οἱ πρὸς τοῦτον ἀντιδοξοῦντες δύνανται φρονεῖν, δ, τι τούτοις δοπεί. Διότι τιθέμεθα τὸ ζήτημα, πότερον, αί περί Ομήρου γρονολογικαί είδήσεις εκ των δμηρικών γρόνων καταρρέουσιν, η είσιν είκασίαι των μεταγενεστέρων; Διότι, αν μέν το πρώτον μέρος τοῦ ἐρωτήματος αληθεύη, ή γνώμη τοῦ Sengebusch η παντὸς ἀλλον σπουδαίου τῆς δμηρικής παραδόσεως ερευνητοῦ ίσως έχει κυρός τι. Αν διιως τὸ δεύτερον, ή τῶν γρονολογιαῶν εἰδήσεων πληθὸς δεικνύει μόνον την εύφυΐαν τῶν διαφόρους βάσεις ἐπινοησάντων καὶ διαφόρους, ὧς εἰκός, έπογάς δρισάντων. 'Αλλά νομίζομεν τὸ δεύτερον τῆς προτάσεως μέρος άληθές. Διότι εν τῷ δευτέρω κεφαλαίω είπομεν, ότι μόνον δλίγαι πόλεις των του Ομήρου αντιποιουμένων έγουσιν ίδιον μύθον. Έπειδή δ' εν τῷ αὐτῷ κεφαλαίφ κατεδείξαμεν, δτι δ των Σμυρναίων μύθος άργαιότερος τῶν μύθων τῶν ἄλλων πόλεών ἐστι, καὶ οὖτος ούχ δρίζει εποχήν, εξάγεται, δτι ούδεμία χρονολογική είδησις έκ των δμηρικών χρόνων καταρρέει. Οἱ δὲ τοὺς μεταγενεστέρους περί 'Ομήρου μύθους ποιήσαντες ἐπειράθησαν, όπως εποχήν τινα ευρόντες μετά της Σμύρνης συνδεθώσιν, ώς οι Ίηται οι τὸν τῆς Ιωνικῆς ἀποικίας χρόνον ἐπινοήσαντες. Ο μύθος, εὶ ὄντως ἐστὶ μύθος, οὐ δέεται διὰ τῶν δεσμῶν τοῦ χρόνου, ἀλλ' οῦτω πτερόεις φέρεται ἀνὰ τούς ανθρώπους. Τοῦτο μαρτυροῦσιν οὐ μόνον οἱ τῆς άρχαίας, άλλα και οί τῆς νεωτέρας Έλλάδος μῦθοι. Τίς ούχ δρά τοῦτο εν τοῖς μύθοις τῆς τε Ἰλιάδος καὶ 'Οδυσσείας (Έννοουμεν τὸ πότε οἱ μῦθοι διεπράγθησαν, οὐχὶ

<sup>1)</sup> ἀντόθι σελ. 89.

δὲ τὸν χρόνον τῆς διαρκείας ἢ τὸν τῆς ἀπ' ἀλλήλων διαστάσεως · διότι τοῦτο δὴ ἐν ἐκατέροις τοῖς ἔπεσι λέγεται). Τοῦτο δὴ παρατηροῦμεν καὶ ἐν τῷ τῶν Σμυρναίων μύθω, καθ' ὅν ὁ "Ομηρος ὑπὸ τοῦ Μέλητος καὶ τῆς νύμφης Κριθηίδος ἐγεννήθη. Πότε ὅμως; Τοῦτο οὔτε λέγεται, οὔτε ἤδύνατο λεχθῆναι.

Διότι, εὶ ὁ "Ομηρος τῶν ἱστορικῶν χρόνων ἀποκλείεται, τι απαιτούμεν παρά μυθικής εποχής ακριβείς χρονολογικάς ελδήσεις, άς οὐδὲ περὶ ἱστορικῶν προσώπων πολλάκις έχομεν; 'Ο σοφός Bonitz λέγει, ότι αμφιταλάντευσις μόνον ημισείας έκατονταετηρίδος νοητή έστιν, αμφιταλάντευσις δμως τεσσάρων δηλοί άλλο τι. 'Αλλ' οδίτω μικρά γρονολογική διαφορά εδήλου μόνου, ότι εφ' Ομήρου ληξιαρχικά βιβλία ούχ υπηρχον, ώς εν Βιέννη, όμως ουκ εχαρακτήριζε πρόσωπον μυθικής έποχής. Τίνος άλλου μυθικού προσώπου ή γεγονότος ακριβώς την εποχήν γινώσκομεν; Ο Θηβαϊκός καὶ ὁ Τρωικός πόλεμος, ἡ τῶν Ἰώνων ἀποικία, ή είς την Πελοπόννησον είσβολη των Δωριέων και αὐτὸς δ βίος τοῦ Αυπούργου εν μεγάλω χρονικῷ διαστήματι άμφιταλαντεύονται. Η δε διαφορά απορρέει ούχι εκ των μύθων, άλλ' έστι προϊόν των λογογράφων, ίστορικών και χρονολόγων τῶν πολλὰς καὶ ποικίλας εἰκασίας περὶ τῶν χρόνων ἐπείνων ποιησάντων. Αἱ δὲ περὶ Ὁμήρου χρονολογικαὶ ελδήσεις ώφειλον είναι πολυαριθμότεραι διότι είς τὸ ζήτημα τοῦτο καὶ μεγάλα συμφέροντα καὶ πολλαὶ αἰτίαι συνέρρεον, ώς μετ' δλίγον δειγθήσεται.

Πρὸς δὲ ὁ σοφὸς Bonitz λέγει, ὅτι ἐν τῷ διαστήματι τεσσάρων αἰώνων, καθ' οῦς ὁ τοῦ Ὁμήρον βίος ἀμφιταλαντεύεται, πλεῖσται μεταβολαὶ ἔν τε τῷ Ἑλλάδι καὶ τῷ μικρῷ ᾿Ασίᾳ ἐγένοντο. Τὸ ὅπλον ὅμως τοῦτο μᾶλλον τοῖς ἀντιπάλοις αὐτοῦ προσήκει καὶ ἴσως άμαρτὼν ὁ ἀνὴρ ἐν χεροὶν αὐτὸ ἔλαβεν. Διότι ἀληθές ἐστιν, ὅτι ἐν τῷ διαστήματι τοῦτο πλεῖσται μεταβολαὶ ἐγένοντο. "Ομως ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς ἐπεσι μεθ' ὅλην τὴν πρόοδον τῆς κριτικῆς οὐδὲν τούτων ἴχνος ὑπεμφαίνεται. Εὶ ταῦτα ἐν διαστήματι τεσσάρων μέχρις ἕξ αἰώνων ἐποιοῦντο καὶ ὑπὸ πόλεων πρὸς

σύμπαντα τὸν ἑλληνικὸν κόσμον σχέσεις ἐχουσῶν καί, ὡς εἰκός, τῶν μεταρρυθμίσεων τούτου μετεχουσῶν, τὶ οὐχ εὐρίσκομεν ἴχνη τῶν μεταβολῶν, ἃς ὁ σοφὸς Bonitz νοεῖ; Οὖτω δόλιοι καὶ κρυψίνοες ἦσαν οἱ ποιηταὶ ἐκεῖνοι, ὥστε διενοήθησαν πλανῆσαι ἡμᾶς τοὺς ὀψιγόνους;

Έν γένει είδομεν, δτι ό σοφὸς ἀνὴρ τὰς τῶν διαφόρων πόλεων ἀπαιτήσεις συμβολικῶς ἐξηγῶν λέγει, ὅτι αἱ περὶ Ὁμήρου χρονολογικαὶ εἰδήσεις σημαίνουσι τὴν μετάβασιν τῆς ἐπικῆς ποιήσεως εἰς τὰς χώρας, εἰς ὰς ὁ Ὁμηρος ἀπεδήμησεν. ᾿Αλλά, καὶ τοῦτο ἀν γένηται δεκτόν, πάλιν ἡ τοῦ Ὁμήρου προσωπικὴ ὑπαρξις οὐκ ἀναιρεῖται.

Διότι, εὶ "Ομηρός ποτε ὑπῆρξεν, ώς πάντες οἱ ἄλλοι όροι τοῦ ζητήματος δεικνύουσιν, οὖτος, ώς εἴρηται, ἐν μιᾶ πόλει έγεννήθη, πᾶσαι δ' αἱ άλλαι, παρ' αἷς τὰ όμηρικὰ έπη ήδοντο, ή σχολαί επικής ποιήσεως ίδούθησαν, της εὐκαιρίας δραξάμεναι τοῦ ποιητοῦ ἀντεποιοῦντο. Ώς δ' ἐδείξαμεν, δτι μία πόλις πατρίς του ποιητού έστιν, οθτω καί μία μόνη ἐποχὴ δύναται εύρεθηναι. Αἱ δ΄ ἄλλαι πόλεις ώφειλον εύρειν εποχάς πρός τας αύτων αξιώσεις μη αντιφασκούσας. Ή Χίος, ή Σάμος καὶ αἱ άλλαι, παο' αἷς βραδύτερον ή έπικη ποίησις ημμασεν, ωσειλον την έπογην τοῦ ποιητοῦ μέχρι τῶν χρόνων τῆς αὐτῶν ἀκμῆς καταβιβάσαι. Η των Έλληνίδων λοιπον πόλεων μικροφιλοτιμία, ή μυθάρια πλάσσουσα πρός άντιποίησιν τοῦ 'Ομήρου, ἐπενόει καὶ χρονολογικὰς εἰδήσεις τὸν "Ομηρον καταβιβαζούσας μέχοι της εποχης, καθ' ην είς ξαυτάς ή ξπική ποίησις είσήχθη. Νομίζομεν δ', ότι, είτις ήρώτα καὶ αὐτὸν τὸν Αριστόδημον τὸν Νυσαέα, όστις τὸν Ομηρον Ελεγε Ρωμαΐον, καλ οδτος έμελλε καταβιβάσαι τὸν ποιητήν εὶς ἐπογήν, καθ' ην έφικτη ή τοῦ ποιητοῦ γένεσις ηδύνατο φανηναι. Τοῦ μεγάλου λοιπόν αὐθαιρέτου τοῦ περὶ τὴν πατρίδα τοῦ ποιητοῦ ἐπικρατήσαντος φυσική ἀκολουθία ἐστὶν ή περί την χρονολογίαν. Αξ χρονολογίαι δ' αξται επολλαπλασιάσθησαν ύπὸ τῶν λογίων.

Οἱ ἀρχαῖοι λογογράφοι, μυθογράφοι καὶ χρονολόγοι πλείστας χρονολογίας ἔπλασαν. Διότι οὖτοι πειρώμενοι

τούς μύθους είς χρονολογικήν τινα σειράν κατατάξαι μετά πολλάς αθθαιρέτους είκασίας διένειμαν αθτούς κατά μεγάλα χρονικά διαστήματα. Ἰσως ην κατά τι δάδιον, όπως τὸ προγενέστερον τοῦ μεταγενεστέρου διακρίνωσι, δυσχερές όμως ήν δρίσαι, πόσον χρόνον τὰ συμβάντα ἀπ' ἀλλήλων άφισταντο. Έντανθα δή εθούτατον είκασιών στάδιον ανεώχθη. Υπηρχον μεν ενιαχού των ναων γενεαλογικοί κατάλογοι, οθς ελάμβανον ως βοηθήματα, άλλα και οδτοι μόνον εν στρογγύλοις άριθμοίς καὶ κατά τὸ μῆκος τῆς ἡλικίας τοῦ ἀνθρώπου τὰς ἐποχὰς ἐδείκνυον. 'Αλλ' ἦσαν καὶ οδτοι απριβείς: "Ησαν σύγγρονοι ταίς μνημονενομέναις γενεαίς; Περί τούτον δικαίως σπονδαίαι και μεγάλαι άμφιβολίαι εγείρονται. Έν τοῖς έμπροσθεν είπομεν, ὅτι οἱ μύθοι οὐ περιείχον χρονολογικάς είδήσεις. 'Αλλά, καὶ εἰ ήθελον οί τῶν μύθων ποιηταὶ τὴν ἀκόρεστον τῶν ὀψιγόνων φιλομάθειαν πορέσαι, οὐκ ήδύναντο. Λιότι καὶ χρονολογικής άφετηρίας και χρονολογικού συστήματος στερούμενοι ηρίθμουν μόνον κατά γενεάς μερόπων άνθρώπων. Είτυχης δ τρεῖς γενεάς, ως δ Νέστωρ, ζήσας! Ούτος τά τε γεγονότα καὶ τὴν ἀπόστασιν αὐτῶν ἀπ' ἀλλήλων από μνήμης κατά γρονολογικήν σειράν γινώσκων σοφὸς ἐλογίζετο. Τούτον ὅμως θανόντος τὸ μὲν ληξιαργικὸν βιβλίον ἀπώλετο, τὰ δὲ γεγονότα τὴν χρονολογικὴν αὐτῶν σειρὰν ἀπολέσαντα καὶ ἐν τῶ ῥεύματι τοῦ γρόνου θολωθέντα ώς μύθοι πτερόεντες έφέροντο.

Βραδύτερον ὅμως ἤρξατο χρονολογικόν τι σύστημα. Διότι παρετήρησαν, ὅτι τὸ σεληνιακὸν ἔτος τοῦ ἡλιακοῦ διαφέρει, καὶ ὅτι ἀμφότερα μετὰ χρονικόν τι διάστημα συμπίπτουσιν. Τὸ διάστημα δὲ τοῦτο ἀνόμασαν κύκλον. Ἐπειδὴ δὲ εἶς κύκλος κατὰ τὰς μαρτυρίας τῶν ἀρχαίων ἐξ 63 σεληνιακῶν ἢ 60 ἡλιακῶν ἐτῶν συνίστατο, δύναταί τις τρέψαι τοὺς σεληνιακοὺς κύκλους εἰς ἔτη τὸν ἀριθμὸν τῶν κύκλων ἐπὶ τὸν ἀριθμὸν 63 πολλαπλασιάζων. Παραδείγματος χάριν τέσσαρες σεληνιακοὶ κύκλοι ἰσοῦνται πρὸς 252 ἔτη. Τοῦ χρονολογικοῦ δὲ τούτου συστήματος ἐν χρήσει παρὰ τοῖς ἀρχαιοτέροις ὄντος κατὰ τοῦτο καὶ ἡ τοῦ ὑμή-

φον ἐποχὴ ὡρίσθη. Ως ἀφετηρίαν δ' ελάμβανον μὲν καὶ ἄλλα γεγονότα, μάλιστα δὲ τὸν Τρωϊκὸν πόλεμον, ὅστις κατὰ τοὺς χρονολόγους ἐννέα κύκλους πρὸ τῆς πρώτης Ολυμπιάδος ἐγένετο. Ἡ δὲ πρώτη Όλυμπιὰς τίθεται 776 Π·Χ. ᾿Αλλ᾽ ὁ Τρωικὸς πόλεμός ἐστι σημεῖον κινητόν, δηλαδὴ ἄλλοι εἰς ἄλλην ἐποχὴν αὐτὸν τιθέασιν. Ἦρα πρὸς τὰ ἄνω ἢ πρὸς τὰ κάτω τούτον κινουμένου συγκινεῖται καὶ ἡ τοῦ 'Ομήρου ἐποχή. Ἦρα αὶ πλεῖσται χρονολογικαὶ διαφοραί εἰσι φαινόμεναι μόνον καὶ οὐχὶ πραγματικαί.

Πρός κύρωσιν δε τῶν εἰρημένων κατὰ χρονολογικὴν σειρὰν τὰς περὶ 'Ομήρου χρονολογικὰς εἰδήσεις παρατιθέμενοι 1) πειρώμεθα, ὅπως καὶ τὰς ἀφορμὰς τούτων ἀνακαλύψωμεν.

1) Διονύσιος ὁ κυκλογράφος ἔλεγε τὸν "Ομηρον σύγχρονον τοῦ Θηβαϊκοῦ καὶ Τρωικοῦ πολέμου 2). 'Αλλ' εὐκολόν ἐστι καὶ νῦν ἔτι τὴν ἀφορμὴν τοῦ Διονυσίου ἀνακαλύψαι. Διότι οὖτος νομίζει, ὡς δοκεῖ, ὅτι μόνον σύγχρονος ποιητὴς δύναται ἀκριβῶς μαθεῖν καὶ ἐναργῶς εἰκονίσαι τὰ γεγονότα, ὅπερ, ὡς καὶ ἀλλαχοῦ εἰρηται, ἡμαρτημένον διότι ἡ ἐνάργεια μᾶλλον τοῖς μύθοις ἢ τῷ εἰς ἔπος αὐτοὺς μεταμορφώσαντι ὀφείλεται. 'Ο δὲ Lauer') καὶ συμφέρον ἐν τῆ εἰκασία τοῦ Διονυσίου ἀνευρίσκων λέγει, ὅτι διὰ τῆς ἀναβιβάσεως τοῦ 'Ομήρου εἰς τοὺς χρόνους τοῦ Θηβαϊκοῦ καὶ Τρωικοῦ πολέμου συνανεβιβάζετο ὑπὸ τοῦ Σαμίου κυκλογράφου καὶ ἡ ἐποχὴ τοῦ δημότου αὐτοῦ Κρεωφύλου, μεθ' οὖ ὁ "Ομηρος συνδέεται. 'Αλλὰ τί; 'Ο Σάμιος Κρεωφυλος ἐπὶ τοῦ Θηβαικοῦ πολέμου; Τότε ἡ νῆσος οὐ κατφκεῖτο ὑφ' Ἑλλήνων.

<sup>1)</sup> Πηγαὶ τῶν χρονολογικῶν εἰδήσεών εἰσι μὲν καὶ ἄλλοι πολλοί, μάλιστα δὲ Κλήμης ὁ ἀλεξανθρεὺς Στρωμ. Ι, κεφ. 21, σελ. 388 καὶ 389, καὶ ὁ Τατιανὸς πρὸς Ἦλην. κεφ. 31. Ἐν δὲ τοῖς νεωτέροις ἡρεύνησαν ταύτας ὁ W. Watkiss, Class. Mus. τόμ. VI, ἀριθμ. 22, σελ. 387—431. Ὁ Β. Thiersch, Ueber das Zeitalter und Vaterland des Homer, Halberstadt 1832. Ὁ Lauer, Geschichte der Homer. Poesie σελ. 115 καὶ ὁ Sengebusch ἐν τοῖς ἤδη εἰρημένοις συγγράμμασιν. 2) Πρόκλ. Γένος Ἡσιόδ. 3) Αὐτόθι σελ. 243.

- 2) 'O δὲ Φιλόστρατος ¹) μετά τινων ἄλλων τίθησι τον σΟμηρον 24 ἔτη μετὰ τὸν Τρωικὸν πόλεμον. 'Η εἴθησις αὕτη, ὡς δοκεῖ, ἐπήγασεν ἐκ τῆς εἰκασίας, ὅτι ἀπητεῖτο χρονικὸν διάστημα, ὅπως μακρὸν ἔπος ποιηθῆ. Τοῦτο δ' ὑποστηρίζει καὶ ὁ ἀριθμὸς τῶν ἑαψφδιῶν ἐκατέρον ἔπους τῷ ἀριθμῷ τῶν ἐτῶν ἰσούμενος.
- 3) Κατὰ δὲ τὸν Κράτητα²) ὁ "Ομηρος ἔζησεν 60 ἔτη μετὰ τὸν Τρωικὸν πόλεμον. Τοῦτο ὁ κριτικός, ὡς δοκεῖ, εἴκαζεν ἐκ τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν, ἐν οῖς οὐδὲν ἴχνος εῦρηται τῆς εἰς τὴν Πελοπόννησον εἰσβολῆς τῶν Δωριέων 80 ἔτη μετὰ τὴν ἄλωσιν τῆς Ἰλίου γενομένης. ΄Ο Κράτης ἀφ' ἐνὸς μὲν εἶχεν αἰτίαν, ὅπως μὴ τὸν ποιητὴν σύγχρονον τῶν Τρωικῶν εἴτη, ἀφ' ἑτέρον δ' οὐκ ἦδύνατο καταβιβάσαι αὐτὸν εἰς τὴν ἐποχὴν τῆς εἰσβολῆς τῶν Δωριέων.
- 4) Κατὰ τὸν ὑπὸ τοῦ ᾿Αριστοτέλους παραδεδομένον μύθον 3) δ "Ομηρος επί της Ιωνικης αποικίας εγένετο. Ο μύθος δ' ούτος επλάσθη, ώς πολλαχού ερρέθη, ύπὸ των Ίητων, ὅπως οὖτοι τῆς δόξης τοῦ ποιητοῦ μετάσχωσιν. Οἱ Ίηται, άτε Ἰωνες, τὸν Ἰδιον μῦθον μετὰ τοῦ σπουδαιοτέ. ρου αύτων γεγονότος, της Ιωνικής αποικίας, συνέδεσαν. Πολλά δ' αίτια συνεβάλλοντο, ὅπως καὶ τοῖς σπουδαιοτέροις της άρχαιότητος άνδράσιν ή χρονολογία αύτη πιθανή φαίνηται. Έπειδη ή Ίλιὰς πραγματεύεται μύθους υπό τῶν ήγεμόνων της εὐρωπαϊκής Ελλάδος διαπραγθέντας, καὶ ἐπειδή τὸ ἔπος ἐν τῆ παραλία τῆς μικρᾶς ᾿Ασίας, ὅπου Ἰωνες μετώκησαν, εποιήθη, ή προχειροτέρα είκασία ην, δτι δ "Ομηρος εν τη μικρά Ασία υπό των εκείσε μετοικησάντων Ιώνων έγεννήθη. Τὸν μῦθον δὲ τοῦτον ενίσχυσεν ὁ μέγιστος τῆς ἀρχαιότητος αριτικός, ὁ ᾿Αρίσταρχος ٤). 'Ο δὲ Sengebusch, ως είρηται, τη μαρτυρία τοῦ ᾿Αριστάρχου δίδωσι μέγα κύρος πειρώμενος ἀποδείξαι τὸν "Ομηρον Αθηναίον

<sup>1)</sup> Ἡρωικ. σελ. 194. ,,Γέγονε ποιητὴς ὑμηρος καὶ ἦδεν, ὡς μέν φασιν ἔνιοι, μετὰ τέτταρα καὶ εἴκοσιν ἔτη τῶν Τοωικῶν." 2) Εἰσέβ. Εὐαγγ. προπαρ. Χ, 11. 3) Βιογραφία Β΄ κεφ. 3. 4) Κλή μης ᾿Αλεξανδρεύς, Στρωμ. Ι, 21, 117, ,᾿Αρίσταρχος δὲ ἐν τοῖς Ἦρχιλοχείοις ἡπομνήμασι κατὰ τὴν ἰωνικὴν ἀποικίαν φησὶ φέρεσθαι αὐτόν."

ελς την μικράν Ασίαν μετοικήσαντα εν έτει 1043 Π·Χ1), ότε οί Ἰωνες εκείσε ἀπώκησαν. Τί; Ἐν ετει 1043; "Ομηρον οί Ἰωνες μεθ' ξαντων ήγαγον; "Ομηρος εξ Αθηνων εν οθτω πρωίμω εποχή απώκησεν; Η τοῦ ποιητοῦ μεταναστάτευσις προϋποτίθησιν, ότι εν Αθήναις πολλοί πολλώ αὐτοῦ κρείττονες ὑπῆργον. Διότι κατὰ φύσιν ἀποικοῦσιν οί μη δυνάμενοι ζην εν τη μητροπόλει. Εὶ λοιπὸν ούτως έχει, έδει γενέσθαι μνείαν η πρειττόνων άττικων επών παρά τε την Ίλιάδα και την 'Οδύσσειν ή ίσων γε τούτοις τοῖς έπεσιν. 'Αλλά τουναντίον ουθέ άσκησις τῆς ἐπικῆς ποιήσεως μέγρι Σόλωνος μνημονεύεται, ελμή μόνον, ότι τὰ όμηρικά έπη εν τοῖς Παναθηναίοις καὶ Βραυρώνι ερραψωδούντο 2). Καὶ όμως ἀπὸ τῆς ἀποικίας τῶν Ἰώνων μέχοι τοῦ Αθηναίου νομοθέτου ή επική ποίησις εν ταῖς ακταῖς της μικράς 'Ασίας ήμμαζεν. Πρός πάσι δε τούτοις 'Αθηναΐος ποιητής οὐκ ἔμελλε τὴν Ιδίαν πατρίδα ύμνῆσαι καὶ ύπερ τὰς ἄλλας πόλεις ἐπαινέσαι, ἀλλ' ἔμελλε μόνον οὕτως δλίγας φράσεις παρεισαγαγείν, ώστε δι' αὐτὸ τοῦτο ή γνησιότης αὐτῶν ἀμφισβητεῖται; Ἡ τῶν Αθηναίων παράδοσις οὐκ ὤφειλε μᾶλλον μεγάλην τὴν φωνὴν ἀφιέναι, ἢ πρύπτεσθαι εν σκότει, εν ω ούδεμία ακτίς φωτός ύπολάμπει πλην της επεισάκτου των είκασιων του εύφυους Sengebusch; 'Αλλά πανσώμεθα· διότι καὶ άλλαγοῦ ήδη την θεωρίαν τοῦ ἀνδρὸς ἀνηρέσαμεν. Ἐνταῦθα ἱκανόν ἐστιν, ότι ή χρονολογία της Ιωνικής αποικίας έστιν εικασία, ής τας αφορμάς κατεδείξαμεν. Ίσως ή χρονολογία αύτη συνεβάλλετο και πρός αὔξησιν τῶν ἐπομένων.

- 5) Κατὰ δὲ τὴν Β΄ βιογραφίαν 3) ὁ "Ομηρος τίθεται 150 ἔτη μετὰ τὸν Τρωικὸν πόλεμον. Ἐνταῦθα δείκνυται προδήλως, ὅτι ὁ χρονολόγος χωρίζει τὸν Τρωικὸν πόλεμον ἀπὸ τοῦ 'Ομήρον διὰ πέντε γενεῶν  $5 \times 30 = 150$ , ἢ διὰ δύο κύκλων πλέον τῶν ἀνω ελρημένων 24 ἐτῶν.
  - 6) Κατά τινα παρά Κυρίλλω 4) είδησιν ό "Ομηρος τίθε-

Homer, dissert. post. σελ. 85,
 Αὐτόθι σελ. 113.
 Κεφ. 5.
 Κατὰ Ἰονλιαν, σελ. 11.

ται 165 ἔτη μετὰ τὸν Τρωικὸν πόλεμον κατὰ δὲ τὸν Κάσσιον 1) 160 ἔτη μετ' αὐτόν. Ἡ χρονολογία αὕτη ἐγεννήθη,  $ω_{S}$  δοκεῖ, ἐκ τοῦ χωρισμοῦ τοῦ Τρωικοῦ πολέμου ἀπὸ τοῦ Όμήρου διὰ πέντε γενεῶν πλέον τῶν δέκα ἐτῶν τῆς πολιορκίας  $5 \times 30 + 10 = 160$ .

- 7) Κατὰ δὲ τὴν μαρτυρίαν τῆς ψευδοηροδοτείου βιοτῆς 2) ὁ "Ομηρος ἐγένετο 168 ἔτη μετὰ τὴν τοῦ ᾿Αγαμέμνονος καὶ Μενελάου στρατείαν. 'Ο βιογράφος ἐπιθυμῶν τὸν "Ομηρον Αἰολέα ἀποδεῖξαι ὁρίζει ἐποχήν, ἐν ἦ κατ' αὐτὸν ἡ Σμύρνη ὑπὸ Αἰολέων κατείχετο.
- 8) Κατὰ δὲ τὸν Φιλόχορον 3) ὁ "Ομηρος ἤκμασε τρεῖς κύκλους μετὰ τὰ Τρωικά, δηλαδή 180 ἔτη, ἤτοι ἐπὶ τῆς ἰωνικῆς ἀποικίας.
- 9) Ωσαύτως τρεῖς (ἡλιαχοὺς) κύκλους μετὰ τὰ Τρωικὰ τιθέασι τὸν "Ομηρον ὅτε Εὐθυμένης καὶ ᾿Αρχέμαχος ٤) λέγοντες, ὅτι οὖτος ἐγένετο διακόσια ἔτη μετὰ ἱτὴν ἄλωσιν τῆς Τροίας.
- 10) Οἱ δὲ δύο μεγάλοι τῆς ἀρχαιότητος χρονολόγοι, δ Ἐρατοσθένης καὶ ὁ ἀπολλόδωρος  $^5$ ) ἔθεντο τὸν "Ομηρον 240 ἔτη μετὰ τὴν ἄλωσιν τῆς Ἰλίον ἡ  $^4$  κύκλονς.
- 11) Κατὰ δὲ τὸν Ρωμαῖον Βελλήιον  $^6$ ) ὁ "Ομηρος ἤμμασεν 950 ἔτη πρὸ αὐτοῦ. Ἐπειδὴ δ' οὖτος 30 ἔτη  $M \cdot X$  ἔγραφε, τίθησιν αὐτὸν 920  $M \cdot X$ . Ἐπεδὴ ὅμως κατὰ τὸν αὐτὸν ἡ Ἰλιος 1190  $M \cdot X$  ἐάλω, ὑπολείπονται 270 ἔτη (1190 920 = 270) ἤτοι ἐννέα γενεαί.
- 12) Οὐχὶ πολὺ διάφορον ταύτης τῆς ἐποχῆς δίδωσιν ήμῖν Κορνήλιος ὁ Νέπως. Διότι κατὰ τὸν Γέλλιον ) ὁ ἰστορικὸς τὸν 'Όμηρον 160 ἔτη πρὸ τῆς κτίσεως τῆς 'Ρώ-

<sup>1)</sup> Γέλλιος ἐν νυξὶν ἀττικαῖς XVII, 21. "Vixisse (Homerum) annis post bellum Troianum, ut Cassius in primo Annalium de Homero et Hesiodo scriptum reliquit plus centum atque sexaginta annis." 2) Κεφ. 38. 3) Philochor, fragment. 52, 53 καὶ 54. 4) Κλήμι. ἀλλεξανδο. Στοωμι. Ι, 327 Α. "Εὐθυμένης δὲ ἐν τοῖς χρονικοῖς συνακμάσαντα Ἡσιώδφ ἐπὶ ἀλκάστου ἐν Χίφ γενέσθαι περὶ τὸ διακοσιοστὸν ἔτος νστερον τῆς Ἰλίου άλώσεως · ταύτης δὲ ἐστι τῆς δόξης καὶ ἀΑρχέμαχος ἐν Εὐβοϊκῶν τρίτφ." 5) Apollodor. fragment. 74. 6) Ι, 5. 7) Ἐν νυξὶν ἀττικαῖς XVII, 21.

μης ἐτίθει. Ἡ δὲ Ῥώμη κατὰ τὸν Νέπωτα ἐκτίσθη ἐν ἔτει  $750~H\cdot X$ . Ἄν λοιπὸν τὸ  $160~εl_S$  τὸ 750~προσθῶμεν, εὐρίσκομεν <math>910, ὅπερ οὖ πολὺ τοῦ ἡγουμένου ἀριθμοῦ ἀπέχει.

13) 'Ο δὲ Πορφύριος ὅλως πρὸς τὸν Νέπωτα συμφωνεῖ¹).

14) Κατὰ δὲ τὸ Πάριον χρονικὸν ὁ "Ομηρος ἔζη σχεδὸν πέντε κύκλους μετὰ τὰ Τρωικά 2).

15) Σωσίβιος δ' ὁ Λάκων κατὰ Κλήμεντα τὸν ᾿Αλεξανδρέα ³) ἐτίθει τὸν ποιητὴν ἐννενήκοντα ἔτη πρὸ τῶν ᾿Ολυμπιάδων. ᾿Αλλ᾽ ἡ χρονολογία αὕτη συμπίπτει τῷ τοῦ Ἡροδότον, εἰς ὧν μεταβαίνομεν.

16) 'Ο 'Αλικαρνασσεὺς λέγει '), ὅτι ὁ "Ομηρος ἔζησε 400 ἔτη πρὸ αὐτοῦ. Ἐπειδὴ δ' ὁ ἱστορικὸς νοεῖ τὸν χρόνον, καθ' ὁν συνέγραφε, τίθησι τὸν ποιητὴν 839  $\Pi \cdot X$  ἢ ἕνα κύκλον πρὸ τῶν 'Ολυμπιάδων 63 + 776 = 839 ἢ έπτὰ κύκλους μετὰ τὰ Τρωικὰ  $7 \times 63 + 839 = 1280$ .

17) Τελευταΐον κατὰ τὸν Θεόπομπον  $^5$ ) παρεμπίπτονσι 500 ἔτη μεταξὺ τῶν Τρωικῶν καὶ τοῦ Όμήρον. Τὸ αὐτὸ δέχεται καὶ ὁ Εὐφορίων λέγων, ὅτι ὁ Ὅμηρος ἔζη ἐπὶ Γύγον τοῦ τῶν Ανδῶν βασιλέως, ὅς ἐν τῆ 19π Ὁλνμπιάδῖ |ἦρχεν  $^6$ ). Ὁ ἀριθμὸς οὖτος ἰσοῦται πρὸς 8 κύκλονς  $8 \times 63 = 504$ . Λιότι ἡ μικρὰ διαφορὰ ἀποδοτέα τῆ ἐπιθνμία τοῦ συγγραφέως, ὅπως διὰ στρογγύλον ἀριθμοῦ ἐκφρασθῆ.

Έκαστος παρατηρεῖ, ὅτι τας διαφόρους τοῦ Ὁμήρου ἐποχὰς δίδουσιν ἡμῖν οἱ ἐξοχώτεροι τῆς ἀρχαιότητος ἄν-δρες. ᾿Αλλὰ τί τὸ ὄφελος; Ὁ κριτικώτερος ἀνὴρ πιθανῶς τὴν κριτικωτέραν εἰκασίαν ἐποίει, ὅμως διὰ τοῦτο οὐδὲν ἄλλο ἦν ἣ ψιλὴ εἰκασία. Καὶ δὴ ἄλλοι μὲν τιθέασι τὸν Ομηρον ἐντοῖς Τρωικοῖς, ἄλλοι πολύ, ἄλλοι δλίγον μετ αὐτά,

<sup>1)</sup> Lauer, Geschichte der Homer. Poesie σελ. 122. Παράβαλ. Βιογραφία Ζ΄. 2) Lauer, Αὐτόθι. 3) Στρωμ. 237. 4) ΙΙ, 53. 5) Κλήμ. ἀλεξανδο. Στρωμ. Ι, σελ. 327 Β. ,,Θεόπομπος ἐν τῆ τεσσαρακοστῆ τρίτη τῶν Φιλιππιχῶν μετὰ ἔτη πεντακόσια τῶν ἐπὶ Ἰλίφ στρατευσάντων γεγονένας τὸν "Ομηφον ἱστορεῖ." 6) Εὐσέβ. Εὐαγγ. προπαρ. Χ, 11. Κλήμ. ἀλεξανδ. αὐτόθι. Τατιαν. αὐτόθι κεφ. 31.

ἄλλοι ἐπὶ τοῖς ἰωνικῆς ἀποικίας, ἄλλοι βραδύτερον καὶ ἄλλοι εἰς πολὺ μεταγενεστέρους χρόνους. 'Ο δὲ Παυσανίας ἢρεύνησε μὲν τὴν ἡλικίαν τοῦ ποιητοῦ, ὡς λέγει, ἀκριβέστατα  $^1$ ), ὅμως τὰς μομφὰς τῶν συγχρόνων φοβούμενος οὐ λέγει ταύτην. 'Αλλὰ καὶ ἡ τοῦ ἀνδρὸς τούτον ἔρευνα οὐδὲν ἄλλο ἦν, ἢ εἰκασία. Έν γένει οἱ ἀρχαῖοι ἐγίνωσκον τὴν ἡλικίαν τοῦ 'Ομήρου μόνον ἐξ εἰκασιῶν καὶ πρὸς τοῦτο ἔχομεν ὁητὰς μαρτυρίας.

Έν τοις δμηρικοίς έπεσιν εύρηται ενιαχού ή φράσις οξοι νῦν βροτοί είσιν2), ἐν ἦ ὁ ποιητής τοὺς όμηρικούς ανθρώπους πρός τούς σογχρόνους παραβάλλων τούς πρώτους ώς δωμαλεωτέρους ύμνει. Η παραβολή αυτη, ώς ελκός, εγένετο αφορμή, δπως δ "Ομηρος μεταγενέστερος των Τρωικών θεωρηθή 3). Πρός δέ, επειδή ό ποιητής λέγει, ότι δ Ύπνος ανέβη επὶ ελάτης, ήτις τότε ην μηκίστη 4), οί ἀρχαῖοι, ώς βλέπομεν παρά τοῖς Σχολιασταῖς, εἴκασαν, ότι ο "Ομησος μετά τὰ Τοωικά έζη. Ο δ' "Ακκιος έλεγε τον Ἡσίοδον προγενέστερον τοῦ ὑμήρον 5) · διότι, ἐν ὧ δ ποιητής εν ἀρχῆ τῆς Ἰλιάδος τὸν Αχιλλέα διὸν τοῦ Πηλέως ονομάζει, οὐ προστίθησι, τίς ην οδτος ὁ Πηλεύς. Κατ' αὐτὸν ὁ "Ομηρος ώφειλε εἰπεῖν τοῦτο, εἰ μὴ γνωστὸν ἦν έκ τοῦ Ἡσιόδου. Κατὰ τὸν αὐτὸν ὁ "Ομηρος ώφειλε εἰπεῖν τι καὶ περὶ τοῦ Κύκλωπος, εὶ μὴ τό τέρας ἐκ τοῦ ᾿Ασκραίου αοιδού εγινώσκετο. Τελευταίον, επειδή ό "Ομηρος λέγει, δτι τὸ ὑπὸ τῶν ἀγαῖων ατισθέν τείγος μετὰ βραγὺν γρό-

<sup>1)</sup> IX, 30, 2 "Περὶ δὲ Ἡσιόδον τε ἡλικίας καὶ Ομήφον πολυπραγμονήσαντι ἐς τὸ ἀκριβέστατον οὕ μοι γράφειν ἡδὺ ἦν, ἐπισταμένω τὸ φιλαίτιον ἄλλων τε καὶ οὐχ ἤκιστα ὅσοι κατ' ἐμὲ ἐπὶ ποιήσει τῶν ἐπῶν καθειστήκεσαν." 2) Ἰλιάδ. Ε 304. Μ 383 καὶ 449. Υ 287. 3) Πλίνιος, Φυσικ. ἱστορ. VII, 16. 4) Ἰλιάδ Ξ 288. Θρα Εὐστάθιον σελ. 987 καὶ τοὺς Σχολιαστάς. 5) Γέλλιος ἐν νυξὶν ἀττ. III, 11 "Accius autem in primo didascalico levibus admodum argumentis utitur, per quae ostendit Hesiodum natu priorem." "Quod Homerus, inquit, cum in principio carminis Achillem esse filium Pelei diceret, quis esset Peleus, non addidit; quam rem procul dubio, inquit, dixisset, nisi ab Hesiodo jam dictum videretur." "De Cyclope itidem, inquit, vel maxime quod unoculus fuit, rem tam insignem non praeterisset, nisi aeque prioris Hesiodi carminibus vulgatum esset."

νον ύπὸ τοῦ Ποσειδῶνος κατεστράφη, τινὲς τῶν ἀρχαίων εἰκάζουσιν¹), ὅτι ὁ "Ομηρος οὐ πολὺν μετὰ τὰ Τρωικὰ χρόνον ἐγένετο. Διότι, εἰ οὖτος ἔζη πολὺ βραδύτερον, ἄφειλε κατὰ τούτους εἰπεῖν, ὅτι τὸ τεῖχος διὰ τοῦ χρόνου καὶ οὐχὶ ὑπὸ τοῦ θεοῦ κατεστράφη. Ταῦτα μὲν δὴ ἱκανά. Εἰ δ' αὐτὰ τα συγγράμματα τῶν τὰς χρονολογίας ἐφευρόντων μέχρις ἡμῶν ἐσώζοντο, ἐμέλλομεν εἰσελθείν καὶ εἰς αὐτὸ τὸ ἐργοστάσιον, ἐν ῷ οἱ ἀρχαῖοι τὰς αὐτῶν εἰκασίας ἐσφυρηλάτουν. Δυστυχῶς ὅμως γινώσκομεν ταύτας ἐξ ἐμμέσων πηγῶν. 'Αλλ', εὶ εἰκασίαι τὰς χρονολογίας ἐκείνας παρήγαγον, εἰς εἰκασίας δύναται τραπῆναι, καὶ ἐτράπη ἡ ἔρευνα τῶν ἡμετέρων χρόνων.

Προ ολίγου είδομεν, ότι εν τη Ἰλιάδι εύρηται ή φράσις οξοι νῦν βροτοί εἰσιν. Παρά πᾶσι τοῖς λαοῖς και εν πασι τοις αιωσι φέρεται ή πεποίθησις, ότι οί προγενέστεροι ἦσαν δωμαλεώτεροι, ὅπερ καὶ ἐν τῆ φράσει ταῦτη λέγεται 2). Ένταῦθα όμως άναφύεται τὸ ζήτημα, πότερον, της φράσεως ταύτης έκ τοῦ στόματος τοῦ ποιητοῦ ἐκρευσάσης ὁ Ὁμηρος ἀναγκαίως μετὰ τὰ Τρωικὰ ἔζη, ή βραδύτερον ύπὸ τῶν ὁαψωδῶν παρεμβληθείσης ἦν σύγχρονος τούτοις, αν μη αλλο τι κωλύη; Ο B. Thiersch δια μακρών αποφαίνεται, δτι αύτη πανταγού ύπὸ των δαψωδών παρενεβλήθη. Διότι κατ' αὐτὸν βραδύτερον γελοῖον τοῖς ἀπροαταῖς ἐφαίνετο, ὅτι ἥρως τις τὸν ἀντίπαλον διὰ λίθου βάλλει3). Οἱ δὲ ξαψωδοὶ κατὰ τὸν σοφὸν τοῦτον άνδρα, όπως μετριάσωσι τὸ γελοῖον, προσετίθεσαν τὴν φράσιν, ὅτι ὁ βαλλόμενος λίθος ἦν οὕτω μέγας, ώστε δύο σύγχρονοι ούχ ήδύναντο αὐτὸν φέρειν. Διότι τῷ λίθω τούτω αποδίδοται τὸ ἐπίθετον χερμάδιος4), ὅπερ οί

<sup>1)</sup> Ἰλιαδ. Μ 4 καὶ Εὐστάθ. σελ. 888, 59. 2) Rich. Payne Knight, Prolegom. ad. Homer. σελ. 24. 3) Ueber das Zeitalter und Vaterland des Homer σελ. 144 "Um nun das Lächerliche zu mildern, setzten die Rhapsoden hinzu, es sei aber jener Stein von solcher Grösse gewesen, dass ihn zwei der gewöhnlichen Menschen nicht würden heben können." 4) Ἡσύχ. ἐν λ. ,,Χερμάδιος, χειροπλήθης λίθος κερμαδίω, χειροπλήθης λίθω κερμάδιος, λίθος πληρῶν χεῖρα Χερμάς, λίθος χειροπλήθης, δν τῆ χειρὶ βαστάσαι καὶ ἀνελέσθαι δύναταί τις. "Ορα καὶ Εὐστάθ. σελ. 715, 39.

μέν Σχολιασταί έρμηνεύουσι λίθον, δν τη χειρί βαστάσαι καὶ ἀνελέσθαι δύναταί τις, ὁ δὲ Εὐστάθιος παράγει έκ τοῦ χείρ καὶ μάσασθαι. Λοιπον ή τοῦ ἐπιθέτου προσθήμη δείκνυσιν, ὅτι ὁ λίθος ἦν συνήθης. λίθος δηλονότι εν ανθρωπίνη γειρί γωρών. Τοῦτο δ' επιβεβαιούται και έκ της περιγραφής, καθ' ην δ Τυδείδης τον Αλνείαν περί τὸ Ισχίον βαλών οὐ θραύει τοῦτο 1). Εὶ δ' δ λίθος ην μείζων τοῦ συνήθους, τη άληθεία δ κίνδυνος έμελλεν είναι σπουδαιότερος. Έπειδή δ' δ λίθος κοινοῦ μεγεθους ήν, υπολείπεται μόνη ή υπόθέσις, ότι οί ήρωες γιγαντώδη όντα ήσαν. Τοῦτο όμως, ώς λέγει ὁ σοφὸς ανήρ, ούχ εύρηται εν τοῖς όμηρικοῖς Επεσιν. Ο ποιητής περιγράφει μέν τοιαύτα όντα, ώς τούς Λαιστρυγόνας, άλλ' οὖτοι βάλλουσι χερμαδίοισι ἀνδραχθέσι²), ὅπου οἱ Σχολιασταί σημειούσιν, δπερ αὐτοῖς μὲν ἦν χερμάδια, άλλοις δέ άγθοφορήματα. Καὶ ταῦτα μὲν λέγει δ σοφὸς Thiersch.

'Αλλ' οὐ δυνάμεθα δέξασθαι, ὅτι οἱ δαψωδοὶ τὴν φράσιν παρενέβαλον. Διότι τὸν ἀποροῦντα, ὅτι οἱ ἡρωες, καίπερ ανθρωποφυείς, βάλλουσι λίθον, δν μόλις δύο σύγχρονοι τοῦ Ομήρον δύνανται φέρειν, ξρωτώμεν, τί οὐκ ἀπορεί, δτι μόνος δ Αγιλλεύς τρέπει είς φυγήν πάντας τους Τοῶας; Τί οὐκ ἀπορεῖ, ὅτι ὁ Διομήδης τιτρώσκει τους ἀτρώτους θεούς; Τί οὐκ ἀπορεῖ, ὅτι ὁ Ὀδυσσεὺς μετ' δλίγων φονεύει πολυαρίθμους μνηστήρας; Ταῦτα δὲ διαπράττονται, έν ῷ οὐτε ὁ ᾿Αχελλεύς, οὐτε ὁ Διομήδης, οὐτε ὁ Ὀδυσσεύς ύπεράνθρωπα όντα είσίν, ώς οί Λαιστρυγόνες καὶ Κύκλωπες. Τὰ τοιαῦτα δνομάζονται ύπὸ τοῦ Αριστοτέλους ά λογα καὶ τῆ ἐποποιία ἐπιτρέπονται, ώς ἐν τῷ ἑπομένο βιβλίω έσται λόγος. Οἱ δαψωδοὶ λοιπόν, εἰ ἦσαν ἀκόλουθοι, η μαλλον είπεῖν, εὶ ὁ σοφὸς Thiersch ἀποδίδωσιν αὐτοῖς ἔργα ἀπολούθου φρενός, ὤφειλον πανταχοῦ τῶν έπων παρεισάγειν φράσεις, όπως μετριάσωσι τὸ γελοῖον. Όπως μετριάσωσι τὸ γελοῖον! Τότε δὴ οἱ τῶν ἑαψωδῶν

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. E 305. 2) Θδυσσ. K 121, ὅπου ἰδὲ τοὺς Σχολιαστάς.

απροαταί ώψειλον καθ' άπασαν την Ιλιάδα καὶ την 'Οδύσσειαν καταγελάν τοῦ ποιητοῦ ἔργα ὑπερανθρώπου φύσεως ακούοντες. 'Αλλ' οθγί · οθτε τὰ δμηρικὰ έπη άξια γέλωτός είσιν, ούτε οί δαψωδοί είγον την άνοιαν, όπως μεταβάλωσι γωρία, όπερ αντί γέλωτος θαυμασμόν έμπνέουσιν. Τὰ δμηρικὰ ἔπη μετεμορφώθησαν ύπὸ τοῦ ποιητοῦ ἐκ μύθων. Μύθος δε σημαίνει συμβάν ύπο της φαντασίας ηθξημένον και οθχί ύπο της κρίσεως εν μεγεθύνσει ή εν μειώσει απεικονισμένον. ή δε φαντασία κατά την αυτής φύσιν μεγεθύνει μεν η καί μειοί την φύσιν των όντων, διιως οὐ δύναται οὕτως εἰκονίσαι, ὅπως ταῦτα ἀνάλογα προς έαυτα φαίνωνται. Οί τους μύθους λοιπον ποιήσαντες ή αιτός ποιητής εποίησε μεν τους ήρωας ανθρώπους ποινού μεγέθους, όμως έργα ύπεράνθρωπα διαπράττοντας. Οἱ δὲ δαψωδοὶ ἴσως πολλούς στίγους εἰς τὰ δμηρικὰ ἔπη παρενέβαλον, οὐδόλως δμως την είρημένην φράσιν, εί οὖτοι απόλουθοι πρός ξαυτούς ήσαν.

Έπ τῶν εἰρημένων λοιπὸν εἰπάζομεν, ὅτι ὁ Ὁμηρος τίθησιν ξαυτὸν μετὰ τὰ Τρωικά. ᾿Αλλοι ὅμως ποιηταὶ ἢ
μᾶλλον ἀοιδοὶ ἦττον ἐπισανεῖς, εἰ μὴ ἐν αὐτῷ τῷ Τρωικῷ
πολέμῳ, ὅμως εὐθὺς μετ αὐτὸν ἤρξαντο ἄδειν τὴν ἀνδρίαν
τοῦ ᾿Αχιλλέως, τὴν φρόνησιν τοῦ Νέστορος, τὴν πανουργίαν
τοῦ ᾿Οδυσσέως καὶ τὰ τοιαῦτα. Τοῦτο καὶ φυσικὸν φαίνεται καὶ οἱ ἀρχαῖοι ὁμολογοῦσιν¹). ᾿Αλλ᾽ οὖτε τῶν ἡμετέρων εἰκασιῶν, οὖτε τῆς μαρτυρίας τῶν ἀρχαίων δεόμεθα.
Λιότι αὐτὸς ὁ ποιητὴς ἀψευδέστατος τούτον μάρτυς ἐγείρεται. ᾿Ο ῆρως τῆς ᾿Οδυσσείας ἐν τῆ νήσῳ τῶν Φαιάκων
ἀκούει τὰς ἐν τῆ Τροία πράξεις τῶν ᾿Αχαιῶν²). Μόλις
δέκα ἔτη μετὰ τὴν ἄλωσιν τῆς πόλεως τοῦ Πριάμον παρῆλθον, καὶ ὁ Φήμιος ἐν τοῖς ἀνακτόροις τοῦ Ὀδυσσέως τὸν
οἰκτρὸν τῶν πορθητῶν νόστον ἄδει³). Λιότι πᾶν σπουδαῖον συμβὰν παρείχεν ἕλην τῆ ἐπικῆ ποιήσει, ὡς ἡ ἀρετὴ

<sup>1)</sup> Κικές. Βροῦτ. κεφ. 18. Σέξτ. ἐμπεις. πρὸς μαθηματ. κεφ. 41. Εὐστάθ. προλεγ. εἰς Ἰλιάθ. 4. Πλίν. Φυσικ. ἱστος. VII, 56. Ἰώσηπ. κατ. ἸΑπ. Ι, 2. 2) ἸΟθυσσ. Θ 70 καὶ 500. 3) ἸΟθυσσ. Α 326.

τῆς Πηνελόπης, ἡ ἄτιμος τῆς Κλυταιμνήστρας διαγωγὴ καὶ ἡ τιμωρία τοῦ Ὀρέστου¹). Οἱ δὲ ὁμηρικοὶ ἄνθρωποι ἡδέως ἀπούουσι πᾶν νέον ἔσμα²). Ταῦτα μὲν διαρρήδην λέγει ὁ ποιητής, ὑπαινίσσεται ὅμως πλείονα τούτων. Διότι ὁμιλεῖ περὶ πολλῶν ἀνδρῶν, γυναικῶν, θεῶν καὶ εὐγενῶν οἰκων ώς ἄλλοθεν γνωστῶν καὶ πολυθρυλήτων. Ἐπὶ δὲ τῶν ὁμηρικῶν χρόνων ἡ ἐπικὴ ποίησις, ώς ἐν τοῖς νεωτέροις χρόνοις ἡ τυπογραφία, διεσκέδαζε τὴν δόξαν ἡ ἀδοξίαν ἀνά τε τοὺς συγχρόνους καὶ μεταγενεστέρους. Πρὸ ὑμήρον λοιπὸν οὐ μόνον ὑπῆρχον ἀοιδοί, ἀλλὰ καὶ ἡ ἐπικὴ ποίησις οὕτως ἀνεπτυγμένη ἦν, ὥστε ὁ ἀοιδὸς μετήρχετο τὸ ἰδιον ἐπιτήδευμα, ὡς ὁ μάντις, ὶατρὸς καὶ τέκτων³). Οἱ προομηρικοὶ δ' ἀοιδοὶ παρεσκεύασαν τὴν γένεσιν τοῦ θεσπεσίου ὑμήρον.

'Αλλ' 'ίσως τὰ εξοημένα πολλοῖς φαίνονται ἀντιφάσκοντα πρός τὸν ἐπικρατοῦντα κανόνα τῆς ἐποποιίας, ἥτις μόνον πεπαλαίωμένα γεγονότα πραγματεύεται. Καί, εί μη οί διά γραμματικών σοφισμάτων τὸν "Ομηρον σολοικίζοντα ἀποδεικνύοντες τύχη άγαθη εξέλιπον, ίσως έτι και νῦν συχνάκις ηκούομεν, δτι δ ποιητής τον στοιχειωδέστατον και σπουδαιότατον κανόνα της εποποιίας παραβαίνει. Διότι επιτρέπει τῷ 'Οδυσσεῖ, ἵνα ἀκούη ἐν ταῖς ἀκταῖς', καθ' ας έπλανᾶτο, την σύγχρονον ίστορίαν άδομένην. Ο κανών οδτος έχει μεν κύρος εν τη εποποιία των νεωτέρων χρόνων, δ Δημόδοκος δίμως καὶ δ Φήμιος ηγνόουν τοῦτον, ώς καὶ πάντα τὰ καθ' ἡμᾶς. Εὶ ἡ νεωτέρα ἐποποιία οὐ πραγματεύεται σύγγρονον ή ολίγον προγενεστέραν ίστορίαν, ή αιτία έγκειται οθχί εν τη μικρά αποστάσει του ποιητού από της ύλης, αλλ' εν τη ύλη αὐτη μηδόλως ποιητική οὐση. Διότι εν τοῖς νεωτέροις χρόνοις αἱ μάχαι οὖτε ἐξ αὖθυπάριτων όντων, ούτε εξ ανδρών ίδιον χαρακτήρα εχόντων συγκροτοῦνται, ἀλλ' ἐξ ἀμόρφων μονάδων. "Οσω δύναταί τις ποιήσαι ποίημα δί αριθμητικών μονάδων, τοσούτω δύναται

<sup>1)</sup> Αὐτόθι Γ 204. 'Iδὲ καὶ Otfried Müller, Geschichte der griech. Literatur σελ. 67, 2) 'Οδυσσ. Α 325 καὶ 352. 3) 'Οδυσσ. Ρ 383.

καὶ νεώτερος ἐπικὸς ποιητής ποιῆσαι ἔπος ἐκ στρατιωτῶν των νεωτέρων χρόνων. Οθτως άληθές έστιν, ότι ή στρατιωτική ξπιστήμη την ξπικήν ποίησιν ξμάρανεν! Διὰ τοῦτο παν συμβάν των νεωτέρων χρόνων επική ύλη αποβαίνει, αν πρώτον έν τη δμίχλη καὶ τοῖς νέφεσι μακροῦ παρελθόντος παλυφθή, μέχρις οδ ή φαντασία θάρρος λαβούσα τοῦτο ποσμήσει παὶ διὰ νέων χρωμάτων εἰπονίσει. Ὁ περὶ τὰ Τρωικά όμως ζήσας ἀριδὸς τὴν ἐπικὴν ῦλην εἶχε πρόγειρον. Ἡ μεν καλλίστη τῶν γυναικῶν ἦν ἡ αἰτία τοῦ πολέμου, ή δ' έντελης καταστροφή της πόλεως του Πριάμου τό τέλος. Ήρως μάχεται πρός ήρωα, την δε τιμωρίαν τοῦ πεσόντος αναδέχεται δ έταιρος μετ' αὐτοῦ συνδεόμενος ούχὶ διὰ τοῦ κοινοῦ ἐνδύματος ἢ διὰ τῆς κοινῆς σημαίας, άλλα δι' εγκαρδίων σχέσεων εξ αμοιβαίας αγάπης απορρεουσών. Έν δὲ τῷ πεδίω τῆς μάχης οὐχ ὁ στρατηγός, άλλὰ τὰ ἀνθρώπινα πάθη κυβερνώσιν. Ὁ όμηρικὸς ήρως ούκ επέρχεται κατά τοῦ άντιπάλου άφωνος καταστρεπτική μηγανή, ώς δη δ στρατιώτης των νεωτέρων γρόνων, άλλα δημηγορεί πρό του έχθρου, ελέγχει αυτόν ώς δειλόν καὶ τῆς χρήσεως των ὅπλων ἀπειρον, ἐρωτα τὴν καταγωγὴν καὶ ἐν γένει πράττει καὶ λέγει πᾶν, δ, τι τὸ ἰδιον πάθος ὑπαγορεύει, δι' ών δ χαρακτήρ έκάστον ήρωος διαγραφόμενος γνωστός τοῖς τε φίλοις καὶ τοῖς έχθροῖς γίνεται. Έν ταῖς μάχαις όμως των νεωτέρων 1) ή του κελεύσματος ακριβής

<sup>1)</sup> Ομιλοῦντες περὶ νεωτέρων τόν τε πόλεμον καὶ τοὺς ἄνδρας τῆς μεγάλης ἡμῶν ἐπαναστάσεως ἐξαιροῦμεν. Διότι οὖτος καὶ πολλὰ τὰ κοινὰ πρὸς τὸν Τρωικὸν πόλεμον ἔχει, καὶ οἱ ἐν τούτῳ ἐπιφανεῖς γενόμενοι ἄνδρες παρεμφερέστατοι πρὸς τοὺς ὁμηρικοὺς ἡρωάς εἰσιν. Καὶ ἐν τούτῳ οὐδεμίᾳ στρατιωτικὴ τάξις ὑπάρχει, ἀλλ' ἡ τοῦ στρατηγοῦ εἠφυϊα καὶ συχνάκις ἡ ἄτομικὴ τοῦ στρατιώτου ἀνδρία τὰ ἔχθρικὰ σμήνη εἰς φυγὴν ἔτρεψαν. Διὰ τὴν τοιαύτην δὲ τοῦ πολέμου φύσιν χαρακτῆρες ἀνάλογοι πρὸς τοὺς τῶν ἡρώων διετυπώθησαν. Τίς τὴν ἱστορίαν τῶν ἡμετέρων πατέρων ἀναγνοὺς ου παρέβαλε τὸν πανοῦργον τῆς Πελοποινήσου στρατάρχην πρὸς τὸν ἡρωα τῆς Ἱθάκης; Τίς τὴν ἀκύτητα τῶν ποδῶν τοῦ ἀχιλλέως γινώσκων οὐκ αξρεται εἰς τοὺς μυθικοὺς χρόνους, ὅταν ἀναγινώσκη τὴν μυθικὴν ταχύτήτα τοῦ Τουρκοφάγου; Πόσον ὅμοιός ἐστι πρὸς τὸν Τελαμώνιον ἀἴαντα ὁ ἀπὸ τοῦ Παρθενῶνος εἰς τὸν ἄλλον βίον μεταστάς; Τί δέ; Ὁ Λάκων ἡγεμὼν Μιστριώτου Ἱστορ, τῶν ὁμηρ, ἐπῶν,

καὶ δουλικὴ ἐφαρμογὴ ἢ ἐπιτυχία νέας στρατιωτικῆς ἐφευρέσεως ἢ στρατηγηματικοῦ σχεδίου διακρίνεται, ἐπαινεῖται
καὶ θαυμάζεται. ᾿Αλλ᾽ ἐπιτυχὴς κίνησις μηχανῆς δύναται
εἶναι ποιητικὴ ὕλη; Ἡρὸς δέ, καὶ εἰ ἡ ὕλη ἐν τοῖς ἡρωικοῖς χρόνοις μὴ ἦν ποιητική, πάλιν ἡ τῶν μέσων τῆς διαδόσεως τῶν ἰδεῶν ἐλλειψις ἀνεδείκνυεν αὐτὴν τοιαύτην.
Διότι ἡ στοματικὴ διάδοσις καθ᾽ όδὸν τὰ γεγονότα αὐξάνουσα, ὡς ἡ σφαῖρα χιόνος ἡ ἀπὸ ὑψηλῆς κορυφῆς ὄρους
καταπίπτουσα ἐν τῆ καταπτώσει μεγεθύνεται, οὕτω μεγάλα μέχρι τοῦ ἀοιδοῦ αὐτὰ ἐφερεν, ὥστε οὖτος οὐ περιέμενε τὴν ἐν τῷ ξεύματι τοῦ χρόνου αὐξησιν αὐτῶν, ἀλλ᾽
εὐθὺς ἤρχετο τῆς ποιήσεως.

Πληθύς λοιπὸν ἀσιδῶν ἤδη ἐπὶ τῶν Τρωικῶν ἄσματα ἐκ τῆς συγχρόνου ἱστορίας ἐποίει, ὁ δ' "Ομηρος ἀνεφάνη βραδύτερον. Κατὰ δὲ τὰ ἀλλαχόθι εἰρημένα ὁ ποιητὴς ἦν "Ιων, οἱ δ' Ἰωνες εἰς τὴν μικρὰν ᾿Ασίαν ἕνα μετὰ τὰ Τρωικὰ αἰῶνα ἀπώκησαν. Οὖτοι ἤνεγκον μὲν μεθ' ἑαντῶν τοὶς μύθους καὶ σπέρματα τῆς ἐπικῆς ποιήσεως ἐκ τῆς εὐρωπαικῆς εἰς τὴν ἀσιατικὴν Ἑλλάδα, ὅμως ἡ ἐποποιία κατὰ πάσας τὰς εἰκασίας καὶ κατὰ τὰς τῶν ἀρχαίων μαρτυρίας ὑπὸ τὸν λαμπρὸν τὴς μικρᾶς ᾿Ασίας οὐρανὸν ἤκμασεν. Ὅπως δὲ μὴ ἡ τοῦ ὑμήρου γένεσις παρὰ φύσιν φαίνηται, ἀπαιτοῦνται δύο γε αἰῶνες ἀπὸ τῆς τῶν Ἰώνων ἀποικίας. Οὕτω μετὰ τρεῖς αἰῶνας ἀπὸ τῶν Τρωικῶν ἡ γένεσις τοῦ ὑμήρου φυσικὴ φαίνεται. Δικαίως δ' ὁ W. Müller λέγει¹), ὅτι ὁ "ὑμηρος οὐ δύναται τεθῆναι πολὺ βραδύτερον ταύτης τῆς ἐποχῆς. Διότι οὐ μόνον ὁ τοῦ

δ τοὺς ὑιοὺς αὐτοῦ θῦμα τῆ πατρίδι προσενεγκῶν οὐχ ὁ μοιάζει πρὸς τὸν γέροντα Πρίαμον; <sup>3</sup>Αρά γε λείπει ὁ Νέστωρ της ἡμετέρας ἐπαναστάσεως; Τῆ ἀληθεία οὐχί. Διότι καὶ ἀπὸ τῆς γλώσσης τοῦ Νέστορος τῆς Αχαΐας ἔροεεν ἀφειδῶς μέλι. 'Ο δὲ ἐπὶ τῆς ψάθης τούτων θάνατος ὅμοιός ἐστι πρὸς τοὺς οἰκτροὺς νόστους ἐκείνων. Διὰ ταῦτα μεμφόμεθά τισι τῶν ἡμετέρων λογίων, οἴτινες οὐκ ἐπιτρέπουσι τοῖς νὲοις, ἵνα θέμα ποιήσεως τὴν πρόσφατον ἐπανάστασιν τῶν ἡμετέρων πατέρων λαμβάνωσιν. Διότι οὖτοι παρασύρονται ἐκ τοῦ ἀνω εἰρημένου κανόνος τῆς ἐποποιίας ἐν τῆ ἑσπερία Εὐρώπη ἰσχύοντος.

<sup>1)</sup> Homerische Vorschule σελ. 60.

Τρωικοῦ πολέμου μῦθος ἐν τῷ στόματι τῶν Ἰώνων σκοτίζεται καὶ μαραίνεται, ἀλλὰ καὶ εἰς τὰ ἔθιμα αὐτῶν ἀσιατικὴ άβρότης καὶ πολυτέλεια εἰσδύουσιν, ὧν ἴχνη ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσιν οὐχ εὐρίσκομεν. Τὴν εἰκασίαν δὲ ταύτην ὑποστηρίζουσι καὶ αὶ εἰδήσεις, ὅτι κατὰ ταίτην τὴν ἐποχὴν ἡ ἐπικὴ ποίησις ἐν ταῖς ἀκταῖς τῆς μικρᾶς Ἰστίας ἤκμαζεν. Τὴν αὐτὴν περίπου ἐποχὴν ἀποδίδωσι τῷ Ἰθμήρφ καὶ ὁ Otfr. Müller ¹) τὴν τοῦ Ἡροδότου χρονολογικὴν εἰδησιν ἐπιδοκιμάζων. Οὐχὶ δὲ πολὺ διάφορον ταύτης τῆς ἐποχῆς δέχεται καὶ ὁ μέγας ἱστορικὸς Grote ²) δηλαδὴ 850—776 Η·Χ. Κατὰ τὸν σοφὸν τοῦτον ἀνδρα ὁ Ὁμηρος οὐ δύναται τεθῆναι κατωτέρω τῶν Ἰδλυμπιάδων. Διότι δλίγον μετὰ τὴν πρώτην ἤκμασεν ὁ τῆς Αὶθιοπίδος ποιητὴς Ἰρντύσς, ὅστις καὶ τὸν τελευταῖον τῆς Ἰλιάδος στίχον γινώσκει ³).

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Ε΄.

Περὶ τῆς ἐτυμολογίας τοῦ ὀνόματος τοῦ 'Ομήρου.

Η ετυμολογία τοῦ ὀνόματος τοῦ 'Ομήρου φαίνεται ήμιν τὸ ἀτοπωτάτον μέρος τῆς ερεύνης τοῦ ὁμηρικοῦ ζητήματος. 'Όσω δ' αῦτη εν μικρῷ ἐπιφανείᾳ ἀσχολεῖται, ἐν ἦ, ὡς ἦδύνατό τις εἰκάσαι, μόνον ὀλίγαι τινές εἰκασίαι ἦδύναντο γενέσθαι καὶ ὀλίγαι πλάναι ὑπάρξαι, τοσούτω τὸ ἀντίστροφον συνέβη.

Διότι εκ τῶν ἀρχαιοτάτων ἦδη χρόνων οἱ ετυμολογοῦντες επειράθησαν, ὅπως κατὰ τὰ ἴδια συμφέροντα τὸ τοῦ

<sup>1)</sup> Geschichte der griech. Literatur σελ. 80. 2) Τῆς Ιστορίας τοῦ Grote ἔχομεν ὑπ ὄψιν τὴν ὑπὸ Theodor Fischer γερμανικὴν μετάφρατιν, εἰς ἦν καὶ παραπέμπομεν τόμ. ΙΙ, σελ. 128. 3) Διότι αὖτη ἄρχεται οὖτος,

<sup>&#</sup>x27;Ως οι γ' ἀμφίεπον τάφον Έχτορος, ἤλθε δ' Άμαζών,

<sup>&</sup>quot;Αρηος θυγάτηρ μεγαλήτορος ανθροφόνοιο,

Όμήρον ὄνομα ξομηνεύσωσιν. Έν τοῖς ἔμπροσθεν ἤδη εἴδομεν, ὅτι οἱ Κυμαῖοι τὸν Θμηρον σφετεριζόμενοι τὰς αὐτῶν ἀξιώσεις διὰ τῆς ἐτυμολογίας τοῦ ὁμηριχοῦ ὀνόματος ἐνίσχυον. Καὶ δὴ Ἐφορος ὁ Κυμαῖος λέγει, ὅτι ὁ ποιητὴς τὰς ὄψεις πηρωθεὶς μετωνομάσθη Θμηρος κατὰ τὴν γλῶσσαν τῶν Κυμαίων τοὺς τυφλοὺς ὁμήρους ὀνομαζόντων 1). Οἱ δ' Ἰῆται ἄλλο σόφισμα ἐπινοήσαντες διὰ τοῦ δνόματος τοῦ ποιητοῦ τὰς αὐτῶν ἀξιώσεις ἐκύρουν. Διότι ἔλεγον, ὅτι ὁ Μελησιγενὴς βουληθεὶς ὁμηρεῖν τοῖς ἡγεμόσιν Θμηρος μετωνομάσθη 2). Κατ' ἄλλους ώνομάσθη Όμηρος, ἄτε τοῖς Χίοις εἰς ὁμηρείαν δοθεὶς 3) καὶ κατ' ἄλλους ἄλλοις 4). Ἐν γένει τὸ κατ' ἀρχὰς αἱ τῶν Ἑλληνίδων πόλεων ἀξιώσεις τὰς ἐτυμολογίας παρῆγον.

Είτα δ' επελθόντες οἱ λόγιοι ητυμολόγουν ἐκ τοῦ μη καὶ δρος (ἐκ τοῦ δρᾶν) μὴ-δρος καὶ κατὰ μετάθεσιν "Ομηρος, δηλαδή ετύφλωσαν τὸν ποιητήν χάριν τοῦ ὀνόματος. 'Αφ' οδ δ' επίστευσάν τινες, ότι δ "Ομηρος ην τνφλός, ηγέρθη τὸ ζήτημα, εἰ οὖτος ἐκ γενετῆς τυφλὸς ἦν, ἢ βραδύτερον έγένετο. Οἱ μὲν ἐδέγοντο τὸ πρῶτον, οἱ δὲ τὸ δεύτερον. 'Αλλ' οἱ πρῶτοι μὴ δυνάμενοι, ὡς εἰκός, ἐξηγῆσαι, πώς εκ γενετής τυφλός ποιητής ήδύνατο είκονίσαι έναργέστατα 5) τὸν κόσμον, οὖ ή ἀπεικόνισις οὐ μόνον ανοιπτούς δφθαλμούς, αλλά και ου την τυγούσαν δξυδέρκειαν απαιτεί, και το άτοπον κατιδόντες κατέφυγον είς αλληγορικήν έρμηνείαν, δι' ής συνήθως και αί μέγισται αλογίαι ύπὸ τῶν σοφιστῶν ἐξηγοῦνται. Παρὰ δὲ Σονίδα εύρηται ή σοφιστικωτάτη καὶ γελοιωδεστάτη εξήγησις 6). Ο B. Thiersch νομίζει?), δτι αλτία της τυφλότητος του ποιητοῦ ἐγένετο ἡ δμηρική διήγησις, καθ' ήν ἡ Μοῦσα (κατὰ τὸν Thiersch ή μοῖρα) τὸν Δημόδοκον φιλήσασα ἐτύφλωσε

<sup>1)</sup> Βιογο. Β΄ 2. 2) Αὐτόθι 3. 3) Πρόκλ. Χρηστομ. 4) Σονίδ. ἐνλ. "Όρα καὶ Εὐστάθ. σελ. 4, 30 καὶ σελ. 395, 10. 5) Κικέρ. Tusc. Quaest. V, 39. 6) Ἐν λ. ,,Τὸ δὲ ἀληθές, ὅτι οὐχ ἡττήθη ἐπιθυμίας, ἡ διὰ τῶν ὀφθαλμῶν ἄρχεται. Καὶ διὰ τοῦτο ἱστορήθη τυφλός." 7) Ueber das Zeitalter und Vaterland des Homer σελ. 81.

μέν, δμως ήδεταν φωνήν αὐτφ έδω  $^1$ ). Καὶ ταῦτα μέν οί  $^2$ άρχατοι.

Αἱ ἀτυχεῖς δὲ τῶν ἀρχαίων ἐτυμολογίαι ἴσως ὤφειλον αποτρέψαι τοὺς νεωτέρους τοιαύτης ερεύνης. 'Αλλ' οὐγ ούτως. Διότι οἱ νεώτεροι μετὰ μείζονος σπουδῆς τοῦ ἐφγου επελήφθησαν καὶ δὴ ὁ μὲν J. Β. Vico τὸ ὄνομα τοῦ \*Ομήρου εκ τοῦ όμοῦ καὶ εἰρω παρῆγεν, δ δὲ R. Knight 2) έπ τοῦ δμαείοω, δ δὲ Ilgen 3) ἐπ τοῦ δμοῦ καὶ αἴρειν κατά την ησιόδειον της λέξεως σημασίαν 4), δμηρεύειν, συναρμόζειν δηλαδή τὰ ἄσματα τοῖς νεύροις τοῦ μονσιποῦ δργάνου. 'Ο δε Herder') δνομάζει τον "Ομηρον συναρμογέα τοῦ ἀρχαίου έλληνικοῦ ἐπους. Τελευταΐου ὁ Welcker 6) άνυψώθη είς την θεωρίαν, δτι τὸ όνομα τοῦ Ομήρου ἐκ τοῦ δμοῦ καὶ ἄρειν σύνθετον τὸν συναρμογέα μικρῶν ασμάτων σημαίνει. Ο τοῦ ἐπικοῦ κύκλου συγγραφεύς πειοᾶται ἀποδείξαι, ὅτι ὁ "Ομηρος ὄνομα τεχνίτου δηλωτικόν έστιν. Κατά την θεωρίαν τοῦ εὐφνοῦς τούτον ἀνδρὸς πρώτον μέν παρά πάσι τοῖς λαοῖς ἀναφαίνονται μικρά άσματα, εν οίς ή ποίησις εκπρεπώς και πλουσίως άναπτύσσεται, βραδύτερον δὲ ταῦτα συντάσσονται καὶ συναρμόζονται εὶς μείζονα δίλα, ἐν οἶς πρόοδος ἀναφαίνεται ἐν τῆ τέχνη τοῦ σχεδίου, τῆ ἐνότητι καὶ ταῖς σχέσεσι τῶν μερῶν πρός άλληλα, και τελευταΐον επέρχεται ή τρίτη περίοδος, καθ' ην τὰ της δευτέρας εἰς μέγα ἐπικὸν ὅλον μεταμορφοῦνται?). Ἡ άλλοιώσες δ' αθτη κατά τὸν σοφὸν ἄνδρα

<sup>1) &#</sup>x27;Οδυσσ. Θ 63. Τῶν Σχολιαστῶν τις οὖτω προσφωνεῖ τὸν ποιητὴν ,,Οὕχουν, ὧ 'Ομηρε, θανμασίως αὐτὸν ἡ μοῖρα ἐφίλησεν, εἰ τῶν ὀφθαλμῶν μὲν ἐστέρησεν, ἀοιδὴν δὲ ἀντὶ τούτου ἐχαρίσατο, ὥσπερ δῆτα καὶ σὲ ὕστερον." 2) Prolegomena ad Homer. σελ. 10. 3) Hymn. Homerici 1796 σελ. 10 "Accinere i. q. ὑπαείδειν, poeta cantor, qui citharam pulsans ὑπὸ καλὸν ἀείδει, per quem concordant carmina nervis." 4) Θεογον. 38. 5) Homer und das Epos ἐν τῷ Zur schönen Literatur und Kunst X 290 καὶ 293. Ἰθὲ καὶ Heyne εἰς Ἰλιάδα VIII σελ. 795 καὶ Lindermann, Notationum Homeric. 1834 σελ. 8 "Est 'Ομηρος conjugus, coaptor (coaptator), quia vetera populi carmina coaptabat et in unum epos cogebat; 6) Der epische Cyklus I, 123. Ἰθὲ καὶ Hennings, Ueber die Telcmachie, Leipzig 1858 σελ. 137. 7) 'Ο Wilson ἐν τῶ System of Hindu Mythology σελ. 62 λέγει, ὅτι καὶ ὁ Vyasa τῶν

δμοιάζει πρὸς τὰς πολιτικὰς ἀλλοιώσεις, καθ' ᾶς πρῶτον μὲν οἶκοι καὶ κῶμαι, εἶτα δὲ μικραὶ πολιτεῖαι καὶ τελευταῖον μεγάλα ἔθνη σχηματίζονται. "Ομηρος δε ἐστιν ὄνομα τεχνίτον, οὖ ἡ τέχνη τὴν συναρμογὴν μικροτέρων ἀσμάτων εἰς μέγα ἔπος σκοπεῖ. 'Αλλ' ὁ Georgius Curtius 1), ὁ βαθύτατα τὴν έλληνικὴν γλῶσσαν σπουδάσας, ἀποφαίνεται, ὅτι ἡ ῥίζα ἄρ, ἐξ οὖ τὸ ἄρειν, ἔχει ἀμετάβατον σημασίαν, καὶ μεταξὺ τοῦ ὁμοῦ καὶ σὺν ὑπάρχει διαφορά. "Ωστε, εἰ τὸ ὄνομα "Ομηρος ἐκ τοῦ ὁμοῦ καὶ ἄρειν παρήγετο, ἄφειλεν ἔχειν διάφορον σημασίαν τῆς ὑπὸ τοῦ Welcker ἀποδιδομένης. 'Ο δὲ Sengebusch διὰ πολλῶν παραδειγμάτων ἀποδεικνύει, ὅτι, εὶ τὸ ὄνομα "Ομηρος ἐκ τῶν εἰρημένων μερῶν σύνθετον ἦν, ἄφειλεν εἶναι "Ομᾶρος καὶ οὐχὶ "Ομηρος ²).

ἀλλά, καὶ ἄν ὑποτεθη, ὅτι ἡ παραγωγὴ αὕτη ὀρθή ἐστι, πόθεν δηλον, ὅτι τὸ ὄνομα ἐκ τοῦ ἐπιτηδεύματος τοῦ ποιητοῦ ἐλήφθη; Καὶ τούτον ὑποτεθέντος, νομίζει ὁ Welcker, ὅτι λύει τό ζήτημα; Τί ὁ ὑμηρος οὖτος συνήρμοσεν; Καὶ ὁ ποιητὴς ὁ ὅλως τὸ αὐτοῦ ποίημα δημιουργῶν συναρμόζει τὰς διαφόρους ἰδέας καὶ τὰ μέρη, ὅπως δργανικόν τι ὅλον ἀπαρτίζωσι, καὶ κατὰ τὴν γλῶσσαν τοῦ Welcker ὑμηρος δύναται ὀνομασθηναι. Καὶ ὁ ποιητὴς ὁ μύθους εἰς ἔπος μεταμορφῶν συναρμογεύς τὶς ἐστιν. Καὶ ὁ ποιητὴς ὁ ἐν τῷ ποιήματι αὐτοῦ δημοτικὰ ἄσματα ἐνυφαίνων καὶ συναρμόζων συναρμογεὺς καλεῖται. Καὶ ὁ ἄνθρωπος (οὖτος βεβαίως ποιητὴς οὐ δύναται ὀνομασθηναι) ὁ ἐξωτερικῶς μόνον συρράπτων καὶ συναρμόζων δημοτικὰ

<sup>\*</sup>Ι δῶν οἶκ ἔστι συγγραφεὺς τῆς Vedas καὶ Puránas, ἀλλὰ μόνον συναρμογεὺς αὖτῶν. ἀλλὰ αἱ τοιαῦται παραβολαὶ μᾶλλον συγχέουσι τὰ ζητήματα, ἢ βοηθοῦσι πρὸς λύσιν αὖτῶν. Διίτι παραβάλλονται λαοὶ καὶ χαρακτῆρα διάφορον ἔχοντες, καί, ὡς εἰκός, διάφορα προϊόντα παραγαγόντες. Ἦλλως καὶ περὶ τοῦ ὀνόματος τοῦ Vyasa ὑπάρχουσι τοσαῦται ἀμφιβολίαι, ὅσαι καὶ περὶ Ὁμήρου.

<sup>1)</sup> De nomine Homeri, Kiel 1856. 2) Homerica dissert. post.  $\sigma \epsilon \lambda$ . 92 "Itaque si vera ea nominis Homeri derivatio esset, dicendum fuisset Dorice Aeoliceque " $0 \mu \bar{\alpha} \varrho o_{\mathcal{S}}$ ."

ἄσματα συναρμογεύς τίς ἐστιν. Τίνι λοιπὸν τῶν πολλῶν τούτων συναρμογέων τήν τε Ἰλιάδα καὶ τὴν Ὀδύσσειαν ὀφείλομεν; Ὁ εὐφυὴς Welcker νοεῖ τὸν τελευταῖον· διότι πρὸς τοῖ ἄλλοις λέγει¹), ὅτι τοσοῦτον ὀφείλομεν τῷ ποιητῆ, ὅσον τῷ μηπουρῷ τῷ κατὰ τὴν ἰδίαν γνώμην τὴν φυσικὴν τῶν φυτῶν αὐξησιν κανονίζοντι.

Ομολογοῦμεν, ὅτι οὐδόλως τὴν θεωρίαν τοῦ σοφοῦ ἀνδρὸς ἐννοοῦμεν. Διότι θανμάζομεν, ὅτι συναρμογεὺς μικρῶν ἀσμάτων (ἴσως ἀγαθὸς φιλολόγος, ἀλλ' οὐδόλως ποιητὴς) ἠδύνατο εἶναι ὁ ἐξοχώτατος τῶν ἀνθρώπων, ὡς αὐτὸν ὁ Welcker νοεῖ²). ᾿Αλλὰ τί οὐ θαυμάζομεν μᾶλλον, ὅτι ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς χρόνοις τοιοῦτος ἄνθρωπος ἠδύνατο ὑπάρξαι; Ἐν τῷ ἡμετέρω αἰῶνι τὸ ἐπιτήδευμα τοῦτο νοητόν ἐστιν, ἐν τῷ ὁμηρικῷ ὅμως ἀνόητον. Διότι νῦν ἀννατή ἐστιν ὕπαρξις ἀνθρώπου (καὶ δὴ τὰ σερβικὰ δημοτικὰ ἀσματα ἐκτήσαντο τοιοῦτον), ὅστις τὰ φερόμενα ἀσματα λαοῦ τινος συλλέξας καί πως ἐξωτερικῶς αὐτὰ συνδέσας δύναται φιλολογικῷ τῷ τρόπω ἐκδοῦναι βιβλίον, ὅπως ἀναγινώσα ηται ὑπὸ τῶν ἀγαπώντων τοιαῦτα περίεργα τῆ ἀληθεία φιλολογικὰ ἀναγνώσματα.

Έν τῷ ὁμηρικῷ ὅμως αἰῶνι οἱ ἄνθρωποι τοιαύτης φιλολογικῆς ἐπιτηδειότητος ἐστεροῦντο. ἀλλά, καὶ εἰ τοιοῦτοι ὑπῆρχον, ποῦ ὁ πρὸς τούτους θαυμασμός; Ὁ πρὸς φιλολογικὰ ἔργα θαυμασμὸς ἀπαιτεῖ φιλολόγους ἀναγνώστας, οἱτινες κατὰ τὴν ὁμολογίαν πάντων ἐν ἐεκίνῳ τῷ αἰῶνι οὐχ ὑπῆρχον. Οἱ ομηρικοὶ ἀνθρωποι οἱ κατ' αὐτὸν τὸν "Ομηρον τὰ νέα ἄσματα ἀγαπῶντες ³) οὐκ ἡδύναντο τιμῆσαι τὸν πεπαλαιωμένοις ἄσμασι δόντα νέαν σειράν 4).

<sup>1)</sup> Der epische Cyklus II, 11 "In den natürlichen Organismus der Sage hat der einzelne Dichter ungefähr so viel eingegriffen, wie ein sinniger Gärtner den natürlichen Wachsthum der Pflanze nach seinen Gedanken regelt und gestaltet." 2)  $A \vec{v} \vec{v} \cdot \delta t$  I, 127 "Der Dichter der Ilias ist eine Person, unter allen Geschlechtern der Menschen eine der hervorragendsten, eine andere unbekannte Person, eine höchst sinnvolle und kunstgeübte, ist der Dichter der Odyssee." 3)  $\partial \vec{v} v \sigma \sigma$ . A. 352. 4) Der epische Cyklus I, 124.

Διότι δ αλών εκείνος οὐκ ἦν φιλολογικός, άλλὰ ποιητικός. "Αν δ' ύποτεθη, ότι ἐφ' Όμήρου, ώς οί περὶ τὸν Wolf αποφαίνονται, ή γραφή ην άγνωστος, αρά γε άνθρωπος, οδ ή συναρμογή δλίγον χρόνον έμελλε διατηρηθήναι, ήδύνατο την αύτοῦ δόξαν διαιωνίσαι; Εὶ τὰ όμηρικὰ ἐπη διεσπάθησαν, καὶ διεσπασμένα μέχρι Πεισιστράτον εφέφοντο, δ "Ομηρος τοῦ Welcker ἀπώλετο· ἄρα οἱ περὶ τὸν Πεισίστρατον ξ'μελλον την δμηρικήν δόξαν κτήσασθαι. "Ομως οἱ ἀνδρες ἐκεῖνοι οὕτως ἀφανεῖς ἐγένοντο, ώστε νῦν μόλις έκ τινων μυθαρίων γινώσκονται. 'Αλλά τί άναβαίνομεν τοσούτους αλώνας; Ελ νῦν φιλολόγος τις τὰ δημοτικά λαού τινος ἄσματα συλλέξας συναρμόσει αὐτὰ εἰς συνεγές έπος, νομίζει ὁ σοφὸς Welcker, ὅτι οὖτος Εξει δόξαν 'Ομήρου; Νομίζει, ὅτι οὖτος, εὶ καὶ ή συναρμογή αὐτοῦ διαιωνισθήσεται, δύναται δόξαν Schiller καὶ Göthe κτήσασθαι; Γερμανός τις συνήρμοσε μέν είς έπος τὰ ήρωικὰ τῶν Σέρβων άσματα 1), δίμως ούτε επιφανής, ούτε γνωστός εν Σερβία έγένετο. Τελευταῖον θαυμάζομεν, ὅτι ὁ σοφὸς Welcker ούχὶ ἐκ τῆς ἀναλύσεως τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν, ἀλλ' ἐκ τῆς παραγωγής τοῦ ὀνόματος τοῦ Ομήρου εἰς τὴν περὶ συναρμογής θεωρίαν έφθασεν. 'Αεὶ δ' αἱ μόνον ἐξ ἐτυμολογιῶν μορφούμεναι θεωρίαι τολμηραί ή ήμαρτημέναι είσίν.

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ ΣΤ΄.

Περὶ τῶν ἐπῶν, ἐφ' ὧν παρὰ τοῖς ἀρχαίοις τὸ ὄνομα τοῦ ΄Ομήρον ἐξετείνετο.

Ή τῶν Ἑλληνίδων πόλεων μιαροφιλοτιμία, ἥτις τα περὶ τὴν πατρίδα καὶ τὴν ἐποχὴν τοῦ ποιητοῦ διεσκότισεν,

<sup>1)</sup> Miklosich, ἐν τῷ ἐναρχτηρίω λόγω τῶν ἐν Βιέννη φιλολογιχῶν συνεδριάσεων, Verhandlungen der achtzehnten Versammlung deutscher Philologen σελ. 3.

ή αὐτὴ ἔπη τινὰ τῷ 'Ομήρῳ ὑπέβαλεν. Καὶ οἱ μὲν Κολοφώνιοι, παρ' οἶς ὁ Μαργίτης ἐποιήθη, τῷ Μελησιγενεῖ τὸ ἔπος ἀπέδιδον, ὅπως πιθανωτέρας τὰς αὐτῶν ἀξιώσεις ἀναδείξωσιν, οἱ δὲ Κύπριοι τοῦ Στασίνον τὰ Κύπρια¹), ὅπως αὐτὸν τὸν 'Όμηρον σφετερισθῶσιν. Τοῦθ', ὅπερ ἔποίησαν οἱ τε Κολοφώνιοι καὶ οἱ Κύπριοι, ἔπραττον²) καὶ ἄλλαι ἐλληνικαὶ πόλεις, ὅσαι Ἰδια ἔπη ἔχονσαι τοῦ ποιητοῦ ἀντεποιοῦντο. Οὕτως ἐγίνετο, οἱ δ' ἀδαέστεροι τῶν Έλλήνων ἡδέως τὰς τοιαύτας φήμας ἐδέχοντο (ὡς δὴ οἱ ἐνθουσιαστικώτεροι τῶν Χριστιανῶν πρὸς βλάβην αὐτῆς τῆς θρησκείας πιστεύονσιν εἰς πλείστα τοῖς άγίοις ὑποβαλλόμενα θαύματα) νομίζοντες, ὅτι οὕτως ἡ δόξα τοῦ ποιητοῦ, δν τὴν πηγὴν πάσης σοφίας ἐθεώρουν, μεγεθύνεται. Οὐδεμία δὲ κριτικὴ τὰ τῷ 'Ομήρῳ ὑπαβαλλόμενα ἔπη ἐβασάνιζεν, οὐδεὶς ἔλεγχος ἐγίνετο.

Τίς δμως ήδύνατο προϊδεῖν, ὅτι τὰ ὑπ' ἀγαθῆς προθέσεως προσφερόμενα δῶρα αἰτία τοῦ αἰωνίου θανάτου τοῦ ποιητοῦ ἐγένοντο; Δυστυχῶς ὁ Μελησιγενὴς ἔπαθεν, ὅ, τι οἱ δεξάμενοι τὰ τῶν Δαναῶν δῶρα. Ὠς ἡ τῶν πατρίδων καὶ τῶν ἐποχῶν τοῦ ποιητοῦ πληθὺς πλείστους φιλολόγους ώθησεν, ὅπως τὴν προσωπικὴν τοῦ 'Ομήρου ὕπαρ-

Τοῦ Σαμίου πόνος εἰμὶ δόμφ ποτὲ θεῖον "Ομηρον δεξαμένου κλαίω δ' Εὔρυτον, ὅσσ' ἔπαθεν, καὶ ξανθὴν Ἰόλειαν. 'Ομήρειον δὲ καλεῦμαι γράμμα Κρεωφύλφ, Ζεῦ φίλε, τοῦτο μέγα.

τινές δὲ διδάσκαλον "Ομήφου τοῦτόν φασιν." "Ιδὲ καὶ Σουίδαν ἐν λ. Κρεώφυλος.

<sup>1)</sup> Άθην. XV, 30. Τζέτζ, χιλιάδ. 13, 634. 2) Άξια σημειώσεως έστιν ή τῶν ἀρχαίων τάσις, ὅπως μετὰ τοῦ Ὁμήρου διά τινος δεσμοῦ συνδεθῶσιν. Επειδὴ ὑπῆρχον ἔπη τινὰ τοῦ ἐπικοῦ κύκλου, ὅπερ διὰ σπουδαίους, ὡς δοκεῖ, λόγους, οὐκ ἦθυναντο τῷ Ὁμήρῷ ἀποδοῦναι, ὡμολόγουν μὲν τὸν ἀληθῆ αὐτοῦ ποιητήν, ὅμως τοῦτον ἀνόμαζον ξένον, διδάσκαλον, γαμβρὸν τοῦ Ὁμήρου ἢ οἰανδήποτε ἄλλην σχέσιν μετ' αὐτοῦ ἔχοντα, ὡς πρὸς πολλοῖς ἄλλοις τὸ ἑξῆς τοῦ Στράβωνος χωρίον δείκνυσιν ΧΙV, 1, Σάμιος δ' ἦν καὶ Κρεωφυλος, ὅν φασι διξάμενον ξενία ποτὲ "Ομηρον λαβεῖν δῶρον τὴν ἐπιγραφὴν τοῦ ποιήματος, ὅ καλοῦσιν Οἰχαλίας ᾶλωσιν. Καλλίμαχος δὲ τοῦναντίον ἐμφαίνει δι' ἐπιγράμματός τινος, ὡς ἐκείνου μὲν ποιήσαντος, λεγομένου δ' Ομήρου διὰ τὴν λεγομένην ξενίαν ·

ξιν άρνηθωσιν, οθτως ή πληθύς των υποβληθέντων έπων ξνέβαλεν αὐτοῖς τὸ θάρρος, ὅπως ὑπὸ τὸ μέγα τοῦ ἐπικοῦ κύκλου βάρος του ποιητήν της Ιλιάδος καὶ 'Οδυσσείας μέγοι θανάτου καταπιέσωσιν. Παραδείγματος γάριν ό σοφός Bonitz λέγει, ότι 'Ομηρός έστιν ου μόνον ό ποιητής τῆς Ἰλιάδος καὶ Ὁδυσσείας, ἀλλὰ καὶ τῶν ἐπῶν τοῦ Τρωικοῦ μυθικοῦ κύκλου καθ' όλου, η των πλείστων, η πάντων, η πάντων και πρός τούτοις άριθμοῦ τινος επικών ύμνων είς τούς θεούς. Ταύτην δέ την περιεπτικήν σημασίαν, έξακολουθεῖ ὁ ἀνὴρ λέγων, ἀποδίδουσι τῶ ονόματι τοῦ 'Ομήρου ούχι οί άμοιροι τοῦ πνευματικοῦ βίου τοῦ ελληνικοῦ κόσμου καὶ τῆς φιλολογίας αὐτοῦ, ἀλλ' οἱ ἐν τῆ κλασικῆ ἐποχῆ της έλληνικης αναπτύξεως πορυφαίοι της φιλολογίας ανδοες, ών ο λόγος ώφειλεν έγειν ημίν βέβαιον κύρος. Έν τη κλασική εποχή τὸν περιορισμὸν τοῦ ὀνόματος τοῦ ὁμήρον εν μόνη τη Ἰλιάδι καὶ Ὀδυσσεία οὐ πάντες δμολογοῦσιν. Τοῦτο γίνεται εν τη περιόδω, καθ' ην από του τρίτου αίωνος Π · Χ ή Αλεξάνδοεια τὸ κέντρον τοῦ Ελληνικοῦ πολιτισμοῦ καὶ τῆς Ελληνικῆς πολυμαθείας εγένετο. Οἶτος λοιπὸν δ περιορισμός έστι προϊόν έπικαταλογισμού, δστις ημίσειαν χιλιετηρίδα μετά τὸν χρόνον, ἀφ οὖ ή Ἰλιάς γε ἤδη ὑπῆργεν, εδραιώθη τουναντίον ή εγγυτάτη ίστορική παράδοσις αποδίδωσι τῷ ὀνόματι τοῦ Ομήρου ποιητικὰ προϊόντα τοσαύτης περιοχής και τοσαύτης διαφοράς χαρακτήρος, ώστε και αὐτὴ ή τολμηροτάτη φαντασία αἰδεῖται τῷ αὐτῷ ἀνθρώπῳ αποδοῦναι 1). Ωσαύτως ο Welcker πειρώμενος αποδοῦναι τω Όμησω δλόκλησον τον έπικον κύκλον λέγει, ότι δ Όμησος μέγοι των γρόνων του Αριστοτέλους είγε ευρυτέραν σημασίαν 2). Ούχὶ διάφορα τούτοις λέγει δ Sengebusch 3) καὶ τὰ αὐτὰ ἀσπάζεται ό Hennings 4). Αὶ κρίσεις όμως αδται εν τοῖς πλείστοις φαίνονται ήμιν ήμαρτημέναι, ώς εν τη έπομένη κριτική ξρεύνη δήλον έσται.

<sup>1)</sup> Ueber den Ursprung der Homerischen Gedichte  $\sigma \epsilon \hat{\lambda}$ . 13—14. 2) Der epische Cyklus  $\sigma \epsilon \hat{\lambda}$ . 131. 3) Dissert. post.  $\sigma \epsilon \hat{\lambda}$ . 15. 4) Ueber die Telemachie 1858,  $\hat{\epsilon} \nu \ \hat{\alpha} \varrho \chi \tilde{p}$ .

Καὶ πρώτον ὁ Ἡρόδοτος περιορίζει τὸ ὄνομα τοῦ Όμήρου εν μόνη τη Ἰλιάδι καὶ Ὀδυσσεία. Ο είς Σικελίαν πεμφθείς πρέσβυς των Σπαρτιατών λέγει πρός τον τύραννον Γέλωνα , Η κε μέγ' ολμώξειε δ Πελοπίδης Αγαμέμνων πυθόμενος Σπαρτιήταις την ήγεμονίην απαραιρείσθαι ύπο Γέλωνός τε καὶ Συρηκοσίων." Ο Σπαρτιάτης έχει ύπ' όψιν την Ἰλιάδα, ώς σαφέστερον δείκνυται εν τῷ λόγω τοῦ Αθηναίου ... Μάτην γαρ αν ώδε παραλον Έλλήνων στρατόν πλείστον είημεν ξατημένοι, εί Συρημοσίοισι ξοντες Αθηναίοι συγχωρήσομεν της ήγεμονίης, αρχαιότατον μεν έθνος παρεχόμενοι, μοῦνοι δὲ ἐοντες οὐ μετανάσται Ελλήνων τῶν καὶ "Ομηρος ὁ ἐποποιὸς ἄνδρα ἄριστον ἔφησε ἐς "Ιλιον ἀπικέσθαι τάξαι τε καὶ διακοσμῆσαι στρατόν"1). Τὰ δύο ταῦτα παραδείγματα δεικνύουσιν, ὅτι οὐ μόνον συγγραφεῖς, αλλά και άλλοι Ελληνες την Ιλιάδα ώς δμηρικόν έπος ύπ' όψιν έξχον. Εξτα ο Αλικαρνασσεύς ελέγχει τον "Ομηρον ονομάζοντα έν τε τῆ Ἰλιάδι²) καὶ Ὀδυσσεία 3) ποταμον Ωκεανόν, δν δ ίστορικός ούκ οἶδε 4), καὶ αλλαχοῦ ονομάζει αὐτὸν ἐκ τῆς Ὀδυσσείας 5). Λέγων δ', ὅτι ὁ "Ομηρος καὶ δ Ήσίοδος την θεογονίαν τοῖς Ελλησιν ἐποίησαν 6), ἐνόει τὸν "Ομηρον ώς ποιητην ώρισμένων ἐπῶν καὶ οὐγὶ ώς ἐπικὸν κύκλον. "Αλλως οὐδαμοῦ ονομάζει αὐτὸν ποιητὴν ἔπους τινός τοῦ ἐπικοῦ κύκλου. 'Οσάκις δ' εἰς ἄλλα ἔπη ἤγαγεν αὐτὸν ή διήγησις, ἀπεφήνατο, ὅτι ταῦτα οὐκ ἐποιήθησαν ύφ' 'Ομήρου. Καὶ περὶ μὲν τῶν Ἐπιγόνων ὁ ἱστοριπὸς άμφιβάλλει7), τὰ δὲ Κύπρια ἔπη ώς ἀντιφάσκοντα πρὸς τὸν Ἰλιάδα διαρρήδην ἄλλφ ποιητή ἀποδίδωσιν 8). Ο αὐ-

<sup>1)</sup> VII, 161. 2) \$\overline{\pi}\$ 265. 3) \$\overline{A}\$ 369. 4) II, 23. 5) VI, 29. 6) II, 53. \$\overline{Haq\delta\beta\alpha\lambda}\$\tau\alpha\delta\$ G. W. Nitzsch, Die Sagenpoesie der Griechen, Braunschweig 1852 σελ. 302. 7) VI, 32 \$\text{A}\lambda\lambda\lambda\lambda\text{\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\epsilon\epsilon\epsilon\text{\$\sigma\epsilon\epsilon\epsi

τὸς ὁμολογεῖ, ὅτι πολλοὶ ἐποποιοὶ ἐπραγματεί Ͽησαν τὸν Τρωικὸν μῦ θον¹). Ἐκ τῶν εἰρημένων ὅῆλον γίνεται, ὅτι ὁ Αλικαρνασσεὸς ἐνόμιζεν ὡς γνήσια τοῦ 'Ομήρον ἔπη μόνον τὴν Ἰλιάδα καὶ τὴν 'Οδύσσειαν. ''Αξιον δὲ σημειώσεως ἐστιν, ὅτι ὁ ἱστορικὸς τὴν νοθείαν τῶν Κυπρίων ἐκ τῆς πρὸς τὴν Ἰλιάδα ἀντιφάσεως ἀποδεικνύει. Κριτικὴ ὡς ἐπιστήμη ἐφ Ἡροδότον οὐχ ὑπῆρχε, μόνος δ' ὁ κοινὸς νοῦς ἦν ἱκανός, ὅπως ἀποδείξη τὴν νοθείαν τῶν ἐπῶν, ὅσα αὶ τοῦ 'Ομήρον ἀντιποιούμεναι πόλεις ὑπέβαλλον αὐτῷ. Διὰ τὰς κριτικὰς δὲ ταύτας παρατηρήσεις ὁ Fr. Schlegel²) ὀνομάζει τὸν Ἡρόδοτον ἀρχαιότατον Χωρίζοντα. Οὐχὶ δικαίως, ὡς νομίζομεν. Διότι οὖτος οὐτε ὁ πρῶτος, οὐτε ὁ μόνος ταῦτα τὰ ἔπη ἐχώριζεν²).

Τελευταίον υπολείπεται ήροδότειον τι χωρίον, εν ῷ πλέον ὀφείλομεν ἐνδιατρίψαι. Ἐν τῷ πέμπτῷ βιβλίῷ ὁ ἱστορικὸς λέγει, ὅτι ὁ Κλεισθένης τοῖς ᾿Αργείοις πολεμήσας ἐπαυσε τοὺς ῥαψῷδοὺς ἐν Σικυῶνι ἀγωνίζεσθαι ,,τῶν ὁμηρείων ἐπέων ἕνεκεν, ὅτι ᾿Αργεῖοί τε καὶ Ἦροςς τὰ πολλὰ πάντα ὑμνέαται ⁴). Ἐνταῦθα ἀναφύεται τὸ ζήτημα, πότερον νοεῖ ὁ ἱστορικός, τὴν Ἰλιάδα καὶ τὴν ᾿Οδύσσειαν, ἣ δλόκληρον τὸν ἐπικὸν κύκλον; Νομίζομεν τὸ πρῶτον. Ἐπειδὴ ἡ Ἰλιάς καὶ ἡ ᾿Οδύσσεια δύο ἔπη εἰσί, καὶ ταῦτα εἰς πολλὰ μέρη διηροῦντο, ὡς τὴν Μῆνιν, τὴν Τειχοσκοπίαν, τὴν Διομήδους ἀριστείαν κτλ. ὁ ἱστορικὸς ἡδύνατο χρήσασθαι τῷ πληθυντικῷ ἀριθμῷ. Πρὸς δὲ οἱ ἀρχαῖοι εὐνόμαζον ἔπος καὶ ενα μόνον στίχον, ὡς πλεῖστα παραδείγματα ἐναργῶς δεικνύουσιν ⁵). Ὁ δὲ Κλεισθένης ἐξεδίωξε τῆς Σικνῶνος τοὺς ῥαψῷδούς, ὅτι τοὺς ᾿Αργείους καὶ

<sup>1)</sup> II, 120 ,, Αὐτοῦ δὲ Πριάμου οὐκ ἔστι ὅτε οὐ δύο ἢ τρεῖς ἢ καὶ ἔτι πλείους τῶν παίδων μάχης γινομένης ἀπέθνησκον, εἰ χρή τι το ῖσι ἐποποιοῖσι χρεώμενον λέγειν." 2) Geschichte der epischen Poesie III, 227. 3) Παράβαλ. Gräfenhan, Geschichte d. class. Phil. I, 284. 4) V, 67. 5) Παραδείγματος χάριν Άριστοτέλ. Ύρτορ. III, 16 ,, Παράδειγμα ὁ ἀλκινόου ἀπό λογος, ὅτι πρὸς τὴν Πηνελόπην ἐν ἑξήκοντα ἔπεσιν." Περὶ ποιητ. ΧΧΥΙ, 5 ,, Εἴτις τὸν Οἰδίπουν θείη τὸν Σοφοκλέους ἐν ἔπεσιν ὅσοις ἡ Ἰλιάς." Πανσαν IV, 3, 2.

τὸ "Αργος υμνουν. 'Αλλὰ ποῦ ἄλλοθι οἱ 'Αργείοι καὶ τὸ "Αργος μαλλον ύμνουνται, ή εν τη Ἰλιάδι; "Ισως οὐδαμοῦ άλλοθι, ή εν τω έπει εκείνω, καθ' ο σύμπαντες οί Ελληνες ύπὸ 'τὸν ήγεμόνα τοῦ 'Αργους τὸν ἐπιφανέστατον πόλεμον έστρατεύσαντο. Έν τούτω τῷ ἐπει δικαίως ἀπειράκις οί τε 'Αργείοι και τὸ ''Αργος μνημονεύονται. 'Αλλ' ίσως ὁ Κλεισθένης εξεδίωξε τοὺς ραψωδοὺς διὰ τῆς Θηβαϊδος άγωνιζομένους. Διὰ τῆς Θηβαίδος; Τῶν συμφορῶν τῶν Αργείων 1); Τη άληθεία δ Σικνώνιος τύραννος, δ των Αργείων έχθρός, δαψωδούς τὰς τῶν ἐχθρῶν συμφορὰς ἄδοντας τῆς αύτοῦ πατρίδος οὐκ εξεδίωκεν. Μόλις δε δύναταί τις νοησαι τοὺς Ἐπιγόνους. Διότι τὸ ἔπος τοῦτο οὐα ἦδύνατο περιέχειν δόξαν τοῖς Αργείοις Ισοστάσιον πρὸς τὴν ἐν τῆ Ἰλιάδι. Πρὸς δὲ ἡ Ἰλιὰς καὶ ἡ Ὀδύσσεια συνήθως ἐν τοῖς άγωσιν ερραψωδούντο. Τούτο νοεί Διονύσιος δ Αργείος διὰ τῆς φράσεως 2) έκατέρας τῆς ποιήσεως εἰσενεχθείσης, ώς σαφέστερον δ Ισοκράτης εν τῷ Πανηγνοικῷ λέγει, ὅτι ἡ Ὁμήρου ποίησις ἔλαβε μείζω δόξαν · διότι οδτος καλώς ενεκωμίασε τούς Ελληνας πολεμήσαντας τοίς βαρβάροις καὶ διὰ τοῦτο οἱ πρόγονοι ἔντιμον ἐποίησαν τὴν τέχνην αὐτοῦ ἐν τοῖς μουσικοῖς ἄθλοις 3) ἡ κατὰ τὸν ἡήτορα Αυκούργον 4) εν τοῖς Παναθηναίοις. Οὐδεν δ' άλλο έπος υμνει μαλλον της Ιλιάδος τον πρός τους βαρβάρους πόλεμον των Έλλήνων.

'Αλλ' ό Welcker μνημονεύει Ξενοφωντείου χωρίου, εν δ ό Σωκράτης ερωτῷ τὸν Εὐθύδημον, εὶ οὖτος πάντα τὰ τοῦ 'Ομήρου ἐπη κτησάμενος διανοεῖται γενέσθαι ἡαψωδός 5). Ἐκ τοῦ χωρίου τούτου ὁ σοφὸς ἀνὴρ τεκμαίρεται, ὅτι ἐπὶ Σωκράτους ὑπὸ τὸ ὄνομα τοῦ 'Ομήρου ἐνοοῦντο πλείονα ἔπη· διότι, ὡς λέγει, τότε τὸ κτήσασθαι τὴν Ἰλιάδα καὶ τὴν 'Οδύσσειαν οὐκ ἦν σπάνιον 6). 'Ίσως ἐπὶ Σωκράτους ἡ τῶν δύο ἐπῶν κτῆσις οὐκ ἦν σπάνιον, καὶ ἴσως

<sup>1)</sup> Παυσαν. ΙΧ, 9, 1 ,,Τὸ σύμπαν στράτευμα πλὴν 'Αδράστου φθαρῆναι." 2) Σχόλ. Πινδ. Νέμ. Ι, 1. 3) Κεφ. 42. 4) Κατὰ Λεωκράτ. κεφ. 26. 5) 'Απομνημον. ΙV, 2 ,, 'Αλλὰ μὴ ἡαψφός; ἔφη. Καὶ γὰο τὰ 'Ομήρου σέ φασιν ἔπη πάντα κεκτῆσθαι." 6) Der epische Cyklus I, 132.

συχνάπις οἱ τῶν παίδων διδάσπαλοι, οἱ ἑαψφδοὶ καὶ οἱ ἀπριβέστερον τὸν Ὁμηρον σπουδάζοντες ἐπτῶντο μέρη τινὰ ἢ καὶ δλόκληρον τὴν Ἰλιάδα καὶ τὴν ᾿Οδύσσειαν. Ὅμως καὶ διδάσκαλοι παίδων ἐνίστε ἐστεροῦντο τούτων. Αὐτὸς δ᾽ ὁ Wolf λέγει¹), ὅτι ἐπὶ Ἰλλκιβιάδον Ἰσως ἐν σχολῆ καλῶς κατηρτισμένη ὑπῆρχον ἀντίγραφα τοῦ Ὁμήρον, εἰ μὴ πάσης τῆς ποιήσεως (ἐννοεῖ μόνον τὴν Ἰλιάδα καὶ τὴν Ὀδύσσειαν), μερῶν γε αὐτῆς. Εὶ λοιπὸν σχολαὶ καλῶς κατηρτισμέναι μόνον μέρη τῆς Ἰλιάδος καὶ Ὀδυσσείας εἶχον, πῶς οὐκ ὤφειλε θαυμάσαι ὁ Σωκράτης, ὅτι νεανίας, καίπερ μηδενὸς βιβλίον καρπούμενος, πάντα τὰ μέρη τῆς τε Ἰλιάδος καὶ Ὀδυσσείας ἐκτήσατο;

Αλλ' οὔτε μακρῶν ἀποδείξεων, οὔτε εἰκασιῶν δεόμεθα. Διότι αὐτὸς ὁ Ξενοφῶν έρμηνεύει έαυτόν. Ἐν τῷ Συμποσίως 2) δ Νικήρατος, καίπερ μέγα φρονών, δτι τὸν Όμηρον γινώσκει, όμως εκ μόνης της Ιλιάδος και Οδυσσείας λαμβάνει ιδέας. Ο δὲ πατήρ τοῦ Νικηράτου βουλόμενος ποιησαι τὸν διὸν ἄνδρα ἀγαθὸν ἢνάγκασε αὐτὸν πάντα τὰ 'Ομήρον ἔπη μαθεῖν· , Ό πατὴρ ὁ ἐπιμελούμενος, ὅπως άνηρ άγαθὸς γενοίμην, ηνάγκασέ με πάντα τὰ Όμήρον έπη μαθείν και νῦν δυναίμην αν Ἰλιάδα ὅλην και Ὀδύσσειαν ἀπὸ στόματος εἰπεῖν" 3). Τὸ χωρίον τοῦτο τοῦ Ξενοφώντος σαφώς αποδείχνυσιν, διι τό πάντα σημαίνει μόνον την Ἰλιάδα καὶ την Ὀδύσσειαν. ἸΙων δ' δ δαψωδός, καίπερ σεμνυνόμενος εν τω δμωνύμω διαλόγω δεινός είναι λέγειν περὶ 'Ομήρου ύπερ Μητρόδωρου τὸν Λαμψακηνόν, Στησίμβροτον τὸν Θάσιον, τὸν Γλαύνωνα καὶ πάντα άλλον 4), δμως εξ οὐδενός ἄλλου ἐπους ἀποσπα μίαν ἰδέαν ἢ μίαν λέξιν, ή μνείαν γε ποιείται ένος των άλλων επών. Καὶ αὐτὸς δ' δ Σωκράτης, πρὸς δν δ Ἰων διαλέγεται, μόνον την Ἰλιάδα καὶ την Ὀδύσσειαν ἔχει ὑπ' ὄψιν. Καὶ ταῦτα μέν δ τε Ἡρόδοτος καὶ ὁ Ξενοφῶν, δν πρὸς βοήθειαν ξαάλέσαμεν.

<sup>1)</sup> Proleg. ad Homer. σελ. 169 "Ergo postulari tum poterat, ut in schola bene instituta exemplar Homeri esset, si minus universae poesis, at aliquarum certe partium." 2) IV, 6. 3) Αὐτόθι III, 5. 4) II, D.

Ο δε Θουανδίδης πολλαχού της Ιστορίας μνημονεύει τοῦ 'Ομήρου ως ποιητοῦ τῆς Ἰλιάδος 1) · μόνον εν τῷ τρίτω βιβλίω ἀποδίδωσιν αὐτῷ τὸν εἰς Δήλιον Απόλλωνα ὕμνον 2). Ίσως ό ίστορικός γινώσκει μέν, ότι ό ύμνος οὐκ ἐποιήθη ύφ' 'Ομήρου, άλλ' δυομάζει αὐτὸν κατά τὴν τῷ λαῷ γνωστην επιγραφήν3). Οἱ ύμνοι δ' οὖτοι, ἐν οἷς καὶ ὁ ἡμέτερος, προσίμια είσιν, απερ μαρτυρούντος του Πλουτάργου 4) καὶ ἐπικυροῦντος τοῦ Wolf 5) οἱ δαψωδοὶ πρὸ τῆς Ἰλιάδος καὶ 'Οδυσσείας ήδου. Έπειδη δὲ πρὸ τούτων ήδουτο, συνέβη, ώς δοκεί, ίνα, καίπερ ποιητικά προϊόντα των δαψφδων, ως δμηρικά ύπο τοῦ λαοῦ νομίζωνται. Εἰ δ' ὄντως ό Θουνυδίδης τῷ 'Ομήρω τὸν ύμνον ἀποδίδωσιν, άμαρτάνει αμάρτημα, οξ αὐτὸς λέγει την αἰτίαν 6). Εἰ τις νομίζει, δτι τὸν ψιὸν τοῦ 'Ολόρον διαβάλλομεν, οὖτος δύναται μαθείν, δτι ό ίστορικός καὶ άλλαχοῦ περὶ τὸν "Ομηρον ήμαρτεν. Καὶ δὴ ἐκεῖ, ἐνθα πρώτον τοῦ ποιητοῦ μνημονεύει, άμαρτάνει λέγων, δτι δ "Ομηρος ο δ δ α μ ο δ δνομάζει Ελληνας πλην των μετά τοῦ Αγιλλέως στρατευσαμένων?). Διότι οδτος χρηται τῷ ὀνόματι τῆς Ελλάδος 8) ἐν εὐρυτέρα σημασία (καθ' α εν τω τρίτω βιβλίω αποδεικνύομεν) καί τούς κατοίκους αὐτῆς ονομάζει Πανέλληνας 9). Μόλις δέ δύναται τις είπεῖν, ότι οἱ στίγοι οὖτοι ἐπὶ Θουκυδίδου ἐν τοῖς δμηρικοῖς ἐπεσιν οὐχ ὑπῆρχον. Διότι ὁ ᾿Αρίσταρχος ήδη εύρε μεν αὐτούς εν τοῖς ἀρχαίοις χειρογράφοις, ὅμως ώς αντιφάσκοντας πρός την τοῦ Θουκυδίδου κρίσιν εσημείωσεν 10). Ωσαύτως οὐ δύναταί τις είπεῖν, δτι δ ίστορι-

<sup>1)</sup> Βιβλ. Ι, 3, 9, 10. ΙΙ, 41. 2) ΙΙΙ, 114. 3) Παράβαλ. Gräfenhan, Geschichte der class. Phil. Ι, 526. 4) Περὶ Μουσικ. 1133 ,,Τὰ πρὸς τοὺς θεούς, ὡς βούλονται ἀφοσιωσάμενοι, ἔξέβαινον εὐθὺς ἐπί τε τὴν Ὁμήρου καὶ τῶν ἄλλων ποίησιν · ὅῆλον δὲ τοῦτ ʾ ἐστὶ διὰ τῶν Τερπάνδρου προοιμίων. "
5) Proleg. ad Homer. σελ. 106. 6) Ι, 20 ,,Οἱ γὰρ ἄνθρωποι τὰς ἀκοὰς τῶν προγεγενημένων, καὶ ἢν ἐπιχώρια σφίσιν ἢ, ὁμοίως ἀβασανίστως παρ ἀλλήλων δέχονται. "7) Βιβλ. Ι, κεφ. 3. 8) Ἰδισσ. Α 344. Δ 726,816. 080. 9) Ἰλιάδ. Β 530. 10) Lehr's De Aristarchi stud. Homer. Lipsiae 1865 σελ. 228. Στράβων ΧΙΥ, 662. Sengebusch, Homeric. dissert. prior σελ. 141. "Εκ his verbis consequitur. Thucydidem ne nosse quidem istos versus Odys-

κός τούς στίχους ώς μικρά ἴχνη θεωρεῖ. Διότι τοῦτο κωλύει ἡ λέξις οὐ δαμοῦ. Ἐν τῷ αὐτῷ χωρίῷ αὖθις άμαρτάνει ὁ Θονκυδίδης νομίζων, ὅτι ὁ Ὁμηρος οὐκ εἴρηκε βαρβάρους. Διότι ἐν τῷ καταλόγῳ τῶν νηῶν ὁ ποιητὴς λέγει Καρῶν βαρβαροφώνων κατὰ τὴν ὑπὸ πλείστων φιλολόγων ἐπιδοκιμαζομένην παρατήρησιν τοῦ Στράβωνος ¹). Καὶ ταῦτα μὲν οἱ ἱστορικοί.

"Ηδη δὲ μεταβαίνομεν εἰς τὸν λυρικὸν Σιμωνίδην. Κατὰ ἀπόσπασμά τι παρ' Άθηναίω ἀποδίδοται ὑπὸ τοῦ λυρικοῦ τῷ Μελεάγρω νίκη τις μήτε ἐν τῆ Ἰλιάδι, μήτε ἐν τῆ Ἰδονσσεία μνημονευομένη, ἐν ῷ λέγει, ὅτι ὅτε 'Ομηρος καὶ ὁ Στησίχορος τὸν μῦθον τοῦτον ἐπραγματεύθησαν²). Έντεῦθεν δ' ὁρμώμενος ὁ σοφὸς Weleker ἀποφαίνεται³), ὅτι ὁ Σιμωνίδης ὀνομάζει τὸν 'Ομηρον ἐκ τῆς Θηβαΐδος. Ίσως ὁ λυρικὸς τὰ τοῦ 'Ομήρον ἐπη ἐκ τῆς ἀκροάσεως τῶν ὁαψωράῶν γινώσκων οὐδὲν ἄλλο βοήθημα εἶχεν, ἢ τὴν αὐτοῦ μνήμην. 'Αλλὰ καὶ ἡ πιστοτάτη μνήμη συχνάκις οὐ διατηρεῖ τὰ παραδοθέντα αὐτῆ, ἀλλὰ συγχέει καὶ ἄλλα μέν, μάλιστα δὲ τὰς πηγάς, ἀφ' ὧν ἤντλησεν. 'Ο Σιμωνίδης λοιπὸν διετήρει μὲν ἐν τῆ μνήμη, ὅτι ὅ τε 'Ομηρος καὶ ὁ Στησίχορος ἦσαν τὸν Μελέαγρον, ἡμαρτεν ὅμως νομίσας, ὅτι καὶ ὁ πρῶτος τὸν μῦθον τῆς νίκης τοῦ ἡρωος ἐπρα-

seae  $\alpha$ 344,  $\vartheta$ 726 ..... quibus Έλλάς dicitur Graecia, Iliadis istum quo Graeci dicuntur  $\Pi u \nu \ell \lambda \lambda \eta \nu \epsilon_S \ B$ 530."

<sup>1)</sup> XIV, σελ. 564 έχδ. Müller, "Οὖτ' οὖν Θουχυδίδης ὀρθώς· οὖδὲ γὰρ λέγεσθαί φησι βαρβάρους διὰ τὸ μηδὲ Ελληνάς πω ἀντίπαλον εῖς ὄνομα ἀποχεκρίσθαι· τό τε γὰρ μηδὲ Ελληνάς πως ψεῦδος αὐτὸς ὁ ποιητὴς ἀπελέγχει·

ἀνδρός, τοῦ κλέος εὐρὺ καθ' Ἑλλάδα καὶ μέσον Αργος καὶ πάλιν.

εῖτ ἐθείλεις τραφθηναι ἀν Ελλάδα καὶ μέσον Ἰογος, μὴ λεγομένων τε βαρβάρων, πῶς ἔμελλεν εὖ λεγθήσεσθαι τό βαρβαροφώνων; "2) Ἰοθην. Δ, 172 "Μάρτυς Σιμωνίδης ὁ ποιητής, ὅς περὶ Μελεάγρου τὸν λόγον ποιούμενός φησιν

δς δουρί πάντας νίκασε νέους,

δινάεντα βαλών "Αναυρον ὕπερ πολυβότουος εξ 'Ιωλχοῦ.

Οὖτω γὰς "Ομηρος ἦδὲ Στασίχορος ἄεισε λαοίς.

<sup>3)</sup> Der epische Cyklus I, 199.

γματεύετο. Τὰ ελοημένα δύνανται στηριχθηναι επὶ πλείστων παραδειγμάτων. Διότι βραδύτερον, δτε τὰ πάντα τη γραφη παρεδίδοντο, δ φιλόσοφος Πλάτων, καίπερ από των βιβλίων και μετά προσοχής δφείλων φιλοσοφείν, διως συγγέει εν τη αύτοῦ Πολιτεία τὸν Εὐριπίδην καὶ Σοφοκλέα ονομάζων εκείνου αντί τούτου 1). Ο αὐτὸς φιλόσοφος έν τῶ αὐτῶ συγγράμματι πολὺ διάφορον παραδίδωσι τὸ τῆς 'Οδυσσείας γωρίου, εν ῷ περὶ τοῦ δικαίου βασιλέως λόγος γίνεται 2). Ο δε Αριστοτέλης συγχέει την Κίρκην και Καλυψώ 3). Τὸ ἐναντίον πάσχει ὁ Πλίνιος 4). Ὁ αὐτὸς δὲ Σταγειρίτης συγχέει την απειλην τοῦ Άγαμέμνονος καὶ την τοῦ Έκτορος 5). Ο δὲ Περιζώνιος ἐν τῆ τῶν ζώων ἱστορία παρέχει ήμιν μέγα πληθος τοιούτων παραδειγμάτων 6). 'Ο δε φιλόμηρος Nitzsch 7) διά μακρών τὰ τοιαντα ἀπίστον μνήμης προϊόντα αποφαίνεται. Έπειδη οί Έλληνες έκ παίδων τὰ όμηρικὰ ἔπη ἀπὸ μνήμης εμάνθανον (ώς δὴ ὁ Ξενοφῶν λέγει περὶ Νικηράτου), δμηρικὰ χωρία οὐχὶ ἐκ βίβλων, ών ή εξελιξις ήν δυσχερής, αλλ' εκ της αυτών μνήμης αποσπώντες συγνάκις είς αμαρτήματα υπέπιπτον. Πρός δέ, ώς εν τοῖς έπεσι τοῦ Ομήρον πλεῖστοι στίχοι των δαψωδων εισέρρευσαν, ούτω και πολλοί γνήσιοι έξέπεσαν. Διὰ τοῦτο ὁ περὶ τῆς νίκης τοῦ Μελεάγρου μῦθος ίσως ήδετο μεν ύπο των ξαψωδών, δμως κακή τύχη οὐ παρελήφθη εν τη τοῦ Αριστάρχον ενδόσει. Έν δε τῷ ἀλλφ αποσπάσματι<sup>8</sup>), εν ῷ φέρεται δμηρικός στίχος, προδήλως δ Σιμωνίδης εἶχεν ὑπ' ὄψιν τὴν Ἰλιάδα 9).

<sup>1) 568</sup> Β. Παράβαλ. Γέλλιον εν νυξίν αττικαῖς ΧΙΙΙ. Αποσπάσμ. Σοφοκλ. II, 198. Böckh, De graec. trag. princip. σελ. 247. 2) II, σελ. 363 C. 'Οδυσσ. Τ 109-114. 3) Ήθικ. Νικομ ΙΙ, 9, 3. 4) XII, 16, 30. 5) Πολιτ. III, 9, 100. Έν παραβολη πρὸς Ἰλιάδ. Β 391—393 καὶ Ο 348—351. 6) IX, 368. 7) Die Sagenpoesie der Griechen 369 καὶ έξης. Καὶ ἐν τῷ ᾿Αριστοτέλει αναγινώσομεν δμηρικούς στίχους μηκέτι νῦν εύρισκομένους. Σοφ. Έλεγγ. Ι, 425. 8) Στοβ. Άνθολ. 98, 99

Οὐθεν εν ανθρώποισι μένει γρημ' ξιιπεδον αλεί.

εν δὲ τὸ κάλλιστον Χῖος ἔειπεν ἀνήο .

<sup>&</sup>quot;οίη περ φύλλων γενεή, τοιήδε καὶ ἀνδρῶν." 9) Ἰλιάδ. Z 146.

Ο δὲ Πίνδαρος κατά τὸν Sengebusch τῶ Όμήρω τὰ Κύπρια έπη απέδιδεν. Διότι δ Αίλιανδο λέγει 1), δτι δ Ομηρος απορών ενδούναι την θυγατέρα έδω αθτή προίκα τὰ Κύπρια. Ένταῦθα προστίθεται ή φράσις Καὶ όμολογεί τούτο Πίνδαρος. 'Ο δέ Sengebusch ενισχύει τὸν μῦθον τοῦ Αἰλιανοῦ καὶ διὰ Πινδαρείων στίχων 2). Ούτοι όμως προδήλως αναφέρονται είς την Ίλιάδα 3), ώς δ τοῦ Πινδάρου Σχολιαστής διαρρήδην λέγει. "Αλλως ὁ Πίνδαρος πολλαγού του Όμήρου μνημονεύων αεί ονομάζει αθτόν έκ των γυησίων έπων. Παραδείγματος γάριν λέγει, ότι δ Όμηρος τετίμηκε τον Οδυσσέα δια δαψωδιών 4). Όσάκις δὲ μύθους ἐκ τῶν ἄλλων ἐπῶν λαμβάνει, οὐ μέμνηται τοῦ 'Ομήρου 5). Εἰ δ' ὁ Πίνδαρος τῷ 'Ομήρω δλόκληρον τον έπικον κύκλον απέδιδεν, ηδύνατο μνήσασθαι τούτου έχει γε, ένθα έχ των έπων αὐτοῦ μύθους δανείζεται. Εί δ' ὁ λυρικὸς όντως διά τινος φράσεως τῶ 'Ομήρω τὰ Κύπρια έπη απέδιδε, πάλιν αμφίβολον, εὶ οδτος ὶδίαν πεποίθησιν εξέφρασεν, ή κατά τὸ εθος αύτοῦ νικητήν τινα έκολάκευσεν. Ίσως Κύπριόν τινα, ή τὸ γένος ἐκεῖθεν Ελποντα, ή μετὰ τῆς Κύπρου συνδεόμενόν πως. Διότι οἱ Κύπριοι, ώς είρηται, υπέβαλλον τῷ Όμήρω τὰ Κύπρια, ὅπως τὸν ποιητήν σφετερισθώσι καὶ δή ἐκολακεύοντο, δσάκις ήπουον τὰς φήμας αὐτῶν αυρουμένας. Μετὰ τοὺς λυρικοὺς μεταβαίνομεν είς τοὺς δραματικοὺς ποιητάς.

Ἐπειδὴ ὁ Αἰσχύλος πας ᾿Αθηναίω τὰς αὐτοῦ τραγωδίας τεμάχη τῶν Ὁμήρου μεγάλων δείπνων ⁶) ὀνομάζει, ὁ εὐφνὴς Welcker †) ἀποφαίνεται, ὅτι ὁ τραγι-

IX, 15 "Λέγεται δὲ κἀκεῖνο πρὸς τούτοις, ὅτι ἄρα ἀπορῶν ἐκδοῦναι
τὴν θυγατέρα, ἔδωκεν αὐτῆ προῖκα ἔχειν τὰ ἔπη τὰ Κύπρια. Καὶ ὁμολογεῖ
τοῦτο Ηίνδαρος."
 Homer. dissert. prior σελ. 167

Τῶν δ' Ομήρου καὶ τόδε συνθέμενος ὅῆμα πόρσυν ἄγγελον ἐσλὸν ἔφα τιμὰν μεγίσταν πράματι παντὶ φέρειν.

<sup>3)</sup>  $^3I\lambda\iota\acute{a}\delta$ . O 207.  $\Sigma\chi\circ\lambda$ .  $\Pi\iota\nu\delta$ .  $N\varepsilon\mu$ . IV, 493. 4)  $N\varepsilon\mu$ . VII, 29. 5)  $^*I\sigma\vartheta\mu$ . IV, 63. 6) VII, 39. 7) Trilogie des Aeschylos  $\sigma\varepsilon\lambda$ . 484. Der epische Cyklus I, 132.

κὸς τὸν "Ομηρον ἐν εὐρυτέρα σημασία νοεῖ. Τὸν ἄνδρα διὰ μακρῶν ἐλέγχει ὁ ὁμηρικὸς Nitzsch¹). Ἡ Ἰλιὰς καὶ ἡ "Οδύσσεια οὕτω μεγάλα ἔπη εἰσίν, ὅστε οὐ δέονται ἄλλων, ὅπως μεγάλα δεῖπνα ὀνομασθῶσιν. Οἱ πλεῖστοι τῶν ἀρχαίων ἐπίστενον, ὅτι ὑπὸ τὰ δύο ταῦτα ἔπη πάντα, θεῖά τε καὶ ἀνθρώπινα, καλύπτονται²). Ἐπὶ τούτων οἱ μὲν φιλόσοφοι τὰ αὐτῶν φιλοσοφήματα ἐστήριζον, οἱ δὲ τραγικοὶ συνήθως τὰς ὑποθέσεις τῶν δραμάτων ἤντλουν. Πάνυ δ' εὐφυῶς ὁ Γαλάτων εἰκόνισε τὸν μὲν "Ομηρον ἐμοῦντα, τοὺς δ' ἄλλονς ποιητὰς ἀρνομένονς τὰ ἐμημεσμένα³).

Ο δε Σοφοκλής παρ' Ευσταθίω ονομάζεται φιλόμηρος<sup>4</sup>) καὶ ζηλωτης Ομηρον<sup>5</sup>). Ομὲν Πολέμωνπαρά Διογένει τῷ Λαερτίω 6) λέγει τὸν μὲν Ομηρον ἐπικὸν Σοφοκλέα, τὸν δὲ Σοφοκλῆ τραγικὸν "Ομηρον, ό δε Διονύσιος ό Αλικαρνασσεύς τ) μόνον τον Σοφοκλή εν τοῖς τραγικοῖς ὀνομάζει μιμητὴν τοῦ 'Ομήρου. Διὰ ταῦτα νομίζουσί τινες, δτι δ τραγικός τας ύποθέσεις των αύτοῦ δραμάτων έξ άλλων επών παρά την Ίλιάδα και την 'Οδύσσειαν λαβών έθεώρει αὐτὰ ώς όμηρικά. Τοῦτο τῆ ἀληθεία ού δαδίως δυνάμεθα πιστεύσαι. Τὰ ἐπίθετα φιλόμηρος και ζηλωτής 'Ομήρου ούκ αναγκάζουσιν ήμας δέξασθαι, δ τι Σοφοκλης εμιμήθη ύποθέσεις εξ επών, απερ δηθεν όμηοικά ενόμιζεν. Διότι ή τοῦ Σοφοκλέους μίμησις καὶ ὁ πρὸς τὸν "Ομηρον αὐτοῦ ζῆλος μᾶλλον εἰς ἄλλα, ἢ εἰς τὰς ὑποθέσεις αναφέρονται. Καὶ δη δ Αριστοτέλης δνομάζει τον Σοφοκλή μιμητήν τοῦ 'Ομήρου, ὅτι ἀμφότεροι σπουδαίους μιμοῦνται 8). Ἡ δὲ τοῦ Πολέμωνος φράσις, ὅτι ὁ μὲν Σοφοκλής έστιν "Ομηρος τραγικός, δ δέ "Ομηρος έπικός Σοφοκλής, δείκυνουν, δτι ό τραγικός άλλο τι εμιμήθη, ή τάς ύποθέσεις. Οὐ λείπει δὲ καὶ μαρτυρία τῶν ἀρχαίων τὴν ημετέραν ελασίαν επικυρούσα. Διότι εν τῷ βίω τοῦ Σο-

<sup>1)</sup> Sagenpoesie der Griechen σελ. 395 καὶ 396. 2) Σενοφ. Συμπ. IV, 6, 7. Μάξιμ. Τύρ. ΧΧΧΙΙ, 1. Στράβ. III, 157. Πλάτων. Ίων 53 D. 3) Αὶλιαν. Ποικίλ. ἱστορ. ΧΙΙΙ, 21. 4) Εἰς Ἰλιάδ. Μ 230 καὶ Σ 105. 5) Εἰς Ἰλιάδ. Ε 6. 6) IV, 3, 20. 7) "Όρα παρὰ Sengebusch, Homer. dissert. prior σελ. 171. 8) Περὶ Ποιητ. III, 2.

φοκλέους λέγεται 1), δτι οὖτος φέφει τοὺς μύθους κατ' Ἰχνος τοῦ ποιητοῦ, καὶ ὅτι ἐκμάττεται ὁμηφικὴν χάφιν ἢθοποιῶν καὶ ποικίλλων καὶ τοῖς ἐπινοήμασι τεχνικῶς χφώμενος. Πρὸς πᾶσι δὲ τούτοις ὁ φιλόμηφος καὶ ζηλωτὴς 'Ομήφου Σοφοκλῆς οὐκ ἄφειλεν, Ίνα μόνον ἐκ τῶν γνησίων ὁμηφικῶν ἐπῶν ὑποθέσεις λαμβάνη, ἀλλ' ἢδύνατο καὶ ἔλαβεν ἐξ ὅλου τοῦ ἐπικοῦ κύκλου, ὡς ὁητὴ τῶν ἀρχαίων μαρτυρία δείκνυσιν 2).

Πρὸς δὲ παρ' 'Αθηναίω ³) εὕρηται τοῦ Σοφοκλέους πρὸς τὴν 'Αφροδίτην ἱκεσία τις, ἢν ὁ Ψευδοηρόδοτος αὐτῷ τῷ 'Ομήρω ἀποδίδωσιν. 'Ο δὲ Sengebusch ') νομίζει, ὅτι, εἰ μὴ ὁ Σοφοκλῆς τοὺς στίχους τούτους ὁμηρικοὺς ἐθεώρει, οὐκ ἐχρῆτο αὐτοῖς. Πόσον τολμηραὶ εἰκασίαι συνέρρευσαν, ὅπως ἀποδείξωσιν, ὅ, τι ὄντως οὐκ ἀποδείκνυται! Τοὶς στίχοις τούτοις παρὰ τῷ λαῷ φερομένοις καὶ ὁ φιλόμηρος καὶ ὁ ὁμηρομάστιξ ἐχρῆτο μήτε ἀναλογιζόμενος, μήτε φιλολογῶν, ὑπό τίνος οὖτοι ἐποιήθησαν. Ἐν ὀνόματι λοιπὸν τῆς ἐπιστήμης τὸν εὐφυέστατον καὶ ἀγχινούστατον Σοφοκλέα μὴ καταβιβάσωμεν εἰς ψιλὸν τοῦ 'Ομήρου ἀντιγραφέα. ''Αλλως οἱ τέσσαρες οὖτοι στίχοι οὐκ ἔστιν ὁ μέγας ἐπικὸς κύκλος, ὑφ' δν οἱ περὶ τὸν Welcker μέχρι θανάτου τὸν ''Ομηρον πιέζουσιν, ἀλλὰ μικρότατον φορτίον, ὅπερ οἱ τοῦ ποιητοῦ

<sup>1)</sup> Westermann, Βιογράφοι σελ. 131 "Τὸ πᾶν μὲν οὖν ὁμηρικῶς ὀνόμαζε· τούς τε γὰρ μύθους φέρει κατ Ἰχνος τοῦ ποιητοῦ καὶ τὴν ἸΟδυσσειαν δ' ἐν πολλοῖς δράμασιν ἀπογράφεται .... ἦθοποιεῖ δὲ καὶ ποικίλλει καὶ τοῖς ἐπινοήμασι τεχνικῶς χρῆται, ὁμηρικὴν ἐκματτόμενος χάριν. "Οθεν εἰπεῖν Ἰωνικόν τινα μόνον Σοφοκλέα τυγχάνειν Όμήρου μαθητήν." 2) Ίθην. VII, 277 "Έχαιρε δ' ὁ Σοφοκλῆς τῷ ἐπικῷ κύκλῳ, ὡς καὶ ὅλα δράματα ποιῆσαι κατακολουθῶν τῆ ἐν τοίτῳ μυθοποιίᾳ." 3) ΧΙΙΙ, 592 "Σοφοκλῆς δ' ὁ τραγψδοποιὸς ἦδη γέρων ὧν ἦράσθη Θεωρίδος τῆς ἑταίρας. Ίκετεύων οὖν τὴν Ἰφροδίτην φησί

Κλῦθί μευ εὐχομένου, Κουροτρόφε, δὸς δὲ γυναῖκα τήνδε νέων μὲν ἀναίνεσθαι φιλότητα καὶ εὐνήν, ήδ' ἐπιτερπέσθω πολιοκροτάφοισι γέρουσιν, ὧν ἐσχὺς μὲν ἀπήμβλυνται θυμὸς δὲ μενοινῷ.

<sup>4)</sup> Homer, dissert, prior  $\sigma \epsilon \lambda$ . 172 "Sophocles autem nisi Homeri eos credidisset, vix futurum fuisse duco, ut iis uteretur."

ώμοι οἱ Ἰλιάδα δλην καὶ ᾿Οδύσσειαν φέροντες ἀμοχθως δύνανται φέρειν.

Ο δε κωμικός Αριστοφάνης πολλαγού των αίτου κωμωδιών παρώδησεν όμηρικά χωρία καὶ πρόσωπα, ώς τὸν ἐν τη Ἰλιάδι πολυθρύλητον στίχον τοῦ Νέστορος 1), καὶ τὸν Οὖτιν 2) καὶ Κίρκην 3) τῆς 'Οδυσσείας. 'Αλλ' ὁσάκις τοῦ 'Ομήρου μνημονεύει, ἀεί ποτε ώς ποιητήν τῆς Ἰλιάδος καὶ 'Οδυσσείας αὐτὸν ὀνομάζει 4). Μόνον οἱ Ίππεῖς 5) περιέγουσιν ενα στίγον τη μικρά Ἰλιάδι ἀνήκοντα. ᾿Αλλ΄ αμφίβολόν έστιν, εὶ ὁ Αριστοφάνης τοῦτον ἐν τῆ μικρα Ἰλιάδι ἀνέγνω, ἢ παρὰ τῷ λαῷ αὐτὸν ἤκουσεν. διότι παροιμία ξστίν. Πρός δὲ στίχος τις τῶν Ἐπιγόνων προφέρεται εν τη Ελρήνη 6) ύπὸ τοῦ νίοῦ τοῦ Λαμάγου. Έχ τούτου δρμώμενοί τινες αποφαίνονται, δτι καί οί Ἐπίγονοι ἐν τοῖς σχολείοις ἐδιδάσκοντο καὶ διὰ τοῦτο δμηρικόν έπος εθεωρούντο. "Ομως, εὶ τούτο ην άληθές, έδει είναι γνωστόν έχ πολλών της αργαιότητος μαρτυριών, καὶ οὐχὶ ἐξ ένὸς μικροῦ ὑπαινιγμοῦ. Ο τε Πλάτων καὶ ὁ Ξενοφων, καίπερ συχνάκις μνείαν τῆς παιδείσεως τῶν παίδων ποιούμενοι, όμως οὐδαμοῦ λέγουσιν, ὅτι οὖτοι πρὸς τῆ Ἰλιάδι καὶ τῆ Ὀδυσσεία καὶ ἄλλα ἔπη ἐδιδάσκοντο. Διὰ ταῦτα δικαίως ὁ Nitzsch ἀρνεῖται, ὅτι ὁ κωμικὸς ἐν ταῖς αύτοῦ πωμωδίαις στίγους έχ τοῦ ἐπιχοῦ κύκλου ἐνυφάνας τοῦτον τῷ Ὁμήρῳ ἀπέδιδεν 7).

Τῶν δὲ ὁπτόρων ὁ μὲν Ἰσοκράτης ἐν τῷ Πανηγυρικῷ λέγει, ὅτι ἡ Ὁμήρου ποίησις ἔλαβε μείζω δόξαν· διότι ὁ ποιητὴς καλῶς ἐνεκωμίασε τοὺς πολεμήσαντας τοῖς βαρβάροις, καὶ τούτου ἕνεκεν, ὡς λέγει, οἱ πρόγονοι ἐποίησαν ἔντιμον τὴν τέχνην αὐτοῦ ἔν τε τοῖς μουσικοῖς ἄθλοις καὶ τῆ παιδεύσει τῶν νεωτέρων, ἵνα πολλάκις ἀκούοντες

Εἰρην. 1097 ἐν παραβολῆ πρὸς Ἰλιάδ. Ι, 63. 2) Σφῆχ. 186.

<sup>3)</sup> Πλούτ. 362. 4) Νεφέλ. 1056. 'Ορνιθ. 910 καὶ 914. 5) Στίχ. 1056.

<sup>6)</sup> Στίχ. 1270

Νῦν αὖθ ' ὁπλοτέρων ἀνδρῶν ἀρχώμεθα.

<sup>7)</sup> Sagenpoesie der Griechen σελ. 341.

τῶν ἐπῶν ἐκμανθάνωσι τὴν ἔχθραν πρὸς τοὺς βαρβάρους, καὶ ζηλῶσι τὰς ἀρετὰς τῶν στρατευσαμένων¹). 'Ο δὲ Αυκοῦργος ἐν τῷ καιὰ Αεωκράτους λέγει, ὅτι οἱ πατέρες οὕτω σπουδαῖον τὸν ποιητὴν ὑπέλαβον, ὥστε νόμον ἔθεντο, Ἰνα καθ' ἑκάστην πενταετηρίδα ἐν τοῖς Παναθηναίοις μόνον τῶν ἄλλων ποιητῶν ὁ αψω ὁ εῖσθαι τὰ ἔπη ἐπίδειξιν ποιούμενοι πρὸς τοὺς Ἑλληνας, ὅτι τὰ κάλλιστα τῶν ἔργων προηροῦντο. Μετὰ ταῦτα ὁ ὑήτωρ ἀποσπῷ χωρίον ἐν τῆς Ἰλιάδος²). Ἐκ τῶν χωρίων τούτων τῶν ὑητόρων πρόδηλον γίνεται, ὅτι οἱ ἀρχαῖοι ὡς ποίησιν καὶ ἔπη 'Ομήρον ἐνόουν τὴν Ἰλιάδα, ὅτι ταύτην ἐρραψώδουν (ἔν γε τοῖς Παναθηναίοις), καὶ ὅτι ταύτην οἱ παῖδες ἐν τοῖς σχολείοις ἐδιδάσκοντο.

Ο δ' Αλσχίνης εν τῷ κατὰ Τιμάρχον πολλαχοῦ 3) ονομάζει τὸν "Ομηρον, ἀλλ' ἀεὶ ἐκ τῆς Ἰλιάδος. Μόνον ἔν τινι χωρίω γίνεται μνεία ημιστιχίου 4) μηκέτι εν τη Ἰλιάδι εύρισκομένου, εί καὶ ὁ ἡήιωρ ὀνομάζει τὴν Ἰλιάδα. Έντεῦθεν δρμώμενος δ ευφυής Welcker αποφαίνεται, ότι δ δήτωρ δνομάζει τὸν "Ομηρον ἐκ τῆς μικρᾶς Ἰλιάδος. ᾿Αλλ', εί δ δήτωρ ταύτην ενόει, ώφειλε προσθείναι το επίθετον μικράν. Διότι άλλως οί τοῦ δήτορος απροαταί έν τε τοῖς σχολείοις και παρά των δαψωδων και έν παντί τω βίω την μεγάλην Ιλιάδα ακούοντες ουν ηδύναντο νοησαι, ότι οδτος την μικράν νοεί. "Ομοιον χωρίον ύπάρχει καὶ ἐν τῆ τοῦ Αριστοτέλους Ποιητική 5), ἐν ή ἐνόησαν μέν τινες την μικράν Ἰλιάδα, ὅμως ὅ τε Hermann καὶ ὁ Ritter 6) δικαίως παρατηρούσιν, ότι άνευ τοῦ ἐπιθέτου μικρά οὐ δύναται τοῦτο τὸ ἐπος νοηθηναι. 'Ο δὲ Barnesius 7) διώρθωσε μὲν τὸ χωρίον τοῦ δήτορος εἰς Θηβαϊδα, δμως δικαίως ελέγχεται ψπὸ τοῦ Wolf 8) δι' αὐτοῦ δὴ τούτου τοῦ χωρίου ἀπο-

<sup>1) §, 159. 2) §. 102.</sup> Ἰλιάδ. Ο 494—499. 3) §. 123, 133, 142. Ἐν παραβολή πρὸς Ἰλιάδ. Π 97—100. Ψ 94. Λ 786. Κ 37. Χ 229. 4) §. 141 "Καὶ τόν "Ομηρον πολλάχις ἐν τῆ Ἰλιάδι λέγοντα πρὸ τοῦ τι τῶν μελλόντων γενέσθαι" φήμη δ' εἰς στρατὸν ἦλθε." 5) ΧV, 7. 6) Commentar. σελ. 161. 7) Commentar. in Poet. Arist. σελ. 191. 8) Αἰσχ. κατὰ Τιμάρχ. ἔκδ. Reisc.

δεικνύοντος, ότι τὸ κείμενον τῆς Ἰλιάδος τὸ ὑπὸ Ἰλεξάνδρου τοῦ μεγάλου ἀναγνωσθέν οὐκ ἔγομεν πλέον. Πάντες δ' δμολογούσιν, ότι πολλοί στίχοι έκ των δμηρικών επών έξέροευσαν. Ο ταύτην λοιπον την λύσιν τοῦ ζητήματος ίπανην νομίζων δύναται ένταῦθα άναπαύεσθαι. Λιότι ήμεις επιθυμούμεν πορρωτέρω γωρείν. Εί δ Αλσγίνης είγεν ύπ' όψιν τὸ μέχρις ήμων περιελθόν όμηρικόν κείμενον, εν των τριών συνέβη. Ο δήτωρ ωνόμασε την Ιλιάδα πλανηθείς, ή επί τῷ πλανησαι, ή την έννοιαν μόνον επ της μιπρᾶς Ἰλιάδος καὶ μὴ αὐτὰς τὰς λέξεις λαβών. "Οτι δ Αλοχίνης ηδύνατο πλανηθηναι, άφ' οξ τούς φιλοσόφους Πλάτωνα καὶ Αριστοτέλη εξορμεν άμαρτάνοντας καὶ ονόματα συγνάκις συγγέοντας, οὐκ ἔστιν ἀπίθανον. Ίσως δ' δ φήτως και έκουσίως, ώς δ Nitzsch ελκάζει, τούς αύτοῦ ακροατάς επλάνησεν. Διότι οι δήτορες είς την επίτευξιν τοῦ σποποῦ ἀφορώντες τῆς ἀληθείας όλιγωροῦσιν. Καὶ δή ενταύθα ο Αλσχίνης γινώσκων μέν, δτι τὰ ἐν τῆ Ἰλιάδι άβασανίστως πιστεύονται, μη εύρων δε την Φήμην εν τούτω τῷ ἐπει ηναγκάσθη κυρώσαι τὸν λόγον αύτοῦ ἐν ὀνόματι τῆς Ἰλιάδος. Ούτως δ δήτωρ πλανᾶ μεν τοὺς ἀκροατάς νομίζοντας, ότι ή Φήμη εν τη μεγάλη Ἰλιάδι περιέγεται, όμως ή πλάνη αποβαίνει αθωοτέρα, ή όλως τον χαρακτήρα τούτον αποβάλλει, αν μνησθώμεν, δτι όντως δ "Ομηρος την ιδέαν δι' άλλων λέξεων εξέφρασεν. Οι την 'Ιλιάδα αναγνόντες γινώσκουσιν, ότι ό "Ομηρος αντί τῆς Φήμης χρηται εν τη αὐτη εννοία τη "Οσση 1) καὶ τη "Ιριδι 2). Λοιπον ο Αισχίνης αντί της "Οσσης και "Ιριδος έχρησατο τη Φήμη, δπως ήχη ή αὐτη λέξις, ύφ' ην καὶ βωμός ἐν 'Αθήναις ήν καὶ ὐφ' ήν διὰ τῆς μαρτυρίας τοῦ τε Ήσιόδου καὶ Ευριπίδου εκυρούτο, και πρός πάσι τούτοις ό του δήτορος λόγος ἀπήτει.

Ένταῦθα ἤδη ἦδυνάμεθα παύσασθαι τῆς ἐρεύνης τῶν ξητόρων. Διότι οὐδ αὐτὸς ὁ Welcker, ἀν μὴ πλανώμεθα,

Ἰλιάδ. Β 93. Παράβαλ. καὶ ᾿Οδυσσ. Ω 473.
 Ἰλιάδ. Γ 121.

μέμνηται τοῦ γωρίου τοῦ Ψευδοδημοσθένους 1), καθ' ο άποδίδοται τῶ 'Ομήρω ὁ μῦθος, ὅτι οἱ Ακαμαντίδαι νάοιν τῆς μητρός (;) ἐπὶ Τροίαν τὸν ἀπάμαντα ἔπεμψαν 2). ἀλλί ένταῦθα οὐ προσηκόντως προσκρούει ὁ Nitzseh. Διότι οἱ άρχαῖοι ήδη τὸ ζήτημα έλυσαν. Ο Πλούταρχος εν τῷ βίφ Θησέως λέγων, ότι ή τοῦ ήρωος μήτηρ Αίθρα απήχθη αλγμάλωτος είς Λακεδαίμονα και έκειθεν είς Τροίαν, παρέγει μάρτυρα τὸν κάτωθι τῆς Ἰλιάδος στίχον. Παρατηρεῖ όμως ο Χαιρωνεύς, δτι τινές ώς νόθον αὐτὸν διέβαλλον. Οί ἀργαῖοι, ώς γνωστόν, ἀπέδιδον πολλούς μύθους τῶ Όμήρω, δστις τούτους μόνον υπηνίσσετο. Τοῦτο καὶ άλλοι μεν συχνάκις εποίουν, μάλιστα δ' οἱ δήτορες φυλετικάς μικροφιλοτιμίας κολακεύοντες, ώς ενταθθα ό Ψενδοδημοσθένης. Ο ελοημένος λοιπον στίχος ίκανος ήν, δπως ὁ κόλαξ των Απαμαντιδων δήτωρ δλόπληρον τὸν μῦθον τω Όμηρω αποδώ. Οξιτος δ', ώς νομίζομεν, ου λίαν του όμηρικου ύπαινιγμοῦ ἀφίσταται. Διότι ἡ Αίθρα κατὰ τὸ μνημονευθέν της Ἰλιάδος χωρίον ἀκολουθεῖ τη Ελένη, καὶ εκαστος ηδύνατο, ώς οἱ τῷ Πλοντάρχω τὸν μῦθον διηγούμενοι, εἰκάσαι, ότι τοῦ 'Ομήρου μαρτυροῦντος εκείνη εἰς Τροίαν ἀπαγθεῖσα αλτία της στρατείας του 'Ακάμαντος εγένετο. 'Η απόδειξις αύτη ίκανη ήμιν έστιν. Εί τις διμως δέχεται, δτι οί δαψωδοί την των Ακαμαντιδών φυλην κολακεύοντες παρενέβαλλον στίχους, οί τινες ώς μη πανταγοῦ ἀδόμενοι οὐ περιεσώθησαν ήμιν, ή ότι οδτοι την μικράν Ιλιάδα, ώς ό Nitzsch εἰκάζει 3), παρὰ τῆ εἰρημένη φυλῆ ώς δμηρικὸν ἔπος

<sup>1)</sup> Επιτάφ. 1398 , Εμέμνηντο Ακαμαντίδαι τῶν ἐπῶν, ἐν οἶς "Ομηφος ἔνεκα τῆς μητφός φησιν Αἴθρας Ακάμαντα εἰς Τφοίαν στεῖλαι." 2) Κεφ. ΧΧΧΙΥ , Αἴθραν δὲ τὴν Θησέως μητέφα γενομένην αἰχμάλωτον ἀπαχθῆναι λέγουσιν εἰς Λακεδαίμονα κἀκεῖθεν εἰς Τφοίαν μετὰ Ἑλένης καὶ μαφτυφεῖν "Ομηφον, ἔπεσθαι τῆ Ἑλένη φάμενον

Αἴθοην Πιτθῆος θύγατοα Κλυμένην τε βοῶπιν οἱ δὲ καὶ τοῦτο τὸ ἔπος διαβάλλουσι... '' Ἰλιάδ. Γ 144. 3) Sagenpoesie der Griechen σελ. 348 "So mögen wir uns vorstellen, Rhapsoden von Chios haben diese Akamantiden als besonders günstige Hörer aufgesucht und die clin. Ilias ihnen in freien Zusammenkünften vorgetragen als ein Homerisches Gedicht."

ήδον, οὖκ ἀντιλέγομεν, ἀλλὰ μᾶλλον χαίρομεν καὶ ἄλλας ἀφορμὰς εὐρίσκοντες, ἐξ ὧν οἱ συμφέρον ἔχοντες τῷ Ὁμήρῳ καὶ ἄλλα ἔπη ἀπέδιδον.

Έν τοῖς ἔμπροσθεν ηδη εἴπομέν τινα περὶ τῶν φιλοσόφων Ξενοφωντος, Πλάτωνος καὶ Αριστοτέλους. Ένταῦθα περί μέν τοῦ πρώτου οὐκ ἔχομέν τι προσθείναι, περί δὲ τῶν τελευταίων όλίγα. Ὁ Πλάτων ἀπειραίκις τὸν Ὁμηρον ονομάζων πανταχοῦ νοεῖ αὐτὸν ώς ποιητὴν τῆς Ἰλιάδος και 'Οδυσσείας. 'Αλλ' δ ευφυής Welcker 1) επενόησε τρόπον, ὅπως καὶ ὁ φιλόσοφος δώρον ἐκ τοῦ ἐπικοῦ κύκλου τῷ ποιητῆ προσενέγκη. Διότι ἐν Γοργία λέγει ,,Οὐκοῦν οῖ γε δίκαιοι ημεροι, ως έφη "Ομηρος" 2). Η έννοια δμως τοῦ γωρίου τούτου εθρηται, ώς και ό έρμηνευτής του Πλάτωνος Stalbaum παρατηρεί, εν τη 'Οδυσσεία 3). Πάνυ δ' όρθως ἐσημείωσεν ὁ Nitzsch 4), ὅτι ἐπὶ Πλάτωνος τὸ ἐπίθε τον άγριος ην εν αντιθέσει πρός τὸ ήμερος, ώς καὶ εν τη νεωτέρα έλληνική γλώσση. Καὶ αὐτὸς ὁ Πλάτων έρμηνεύει ξαυτόν εν τη Πολιτεία λέγων ,,δικαία τε καὶ ήμερος ή δυσκοινώνητος καὶ ἀγρία" 5). "Ωστε δ φιλόσοφος οὖτε τὰ Κύπρια ἔπη, οὖτε τὴν Θηβαϊδα, οὖτε τὴν Οἰχαλίας ἅλωσιν τῷ Ομήρω ἀποδίδωσιν, ώς ὁ Welcker ἀποφαίνεται 6). Πρός δὲ τοὺς νομίζοντας, ὅτι ὁ Πλάτων καὶ ἐν Εὐθύφρονι διὰ τῆς φράσεως ὁ ποιητής ὁ ποιήσας?) ἀποδίδωσι τῷ Ομήρω τὰ Κύπρια ἔπη, δύναταί τις ἀρνηθηναι ἀπόκρισιν. Διότι ήδη δ Σχολιαστής τοῦ Πλάτωνος λέγει, δτι ή εν τῷ διαλόγῳ φράσις ελήφθη εν τῶν Κυπρίων τοῦ Στασίνου 8). Οὐ διερχόμεθα διως ἐν σιγῆ τὸ ἐν δευτέρω Αλκιβιάδη χωρίον 9), καθ' δ δ Μαργίτης αποδίδοται τῷ Όμήρω.

<sup>1)</sup> Der epische Cyklus I, 133. 2) LXXII, 516. 3) 'Οδυσσ. Z 120. 4) Αὐτόθι σελ. 336. 5) 486 B. 6) Αὐτόθι σελ. 133. 7) "Ορα Nitzsch, Sagenpoesie der Griechen σελ. 336. 8) "Εκδ. Βekker, II, σελ. 328 "Ίνα περ δέος, ἔνθα καὶ αἰδώς, ἐπὶ τῶν καιὰ φόβον ἐπιεικῶν. Εἴρηται δὲ ἐκ τῶν Στασίνου Κυπρίων." 9) 147 C "Οὐ γὰρ δήπου "Ομηρόν γε τὸν θειόιατόν τε καὶ σοφώτατον ποιητὴν ἄγνοεῖν δοκεῖς, ὡς οὐχ οἶόν τε ἦν ἐπίστασθαι κακῶς ἐκεῖνος γάρ ἐστιν ὁ λέγων τὸν Μαργίτην πολλά μὲν ἐπίστασθαι, κακῶς δέ, φησί, πάντα ἦπίστατο."

Έπειδη δμως ό διάλογος ύπὸ τῶν κριτικῶν νόθος θεωρεῖται, ό Πλάτων ἀπαλάσσεται τῆς εὐθύνης. 'Αλλὰ τῆς ἐρεύνης ἡμῶν μέχρι τῶν ψευδεπιγράφων ἐπεκταθείσης, ἕκαστος ἀπαιτεῖ παρ' ἡμῶν ἐξήγησιν, ῆν ἐν τοῖς ἑπομένοις λαμβάνει.

Από του διδασκάλου μεταβαίνομεν είς τὸν μαθητην. Ο Αριστοτέλης σαφώς γινώσκει, ότι άλλος ό "Ομηρος καί άλλοι οἱ ποιηταὶ τῶν Κυπρίων, τῆς Ἰλίου πέρσεως καὶ τῆς μικράς 'Ιλιάδος 1). 'Αφ' οδ δ' δ Σταγειρίτης ηρνήθη τω Όμήρω την μικράν Ιλιάδα, ούδεις δύναται έν τω χωρίω, έν δ ούτος πραγματεύεται περί της λύσεως των μύθων ώς από μηχανης, νοησαι την μικραν Ίλιασα<sup>2</sup>). Λιότι εν τῷ χωρίω τούτω της Ποιητικής, ως δρθώς παρατηρεί δ Ritter 3), ο φιλόσοφος νοεί τὸν ἐν τῆ Ἰλιάδι τῶν Ἰλχαιῶν απόπλουν, δυ κωλύει ή Αθηνα 4). Του δε Μαργίτην, δυ δ Ψευδοπλάτων τῷ 'Ομήρω ἀποδίδωσι, καὶ ὁ Σταγειρίτης τῷ αὐτῷ ποιητῆ ὑποβάλλει 5). Ἐπειδὴ δὲ τὸ ἔπος καὶ ἄλλοι τῷ Μελησιγενεῖ ὑπέβαλον, ἡ ὑπὸ τῶν Κολοφωνίων διαδοθείσα φήμη, ώς δοκεί, μείζονος πίστεως έτυχεν, ή αί των άλλων πόλεων. Διότι τὸ ἔπος καὶ λίαν ἀρχαῖον ἦν, καὶ εποιήθη εν πόλει μεγίστην άξίωσιν εχούση, δτι πατρίς ή μητρόπολις τοῦ ποιητοῦ ἐστιν. Ἡ φήμη δὲ τῶν Κολοφωνίων καὶ άλλαχοῦ στήριγμα εὖρεν. Ως οἱ ἀρχαῖοι φιλόσοφοι ενόμιζον, ότι εν τοῖς όμηρικοῖς έπεσι πάντα τὰ φιλοσοφικά συστήματα ύπολανθάνουσιν, ούτως οί ποιηταί καί οί περί ποιήσεως φιλοσοφούντες έθεώρουν τον "Ομηρον ώς τὸν ἀρχηγὸν πάντων τῶν εἰδῶν τῆς ποιήσεως. Διὰ τοῦτο δ Nitzsch 6) την αλτίαν της αποδόσεως του Μαργίτου τώ Ομήρω ανευρίσκει εν τω ενθουσιασμώ των αρχαίων θεωοούντων τὸν "Ομηρον ώς ἀρχηγὸν καὶ ἡγεμόνα τῆς ἐποποιίας, της τραγωδίας και της κωμωδίας. Ο δε Αριστοτέλης τὸν "Ομηρον ώς τὸ ἐντελέστατον πρότυπον τῆς ποιή-

<sup>1)</sup> Περὶ ποιητ. κεφ. 23 "Οἶον ὁ τὰ Κύπρια ποιήσας καὶ τὴν μικρὰν Ἰλιάδα." Καὶ κεφ. 18 ""Οσοι πέρσιν Ἰλίου ὅλην ἐποίησαν." 2) Αὐτόθι κεφ. 15. 3) Comment. in Arist. Poet. σελ. 190. 4) Ἰλιάδ. Β 155—181. 5) Κεφ. IV. 6) Sagenpoesie der Griechen σελ. 306.

σεως θεωρών την μέν Ἰλιάδα καὶ ᾿Οδύσσειαν πρὸς τραγωδίαν, τὸν δὲ Μαργίτην πρὸς κωμωδίαν παραβάλλει ¹). ΄Ο Σταγειρίτης ἔζη ἐν τῆ ἀτμοσφαίρα τοῦ γενικοῦ τούτου ἐνθουσιασμοῦ καὶ ἐν ταύτη ἐφιλοσόφει.

Ούτω λοιπον εξητάσαμεν τους επισημοτέρους της άργαιότητος άνδρας, ών οί μεν σαφέστερον, οί δε σκοτεινότερον ωμολόγησαν, δτι δ "Ομηρος μόνον την Ίλιάδα καὶ την 'Ο δύσσειαν έποίησεν. Τινές δε διά τούς εξοημένους λόγους απέδιδου αὐτῷ καὶ τὸν Μαργίτην καὶ εί τι άλλο. Έν πολλαῖς όμως τῆς Έλλάδος πόλεσι τῶ Ομήρω πλείω έπη υπεβάλλοντο, ίσως δέ και τινες των επισήμων της άρχαιότητος ανδρών εκ των τοπικών τούτων είδήσεων, ή εκ μεγάλου πρός του ποιητήν ενθουσιασμού, ή εξ υπερόγου άρετης έπους τινός επλανήθησαν. Τοῦτο οὐκ άρνούμεθα. Τοιαύτη ἄρνησις ελέγγει παρανόησιν τῶν ὑπὸ τῆς ἀργαιότητος παραδοθεισών είδήσεων. Διότι ήδη δ Ήρόδοτος, ώς είοηται, γινώσκει, ότι οἱ Ἐπίγονοι καὶ τὰ Κύπρια ἔπη τῷ 'Ομήρω ύπό τινων απεδίδοντο. 'Ο δε Παυσανίας 2) παραδίδωσιν, ότι ήδη δ ελεγειακός ποιητής (άν μη διορθωθή είς άλλο ὄνομα) Καλλίνος, δστις έν έτει 640  $\Pi \cdot X$  έζη, την Θηβαϊδα όμηρικον έπος εθεώρει. 'Αλλ' επλανήθη επ της ποιητικής του έπους άξίας, ην και δ Πανσανίας έπαινεῖ. Πρός δὲ παρὰ τῷ λαῷ οἱ ὁαψωδοὶ συνεβάλλοντο πρός ἐπέκτασιν τῆς περιοχῆς τοῦ όμηρικοῦ ὀνόματος. Διότι οδτοι ένίστε καὶ άλλα έπη ώς όμηρικά έν μικροτέραις πανηγύρεσι καὶ συναθροίσεσι τοῦ λαοῦ ἦδον.

Μετὰ τούτους ὅμως οἱ ᾿Αλεξανδρινοὶ τὴν μικροφιλοτιμίαν τῶν Ἑλληνίδων πόλεων ἀπώσαντες καὶ τὸν πρὸς τὸν ¨Ομηρον γενικὸν ἐνθουσιασμὸν τοῦ ἑλληνικοῦ κόσμου ἀπο-

<sup>1)</sup> Κεφ. ΙV "Οὕτω καὶ τὰ τῆς τραγφδίας σχήματα πρῶτος ὑπέθειξεν, οὐ ψόγον, ἀλλὰ τὸ γελοῖον δραματοποιήσας · ὁ γὰρ Μαργίτης ἀνάλογον ἔχει, ὥσπερ Ἰλιὰς καὶ ἸΟθύσσεια πρὸς τὰς τραγφθίας, οὕτω καὶ οὖτος πρὸς τὰς κωμφθίας. " 2) ΙΧ, 9, 3 "Τὰ θὲ ἔπη ταῦτα (δηλ. τὴν Θηβαΐθα) Καλλῖνος, ἀφικόμενος αὐιῶν εἰς μνήμην, ἔφησεν "Ομηρον τὸν ποιήσαντα εἰναι. Καλλίνφ δὲ πολλοί τε καὶ ἄξιοι λόγου κατὰ ταῦτα ἔγνωσαν. Έγὼ θὲ τὴν ποίησιν ταύτην μετά γε Ἰλιάδα καὶ ἸΟδύσσειαν ἔπαινῶ μάλιστα. "

σοβήσαντες ξπιτυχέστερον περὶ αὐτοῦ ἔκριναν. Εἰκάζομεν δ', ὅτι τὸ ἔργον αὐτῶν οὐκ ἦν δυσχερές. Διότι οὐ μόνον οἱ ἔξοχώτεροι τῆς ἀρχαιότητος ἀνδρες τὰ τοῦ ἔπικοῦ κύκλου οὐκ ἐθεώρουν ὁμηρικά, ἀλλὰ καὶ αἱ εἰδήσεις, καθ' ᾶς ταῦτα τῷ 'Ομήρῳ ὑπεβάλλοντο, οὐκ ἦσαν κοιναὶ παντὶ τῷ ἔλληνικῷ κόσμῳ, ἀλλὰ μόνον τοπικαί. Οῦτως ἐπεκράτησεν ἡ τῶν 'Αλεξανδρινῶν κρίσις, ὅτι ἔπη τοῦ 'Ομήρου ἀληθῆ, βέβαια καὶ ἀναμφίλεκτά εἰσι μόνον ἡ Ἰλιὰς καὶ ἡ 'Οδύσσεια'). Τινὲς δὲ τούτων πορρωτέρω προβάντες ἐχώρισαν καὶ τὴν 'Οδύσσειαν ἀπὸ τῆς Ἰλιάδος, ῆν μόνην τῷ Όμήρῳ ἀπέδιδον, καὶ διὰ τοῦτο Χωρίζοντες ²) ἐκλήθησαν.

'Αλλ' ἴσως οὐδεὶς παρ' ἡμῶν ἀπαιτεῖ, ὅπως ἐν τῷδε τῷ πονήματι ἀπριβέστερον τὰ τοῦ ἐπιποῦ κύκλου ἐξετάσαντες πλείω συμπεράσματα την Ιστορίαν των δμηρικών έπων άφορωντα έξαγάγωμεν. Διότι τοῦτο μόνον εν Ιδιαιτέρα πραγματεία ξφικτόν έστιν. Έντανθα ίκανόν έστιν ήμιν, ότι οἱ ἀρχαῖοι τὸ τοῦ Ὁμήρου ὄνομα ἐπὶ τῶν ἐπῶν τοῦ επικοῦ κύκλου οὐκ εξέτεινου, ὅτι ἡ Ἰλιὰς καὶ ἡ ᾿Οδύσσεια έπη διάφορα τοῦ ἐπικοῦ κύκλου εἰσίν, τὰ ἀρχαιότερα πάντων των άλλων, ερραψωδούντο συνήθως εν τοίς άγωσιν, ανεγινώσκοντο εν τοῖς σχολείοις, εκ τούτων οἱ φιλόσοφοι ηντλουν 3), η, μαλλον είπειν, τούτοις τὰ ίδια φιλοσοφήματα απέδιδον, εκ τούτων οί ποιηταί συνήθως τας ύποθέσεις των αύτων δραμάτων ελάμβανον, τούτοις οἱ πολιτικοὶ εν παντί καιρῷ καὶ ἐν παντί τῷ βίω ἐχρῶντο, ἐν ῷ τὰ ἔπη, άπερ βραδύτερον επικός κύκλος εκλήθησαν, ήσαν ποιήματα μαλλον φιλολογικά και την ποιητικήν άξιαν και την ένότητα, ώς εν τῷ έπομένω βιβλίω δειχθήσεται, ηττονα.

Τοιαῦτα δ' ἔπη μνημονεύονται ὑπὸ τῶν ἀρχαίων περὶ τὰ τριάκοντα, ὧν πέντε τὸν Τρωικὸν μῦθον περιελάμβα-

<sup>1)</sup> Βιογραφία ΣΤ "Ποιήματα δ' αὐτοῦ ἀναμφίλεκτα Ἰλιὰς καὶ Ἰδόύσσειαν.

2) Βιογραφία Γ΄ "Γέγραφε δὲ ποιήσεις δύο, Ἰλιάδα καὶ Ἰδόύσσειαν, ην ξένων καὶ Ἑλλάνικος ἀφαιροῦνται αὐτοῦ." Anecd. Rom. σελ. 6 "Πρὸς τοὺς λέγοντας μὴ εἰναι τοῦ αὐτοὖ ποιητοῦ Ἰλιάδα καὶ Ἰδόύσσειαν." Σχολ. εἰς Ἰλιάδ. Μ 435 "Πρὸς τὸ ξένωνος παράδοξον." 3) Ύπὸ τοῦ Πλινίου Φυσικ. ἰστορ. ΧVII, 5 ὁ ρηρος ὀνομάζεται Fons ingeniorum.

νον, τα Κύπρια έπη, ή Αλθιοπίς, ή Ίλίου πέρσις, ή μικρά 'Ιλιάς καὶ ή Τηλεγονία. Τὰ δὲ λοιπὰ εἶχον ὑπόθεσιν ἄλλους μύθους, ώς τὸν Θηβαϊκόν, τοὺς ἄθλους τοῦ Ἡρακλέους κτλ. Ό Εκαταΐος ήδη, δ Φερεκύδης και οι άλλοι λογογράφοι έθεντο θέμα, όπως τὸν μέγαν τοῦτον μυθικὸν πλοῦτον χρονολογικῶς κατατάξωσιν. Ύπὸ τῆς αὐτῆς δ' ἀργῆς βραδύτερον δρμώμενοι καὶ οί 'Αλεξανδρινοί κριτικοί κατ' εντολήν Πτολεμαίου τοῦ Φιλαδέλφου τὰ ἔπη τοῦ Όμήρου καὶ τῶν άλλων επικών είς εν συνήρμοσάν πως 1). Τὸ άθροισμα δὲ τοῦτο ἐκ τῆς μίξεως τοῦ Οὐρανοῦ καὶ τῆς Γῆς ἀρχόμενον καὶ εἰς τὸν ὑπὸ τοῦ Τηλεγόνον θάνατον τοῦ Ὀδυσσέως ληγον ωνομάσθη επικός κύκλος. Τὰ έπη ταῦτα, ως δ Πρόκλος εν τη Χρηστομαθεία μαρτυρεί 2), οιχί κατά την ποιητικήν αὐτῶν ἀξίαν, ἀλλὰ κατὰ τὴν σειρὰν τῆς διηγήσεως ετέθησαν. Έπειδη δ' οί 'Αλεξανδρινοί ταύτη τη άρχη ήκολούθησαν, έταξαν είς τὸν επικον κύκλον και τὰ τοῦ Όμήρου έπη είς εν συναθροίσαντες χρυσόν, άργυρον, χαλκόν καὶ σίδηρον. 'Αλλ' ώς δ γρυσός τῷ χαλκῷ καὶ σιδήρω παρατιθέμενος οὐ μόνον τὴν αύτοῦ λάμψιν οὐκ ἀπόλλυσιν, άλλα και επιφανέστερος γίνεται, ούτω και εν τῆ παραθέσει των ανίσων την αξίαν επων συνέβη. Τα δε έπη τοῦ

<sup>1)</sup> Σχόλ. εἰς Πλοῦτ. 'Αριστοφ. Ex Caecio in comment. comoed. Arist. in Pluto, quam possumus opulentiam etc. "Alexander Aetolus et Lycophron Chalcidensis et Zenodotus Ephesius impulsu regis Ptolemaei Philadelphi cognomento, qui mirum in modum favebat ingeniis et famae doctorum hominum, artis poetices libros in unum collegerunt et in ordinem redegerunt, Alexander tragoedias, Lycophron comoedias, Zenodotus vero Homeri poemata et reliquorum illustrium poetarum." "Ορα H. Düntzer, Homer und der epische Cyklus σελ. 44. 2) Παρά Φωτίφ σελ. 239 "Διαλαμβάνει (δηλ. ὁ Πρόκλος) δὲ καὶ περὶ τοῦ λεγομένου ἐπικοῦ κύκλου, δς ἄργεται μέν εκ της Οιρανού και Γης μυθολογουμένης μίζεως, έξ ής αὐτῷ (δ. αὐτοί) καὶ τρείς παίδας έκατονχειρας καὶ τρείς γεννωσι Κύκλωπας, διαπορεύεται δὲ τά τε ἄλλως περὶ θεῶν τοῖς Ελλησι μυθολογούμενα, καὶ εἴ πού τι καὶ προς ιστορίαν εξαληθίζεται. Και περατούται ο επικός κύκλος, εκ διαφό. ρων ποιητών συμπληρούμενος, μέχρι αποβάσεως 'Οδυσσέως της είς Ίθάκην, εν ή και ύπο του Τηλεγόνου άγνοουντος κτείνεται. Λέγει δὲ καὶ τὰ ὀνόματα καὶ τὰς πατρίδας τῶν πραγματευσαμένων τὸν ἔπικὸν κύκλον."

'Ομήρον, καίπερ εἰς τὸν ἐπικὸν κύκλον ὑπαγόμενα, ομως ἀντετίθεντο πρὸς ταῦτα, ἄπερ ἰδίως ἀνομάζοντο ἐπικὸς κύκλος καὶ οἱ τούτων ποιηταὶ κυκλικοί. Εἰ δὲ τὰ ἔπη ταῦτα εἰς ταύτην τὴν παράθεσιν οὐκ ὑπεβάλλοντο, ἡ ποιητικὴ αὐτῶν ἀξία μὴ λίαν αἰσθητῶς πρός τε τὴν Ἰλιάδα καὶ τὴν 'Οδύσσειαν παραβληθεῖσα Ἰσως μᾶλλον ἐτιμᾶτο. Ἡ πρὸς τὰ τοῦ 'Ομήρον ὅμως παραβολὴ καὶ ἀντίθεσις τὴν πρὸς ταῦτα καταφρόνησιν ἐπέσυραν καὶ οἱ κυκλικοὶ ποιηταὶ συνώνυμοι ἀσήμοις κατέστησαν. Έντεῦθεν ἐξηγεῖται ἡ τοῦ 'Ορατίον ¹) καὶ τῶν ἄλλων καταφρόνησις πρὸς ταῦτα. 'Ότι δ' αὕτη μεταγενεστέρα ἐστί, πάνν εὐφνῶς ἀπέδειξεν δ Lange ²).

Περί δὲ τοῦ τρόπου, καθ' ου τὰ ἔπη ταῦτα οῦτω συνηρμόσθησαν, ώστε κατά τὸν Πρόκλον ὁ ἐπικὸς κύκλος ξοπουδάζετο ύπο των πολλών ,,ούχ ούτω διὰ την άρετήν, ώς διὰ τὴν ἀκολουθίαν τῶν ἐν αὐτῆ πραγμάτων", μεγάλη διαφωνία επιπρατεί, "Οτι δ' δ επιπός κύκλος οὐκ ἦν πεζὸν σύγγραμμα εκ των επων εξηγμένον, ως τινες ενόμισαν, οδ δείται αποδείξεως. Διότι σαφώς περί τούτου εκφράζεται ό Πρόκλος. Ζήτημα όμως ξστίν, εὶ ξπιτομή τις πρός ξπίτευξιν της συναρμογης εγένετο. Περί τούτου δυσχερές άποφανθήναι. Διότι οδδεν ίσως φιλολογικόν ζήτημα οδτω περιπεπλεγένον παρεδόθη, ώς τὸ τοῦ ἐπικοῦ κύκλου. Διότι τὰ μέγοις ήμων περισωθέντα αποσπάσματά είσι φειδωλά, καί αί μαρτυρίαι πάνυ όλίγαι. Τὸ ζήτημα τοῦτο διδάσκει τοὺς άνθρώπους, δτι (πικρον είπεῖν) οὐδείς βαθμός κριτικής δυνατός εστιν, δπως αναπληρώση, δ, τι δ πανδαμάτωρ γρόνος απρίτως έκ τοῦ κόσμου τούτου αφήρπασεν!

Ars poetica στίχ. 136.
 Lange, Ueber die cyklischen Dichter σελ. 36-41.

## KEФAAAION Z'.

Εὶ οἱ ἀρχαῖοι ἐνόουν τὸν ἐθνικὸν ποιητήν.

Μέγρι τοῦδε είδομεν, ὅτι οἱ μὲν ἀρχαῖοι ἐπὶ πολλούς αίωνας περί 'Ομήρου μύθους Επλασσου, μακράς περί της πατρίδος αὐτοῦ ἔριδας εἶχον, τὴν ἐποχὴν τούτου μόνον έξ είκασιῶν καθ' έκάστην αθξανομένων εγίνωσκον, πρὸς πύρωσιν των αὐτων άξιώσεων παραγωγάς καὶ ετυμολογίας ξπενόουν καὶ οἱ τούτων ἀδαέστεροι ἐκ συμφέροντος, πλάνης ή ενθουσιασμού πρός τον ποιητήν της 'Ιλιάδος καὶ 'Οδυσσείας δώρα έκ τοῦ ἐπικοῦ κύκλου προσέφερον οἱ δὲ νεώτεροι (οἱ πλεῖστοί γε τούτων) μήτε πρὸς τὰς ἀφορμὰς αὐτῶν ἀπιδόντες, μήτε τοὺς σκοποὺς αὐτῶν ἀνιχνεύσαντες πάντα τὰ εἰρημένα ως ὅπλα κατὰ τῆς προσωπικῆς τοῦ ποιητοῦ ὑπάρξεως ἐν χερσὶν ἐλαβον. Ἐν τοῖς ἡγουμένοις κεφαλαίοις επειράθημεν μέν, δπως τάς τε άφορμας άνιχνεύσωμεν και τούς σκοπούς δείξωμεν, άλλ', εί οἱ ἀρχαῖοι ύπὸ τοιούτων αφορμών παρήγοντο, αρά γε της ημετέρας πίστεως άξιοι είσιν; Αρά γε οὐ ψεύδονται όλως περί 'Ομήρου; Αρά γε νοοῦσι τὸν εθνικὸν ποιητήν; Αρά γε οί τούτον νοούντες τολμώσι την ιδίαν πεποίθησιν εκφράσαι; Δυστυγώς από τοῦ Wolf οἱ πλεῖστοι τῶν κοιτικῶν ἀρνητικήν πρός πάντα ταῦτα τὰ ζητήματα ἀπόκρισιν δίδουσιν. Πραγματεύονται δέ περί τῆς ἀρχαιότητος καὶ οἱ μάλιστα αθτήν θαυμάζοντες, ώσει αθτη και αναιδώς ψεύδεται και ποιητικής αλοθήσεως καλ κρίσεως καλ νοήσεως στερείται. Ο δε ταντα αναγινώσηων νομίζει, ότι οὐ πρόπειται ήδη περί τοῦ ποιητικοῦ λαοῦ τῶν ἀργαίων Ελλήνων, τοῦ περί την ποίησιν φιλοσοφήσαντος καὶ τοὺς νόμους αὐτη δόντος, άλλα περί λαού ψευδολόγου, αναισθήτου και αμοίρου νοήσεως καὶ κρίσεως. Διὰ ταῦτα πρός τε συμπλήρωσιν τούτου τοῦ βιβλίου και παρασκευήν των δύο έπομένων αναγκαΐον ενομίσαμεν, δπως βραχεῖάν τινα ἀπόπρισιν πρὸς τὰ μεγάλα και πολύπλοκα ταῦτα ζητήματα δώμεν.

'Αλλ' όντως βαθυτάτην αλοθανόμεθα λύπην αναγκαζόμενοι, δπως περί τοιούτων ζητημάτων αποφανθώμεν. Διότι τὰ φιλολογικὰ ζητήματα κακῆ τύχη οὐχ δμοιάζουσι πρός τε τὰ φυσικά καὶ μαθηματικά, ἐν οῖς ὁ ἐρευνητης της μιας η της ετέρας λύσεως του ζητήματος άφροντις άναδιφεῖ άγνὴν καὶ καθαράν τὴν άλήθειαν. Καὶ εὶ οἱ τῆς έσπερίας Εθρώπης φιλολόγοι έν τισιν άλίσκονται συγνάκις εθμενέστερον ή δυσμενέστερον πρός την μίαν ή την έτέραν λύσιν έχοντες, ίσως τοῦτο είς εθγενεστέρας άφορμας αποδίδοται. Εί τις όμως Έλλην φιλολόγος καλείται, όπως περί έθνικοῦ ζητήματος ἀποφανθή, δφείλει προσέγειν τὸν νοῦν, Ίνα μή προστριβή αὐτῷ ὁ μῶμος, ὅτι ἐν αὐτῷ ἡ πρὸς τὴν πατρίδα αγάπη μείζων έστὶ τῆς πρὸς τὴν αλήθειαν. 'Αλλ' έτι μείζων αποβαίνει ή λύπη ήμων αναλογιζομένων, ότι οί ημέτεροι λόγοι άφορῶσι τὸν μέγαν άνδρα, τὸν ἐν τοῖς πρώτοις τούς νόμους τη ήμετέρα επιστήμη δόντα. 'Αλλά τῷ μεν ανδρί δμολογητέα ή εθγνωμοσύνη, δμως προτιμητέα ή άλήθεια. Διότι κατά τον θεῖον Πλάτωνα , Αλλ' οὐ γὰρ πρό γε της άληθείας προτιμητέος άνήρ, άλλ', δ λέγω, δητέον" 1).

'Ο μέγας Wolf<sup>2</sup>) ἐν τοῖς Προλεγομένοις θέλων διασεϊσαι τὰς περὶ 'Ομήρου τῆς ἀρχαιότητος μαρτυρίας ἐπαναλαμβάνει τὸ γνωστὸν τοῦ Πλινίου χωρίου ,,Mirum est, quo procedat Graeca credulitas: nullum tam impudens mendatium est, quod teste careat." δηλαδή, ,,Θαυμαστόν ἐστι, ποῦ προβαίνει ἡ ἑλληνικὴ εὐπιστία· οὐδὲν τοσοῦτον ἀναιδὲς ψεῦδός ἐστιν, ὅπερ στερεῖται μάρτυρος." Οἱ 'Ρωμαῖοι τῷ ἀληθείᾳ εἶχον πολλὰς ἀρετὰς καὶ ἐν τοῖς πρώτοις τιμῶμεν τὴν virtutem καὶ gravitatem αὐτῶν, δι' ὧν τοῦ τότε γνωστοῦ κόσμου ἦρξαν, ἀλλ' εἶχον (οῖ γε ἐπιφανέστεροι τούτων) καὶ τὴν κακίαν, ὅτι τοὺς αὐτῶν διδασκάλους ἔψεγον ἐνίοτε καὶ ἐν ζητήμασιν, ἐν οἶς οὖτοι οὐδέποτε δόκιμοι ἐγένοντο. Διὰ τοῦτο ἡ μαρτυρία αὐτῶν Ἰσως ἔχει κῦρός τι ἐν ζητήμασι τῆς πολεμικῆς. Ἐν τοῖς ζητήμασιν ὅμως

<sup>1)</sup> Πολιτ. 595 C. 2) Prolegom. ad Homer σελ. 49.

της άληθείας καὶ τοῦ ψεύδους οὐκ εγένοντο επιφανείς. Διότι οξτοι είγον τοσαύτην credulitatem, ώστε άβασανίστως εδέξαντο τὰ εύρημένα ὑπὸ τῶν Ελλήνων, οἵτινες ἐκ τοῦ χάους την αλήθειαν έδημιούργησαν καὶ έκ τοῦ σκότους αὐτην ἐξήγαγον. Πόσον δὲ σχολιά ἐστιν ἡ όδὸς ἡ εἰς τὴν ἀλήθειαν άγουσα, καὶ ποσάκις δ θηρευτής ταύτης προσκρούει, μόνον οί την όδον εκείνην διαδραμόντες εννοούσιν. 'Ισως πολλοί των αργαίων Έλλήνων είπον ψεύδη, καὶ άλλοι ταῦτα ἐπίστευσαν. Ταντα διιως ελέγγουσι προσπρούσεις καὶ καταπτώσεις τῶν θηρευτων της άληθείας, ή δὲ πρὸς τὰ ψεύδη πίστις, μέχρις οδ εύρεθη ή αλήθεια, δεικνύει την τοῦ έλληνικοῦ κόσμου μέθεξιν των έργων των την αλήθειαν θηρευόντων. Ώστε mirum όντως εστίν, ότι 'Ρωμαΐος ανήρ, πολίτης δψιμαθούς λαού, σεμνύνεται, ώσει δηθεν οι διιόφυλοι αὐτοῦ οὐτε εἶπον, οὐτε ἐπίστενσαν ψεύδη. "Αλλως πῶς ὁ λαὸς οὖτος ἢδύνατο προσπροῦσαι εἰς ψεύδη, ἀφ' οδ οδδέποτε είσηλθεν είς τὸ βαθύτατον εκείνο σπότος, έξ οδ οί Έλληνες την αλήθειαν εξήγαγον; Εί δ δωμαϊκός λαός ήν άξιος της ψηλης των Έλλήνων εντολης, ίσως ή romana credulitas ην μείζων της είς τους Ελληνας αποδιδομένης. 'Αλλ' οδτοι τύχη αγαθη παρέλαβον την αλήθειαν ούχὶ ὁυπαράν, ώς τὸ πρῶτον γεννᾶται, άλλὰ καθαράν και λευκήν, ώς έδειξε ταύτην δ Σταγειρίτης.

Διὰ ταῦτα οὐκ ἐννοῦμεν τὴν τοῦ μεγάλου Wolf εὐπιστίαν εἰς τοὺς ψόγους τοῦ Ῥωμαίου. Ἐνόμισεν ἄρά γε ὁ ἀνήρ, ὅτι διὰ τῆς ἀρχῆς ταύτης κερδίζει τι πρὸς λύσιν τοῦ ὁμηρικοῦ ζητήματος. Τῆ ἀληθεία οὐχί. Διότι αὐτὸς ὁ Wolf τὴν αὐτοῦ θεωρίαν ἐπὶ Ἑλλήνων μαρτύρων κατὰ τὸ πλεῖστον στηρίζει. Εὶ δ' ἔκαστον ἀναιδὲς ψεῦδος ἔχει Ἑλληνα μάρτυρα, οὐτε τὸ οἰκοδόμημα αὐτοῦ ἐστιν ἐδραῖον, οὕτε συνήγορος ψευδομαρτύρων ὤφειλε γενέσθαι. 'Αλλ' ἰσως οὐ πάντες οἱ μάρτυρες ψεύδονται. Τὶ ὅμως τὸ τοῦ ψεύδους κριτήριον, καὶ τὶς ἡ λυδία τῆς ἀληθείας λίθος; Ἡ κριτικὴ δυστυχῶς, ὡς δὴ ἐπὶ τοῦ ὁμηρικοῦ ζητήματος ἐγένετο, ὁμοιάζει πρὸς ναῦν κατὰ τὴν βούλησιν τοῦ πηδαλιούχου ἰθυνομένην. Διότι τῆ αὐτῆ κριτικῆ χρῶνται οἱ ἀπείρους καὶ ἐκ διαμέτρου διαφόρους θεωρίας περὶ τοίτου Μισιριώτου Ἱστορ. τῶν ὁμηρ. ἐπῶν.

τοῦ ζητήματος ἐκφράζοντες, ὡς τῆ αὐτῆ νηὶ χρῶνται οἱ ἄπειρα καὶ διάφορα πελάγη διαπλέοντες. Έκαστος παρατηρεῖ, ὅτι τοιαῦται ἀρχαὶ ἄγονσιν ἡμᾶς εἰς τὴν ἐχθρὰν τῆς ἐπιστήμης σκέψιν.

'Αλλ' ή πρός τον "Ομηρον πίστις οὐα έστιν αναιδές ένὸς μάρτυρος ψεῦδος, άλλὰ κοινή σύμπαντος τοῦ έλληνικοῦ κόσμον δμολογία. Ένταῦθα δή εγείρεται τὸ ζήτημα, εί άρα καὶ αὐτὸς σύμπας ὁ έλληνικὸς κόσμος τὸν αύτοῦ ποιητην έκρινε, και εί ή τούτου μαρτυρία κυρός τι έγει. Ο φιλόμηρος Nitzsch πολλαχοῦ τοῦ συγγράμματος Sagenpoesie der Griechen 1) συμβουλεύει, ή υπαινίσσεται την εθνικήν (national) τοῦ ζητήματος έρευναν. Ἐπειδή όμως ούδαμοῦ διαρρήδην εξήγησε τοῦτο, ὁ εὐφνέστατος G. Curtius 2) ξρωτά, τι σημαίνει τὸ ἐπίθετον; Αράγε σημαίνει, ὅτι δύναταί τις νοῆσαι τὰ όμηρικὰ ἐπη μόνον, εὶ οὖτος εἰς τὴν σπουδήν της γλώσσης, των ήθων και της θεωρίας του έλληνικοῦ Εθνους Εγκύψει: 'Αλλ' αποκρίνεται, δτι τοῦτο κοινῶς παραδεδεγμένη ἀρχή ἐστιν, οἱ δ' ἀνδρες, ώς δ Hermann, Lachmann καὶ Welcker, καθ' ὧν ἐνταῦθα κατ' ἔξοχην ο πόλεμος, βεβαίως ου τοσούτον άμοιροι των σπονδων του ελληνικού έθνους ήσαν, ωστε τουτο ως νέα άρχή έθνικης εξετάσεως τοῦ ζητήματος ηδύνατο θεωρηθήναι. "Η αρά γε νοεί, ότι δφείλομεν δράν τὰ δμηρικά έπη οὐχὶ δι' άλλων όφθαλμών, ή διὰ τών ελληνικών; 'Αλλά τοῦτο, ώς λέγει δ σοφός Curtius, καὶ έξ ἀρχῆς την κριτικήν ἀποκλείει, καὶ οὐ δύναται νοεῖν τοῦτο ὁ συγγραφεύς, ὅστις ἐν τῆ Ίλιάδι καὶ ἐν τῆ Ὀδυσσεία αὐτῆ οὐχὶ μικρὸν ἀριθμὸν χωρίων π·χ τὸν τῶν νηῶν κατάλογον, πρὸς ον ή τῶν Ελλήνων αϊσθησις ουδόλως προσέπρουσεν, ώς νόθον εθεώρησεν 3). Πρός δὲ άλίσκει τὸν Nitzsch ὁμολογοῦντα τὴν ἀκρισίαν των 'Αλεξανδοινων 4). 'Η δυνάμεθα, έρωτα αὖθις, έν τισι μέν διαφέρειν πρός την των άρχαίων πρίσιν, όμως δφείλομεν την περί Ομήρου ώς μεγάλου ποιητού θεωρίαν

<sup>1)</sup>  $\Sigma \varepsilon \lambda$ . 1, 84, 186  $\times \alpha i$  ἀλλα $\chi o \tilde{v}$ . 2) Andeutungen über den gegenwärtigen Stand der Homerischen Frage, Wien 1854  $\sigma \varepsilon \lambda$ . 10—12. 3)  $\Sigma \varepsilon \lambda$ . 127. 4)  $\Sigma \varepsilon \lambda$ . 125,

αθτών δέγεσθαι; Όμως τοῦτο κατά τὸν σοφὸν ἄνδοα ούδεν άλλο εστίν, ή απαίτησις. Εί οί άρχαῖοι Ελληνες, οίτινες εκείνα τὰ έπη μαλλον ήσθάνοντο, ή έκρινον, οίτινες μάλλον τὰ μέρη εθαύμαζον, η τὸ όλον νηφαλίως παρετήρουν, ηδύναντο άνευ προσκρούσεως αναγινώσκειν καί απούειν πολλά, πρός ἃ δ'Αρίσταρχος ήδη προσέπρουσεν, εὶ οδτοι ηδύναντο ούτω διάφορον ποίησιν, ώς τούς δμηρικούς ύμνους και την Ιλιάδα, ώς ποιήματα ένος ποιητού θεωρείν, δρώμεν, ότι εν γένει και καθ' όλου σαφούς και ώρισμένης ιδέας της δμηρικής ποιήσεως έστερούντο. Πρός δέ, έξακολουθεῖ λέγων, καὶ ὁ ᾿Αρίσταργος ἦν Ἑλλην (Nationalgrieche), ώς και δ τολμηρός αὐτοῦ προκάτοχος Ζηνόδοτος, όμως και οδτοι απέρριπτον πολλά δμηρικά χωρία, απερ δ Nitzsch όλως υπερασπίζεται, και οι Χωρίζοντες ήσαν Έλληνες, οίτινες την 'Οδύσσειαν από τοῦ ποιητοῦ τῆς Ἰλιάδος ἀφήρουν. Τελευταΐον δ εὐφυής Curtius σχώπτων τὸν Nitzsch λέγει, ότι διὰ τῆς ἐπωδοῦ τοῦ national οἱ κοιτικοί οὐκ ἀφορίζονται, άλλ' δφείλουσιν ένταῦθα καὶ πανταγοῦ άντιποιείσθαι τοῦ δικαίου τῆ νέα ἐπιστήμη, ὅπως αὐτη κατ' αὐθυπόστατον και ίδιον τρόπον την άρχαιότητα έξετάζη. Διότι τί έμελλεν είναι ή της γλώσσης έρευνα, εί ή επιστήμη ενέμενεν εν τῷ τρόπω τῆς εξετάσεως Ἡρωδιανοῦ τινος: Μάλιστα αμφότερα, γλώσσα και ήρωικον ασμα, έγουσι κοινόν προς άλληλα, ότι άμφότερα εν παναργαίοις και προϊστορικοῖς γρόνοις γεννώνται. Καὶ ταῦτα μέν λέγει ὁ ἡμέτερος διδάσχαλος.

Έπειδη δ' οὖτος καὶ τῶν διασημοτέρων τῆς Γερμανίας σοφῶν τυγχάνει, καὶ ἐπὶ τῆς ὑψηλῆς βαθμιδος Ἱσταται, ἐφ᾽ ῆς οἱ καθήμενοι χαίρουσιν, εἴπου οἱ μαθηταὶ διάφορον γνώμην πρὸς τοὺς διδασκάλους τυγχάνουσιν ἔχοντες, μετὰ θάρρους διανοούμεθα εἰπεῖν δλίγα τινὰ εἰς τὰ εἰρημένα ἐρωτήματα ἀναφερόμενα. Τί μὲν προὖθετο εἰπεῖν ὁ πρὸ δλίγων ἐτῶν θανὼν Nitzsch, οὖτ οἴδαμεν. Ἰσως δ' ἐνόει, ὅτι ὁ Hermann, Lachmann καὶ Welcker ἱδρύουσι θεωρίας ἐκ διαμέτρου διαφόρους πρὸς τὴν ὑφ᾽ δλοκλήρου τοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ παραδοθεῖσαν, καὶ συνεβούλευεν (ἴσως ἐνιαχοῦ

μετὰ φιλολογικοῦ πάθους), ὅπως μὴ ἡ ἐθνικὴ τῶν Ἑλλήνων πεποίθησις τολμη ρότατα ἀπορριφθῆ, καὶ ὅτι ἡ τοῦ ὁμηρικοῦ ζητήματος λύσις, οἱαδήποτε καὶ ἀν ἦ, ὀφείλει, ἱνα ἐπὶ ἑλληνικῶν μαρτυριῶν, καθ' ὅσον ἐφικτόν, ἐρείδηται καὶ ἐξ ἐλληνικῶν μνημείων ἐξάγηται. "Ισως οὐχὶ ἀδίκως. Λιότι τῆς ἐθνικῆς τῶν Ἑλλήνων πεποιθήσεως ἀναιρεπομένης αἱ θεωρίαι τῶν σοφῶν τούτων ἀνδρῶν καὶ μεγάλας ἀντιφάσεις καὶ μείζονας δυσχερείας περέχουσιν, ἡ ὅσας οὖτοι τὴν πεποίθησιν ἐκείνην ἀναιρέποντες ἀφαιροῦσιν.

Διότι παραδεδεγμένη μέν άρχή έστιν, ότι, όπως έννοήση τις τὰ δμηρικὰ ἔπη, δφείλει εἰς βαθεῖαν σπουδήν τοῦ βίου τοῦ έλληνικοῦ λαοῦ εγκύψαι. Έν τούτω τῆ άληθεία, εί πέρ τις και άλλος, οί τρεῖς είρημένοι άνδρες ηθδοκίμησαν. 'Αλλ' ή ίστορία τοῦ έλληνικοῦ λαοῦ διαιρείται είς διαφόρους εποχάς, καθ' ας δ' βίος υπηρξε διάφορος, ή διάφορος ύπὸ τῶν συγγραφέων τῶν διαφόρων ἐποχῶν παρεδόθη 1). Έπειδη δ' έκ των δμηρικών χρόνων οὐδεν άλλο μνημείον τοῦ βίου τῶν ἡρώων ἡμῖν περιεσώθη, ἢ τὰ δμηρικά έπη, οὐ δυνάμεθα ἀσφαλώς κρίνειν τὸν βίον ἐκείνης τῆς ἐποχῆς ἐξ ένὸς μόνου μνημείου. 'Αλλά καὶ τούτου ύποτεθέντος, πῶς δυνάμεθα πλεῖστα μέρη τούτων τῶν επών νόθα αποφαίνεσθαι, η ταντα είς πολλά άσματα διαιρείν διὰ μόνην τὴν αἰτίαν, ὅτι περιέγουσιν ἔθιμα ἄπαξ εύρισκόμενα, ή μηδόλως εν εκείνοις τοῖς χρόνοις υπάρχοντα; Παραδείγματος χάριν δ Lachmann, ώς εν τῷ τρίτφ βιβλίφ έσται λόγος, διέσπασε τὰ ἄριστα τῆς Ἰλιάδος μέρη, ὅτι δ Οδυσσεύς πολλάκις άγορεύει, δτι οί ήρωες συχνότερον τρώγουσιν, δτι δ της Ελλάδος οὐρανὸς ἀστράπτει καὶ κεραννοβολεί αφειδέστερον και δι' ατοπωτέρας τούτων αιτίας! Τοιανται δέ κρίσεις είσι προϊόντα ούχι κακής φύσεως τον μεγάλου πριτικού τού ήμετέρου αίωνος, άλλα της στερήσεως

<sup>1)</sup> Νομίζομεν, ὅτι ὁ βίος ὁ παραδοθεὶς ἡμῖν κατὰ τὸ πλεῖστον ὑπὸ ἀττικῶν συγγραφέων οὐκ ἔστι σύγχρονος εἰκὼν ὁλοκλήρου τοῦ ἐλληνικοῦ κόσμου. Διότι οὖτος κατὰ τὸ πλεῖστον ἐξηκολούθει ἔχων τὸν βίον τὸν ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσιν εἰκονιζόμενον. ᾿Αλλ᾽ οὐ τοῦ παρόντος, ἵνα τοῦτο διὰ πολλῶν παραδειγμάτων ἀποδείξωμεν.

τοῦ δευτέρου τῆς συγκρίσεως δρου. Ένταῦθα δὲ τοῦ λόγου διατρίβοντες εκφράζομεν την ημετέραν λύπην, διι το δμηρικον ζήτημα, καίπερ μυριοτρόπως καὶ έν παραβολή πρός την φιλολογίαν των τε πεπολιτισμένων καὶ βαρβάρων λαων εξετασθέν, όμως ελλιπές εστι κατά τοῦτο. Έν τῆ αὐτῆ χώρα, εν ή οί τε όμηρικοί άνθρωποι εζησαν και τα όμηοικά έπη εποιήθησαν, ζωσιν άνθρωποι τὰ περὶ τόν βίον κατά διαδοχήν παρά των δμηρικών εκείνων άνθρώπων κληρονομήσαντες. Ήρευνήθη μέν πως ή χώρα εκείνη, άλλ' όμως αξ έρευναι εν στενώ κύκλω περιορίζονται, καὶ μόνον γράφονται, σπανιώτατα δὲ ώς βοηθητικά μέσα λαμβάνονται. Καθ' όσον δ' οίδαμεν, αι τοιανται έρευναι ούδόλως ύπ' όψιν πρός λύσιν τοῦ δμηρικοῦ ζητήματος ελήφθησαν, έν ῷ ἡ Ινδικὴ ποίησις, τὰ τῶν Σέρβων, Φραγγογάλλων καὶ Γερμανών ἄσματα, οὐ μόνον πρὸς τὰ δμηρικὰ ἔπη παρεβλήθησαν, άλλὰ καὶ σπουδαίως ἐπὶ τοῦ ἀτυχοῦς ποιητοῦ επέδρασαν. Εί δ' δ βίος των νεωτέρων Έλλήνων πρός τον ύπὸ τὸν ύπὸ τοῦ Ομήρον εἰχονιζόμενον παρεβάλλετο, δ Lachmann έμελλεν ίδειν, ότι και οί νεώτεροι δπλαρχηγοί, δπως τούς αύτων στρατιώτας πείσωσι, πολλάκις δημηγοοοῦσι καὶ συγνότερον τῶν ἀκαδημιακῶν τρώγουσιν. Εἰ δ' δ ποιτικός και μέχρι Μεσημβρίας απεδήμει, έμελλεν ίδειν, δτι δ έλληνικός ούρανός άφειδέστερον κεραννοβολεί καλ άστράπτει. Οὐχ ἱκανὴ μόνη ἡ βαθεῖα κρίσις, άλλὰ καὶ πάντες καὶ ἀκριβεῖς οἱ τοῦ κρινομένου δοοι. Παρακαλοῦμεν δε τούς περί το δμηρικον ζήτημα ασγολουμένους, ίνα καὶ πρός τὸ σπουδαιότατον τοῦτο βοήθημα τὴν προσοχὴν αὐτῶν στρέψωσιν. Ἡμεῖς γε, δσάκις δρῶμεν Ἑλληνα δπλαρχηγόν, νομίζομεν, δτι επὶ τούτου σελίδα τοῦ δμηρικοῦ κειμένου αναγινώσπομεν, η δτι το πρότυπον, έξ οδ δ Όμηρος ιὸ αντίτυπον ημίν έδω, δρώμεν.

Εἶτα ὁ σοφὸς Curtius καταψηφίζει τῆς ἀρχαιότητος, ὅτι δῆθεν ἡ αἴσθησις αὐτῆς πρὸς πολλὰς ἀντιφάσεις καὶ νόθα χωρία π·χ τὸν κατάλογον τῶν νηῶν οὐ προσέκρουεν. ᾿Αλλ᾽ αἱ ἀντιφάσεις (δι᾽ ᾶς τὰ νόθα χωρία) ἔν γε τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσι, καὶ εἰ ὄντως ἀπεδείκνυντο, οὐκ ἔχουσι

μέγα αύρος, ώς εν τῷ τρίιφ βιβλίφ εσιαι λόγος. Εὶς δὲ τὸν κατάλογον τῶν νηῶν ἰσως πολλά ὀνόματα (ώς δὴ καὶ οί ἀργαίοι τούτο παρειήρησαν) οί τὰς έλληνικὰς πόλεις, αῦλα καὶ οἴκους κολακεύοντες δαψωδοί παρενενέβαλον, δμως τὸ δλον ώς τὸ γνησιώτερον τῆς Ἰλιάδος μέρος ἐν τῷ ολκείω τόπω δεικνύομεν. Προς δε ούδελς ποιητής, ούτως άφυεστάτην Μουσαν ηδύναιο έχειν, ώστε ύπηγόρευσεν αιτώ μόνον ξηρον δνομάτων κατάλογον, δν, εί μη ούτος ην μέλος όλου, ή ακοή και των αμουσοτέρων ακροατών ούκ ηνείγειο. Δι δ' αντιφάσεις, ας οί περί τον Lachmann εύρισκουσιν, εν τῷ τρίτφ ἡμῶν βιβλίφ λειαίνονιαι, καὶ τὰ αίτια, δι' α τα δμηρικά έπη είς τοιαύτας υπέκειντο, καταδειανύονται. Έντανθα μόνον τὰς περιπετείας αὐτῶν όνομάζομεν. Διότι αὐτὸς ὁ Wolf ἀποφαίνεται, ὅτι τὸ ὁμηρικον κείμενον το ύπο Αλεξάνδρου τοῦ μεγάλου άναγνωσθέν οθα έχομεν ήδη. 'Αλλά, καὶ εὶ αἱ ἀντιφάσεις, ἀνωμαλίαι καὶ τὰ παραπλήσια ἐπὶ ιῶν κλασικῶν τῆς Ἑλλάδος χρόνων ύπηρχον, οί άρχαιοι ούπ είχον ούτως άμβλεταν την βρασιν, ώσιε ταντα ούχ έώρων. Διότι μνημονεύονται πλείστα απολεσθένιων συγγραμμάτων δνόματα, έξ ών δήλον, ότι περί αντιφάσεων μέγας λόγος εγίνετο. Εί δ' ὁ ίστορικός Ήροδοτος εκ των αντιφάσεων κρίνει περί της νοθείας, ώς είοηται, των Κυπρίων, πόσας αδό γε αντιφάσεις ανεκάλυπτον οι σοφισταί και δ Σωκράτης, οδ ή μεγιστη της σοφίας μοίρα εν τῷ ἀνακαλύπτειν ἀντιφάσεις Εκειτο; Οί περί τον Πεισίστρατον, οί τὰ τοῦ 'Ομήρον έπη εἰς τὴν πρώτην μορφήν επαναγαγόντες, οὐκ εξήλειψαν ἀντιφάσεις, καὶ τὰ ἔπη ελείαναν: Τι άλλο εσκόπουν ή τοῦ Αντιμάχου, Εὐριπίδου καὶ 'Αριστοιέλους διόρθωσις, ή την απαλλαγήν των αντιφάσεων; Έπὶ τοῦ Πελοποννησιακοῦ πολέμου τὸ τοῦ διορθωτοῦ ἔργον μέχρι γραμματοδιδασκάλων κατέβη, ών τις λέγει τῷ ἀλκιβιάδη, ὅτι τὸν ὑρηρον διώρθωσεν 1).

<sup>1)</sup> Πλούταρχος εν βάφ Άλκιβιάδου σελ. 194 D. , Επέστη (δ Άλκιβιάδης) γραμματοδιδασκάλφ καὶ βιβλίον ἤτησεν όμηρικόν. Εἰπόντος δὲ τοῦ διδασκάλου μηδὲν ἔχειν 'Ομήρου, κονδύλφ καθικόμενος αὐτοῦ παρῆλθεν. Έτερου δὲ φήσαντος ἔχειν 'Ομηρον ὑ φ' αὐτοῦ διωρ θωμένον, εἰτ', ἔφη,

Οὖτος δὲ νομίζει, ὅτι ὁ διος θωτης ἱκανός ἐστι νέονς παιδεύειν. Εἰ δ' οἱ ἀρχαῖοι ἐν τοῦ ὁμηρικοῖς ἔπεσιν οὐ προσέκρονον, διὰ τί ταῦτα ἐλείαινον; 'Αλλ' ἐν τῷ ἐπομένῳ 
βιβλίῳ φέρονται πλεῖστα παραδείγματα, ἐξ ὧν δῆλον γίνεται, ὅτι καὶ οἱ ἀρχαῖοι πλείστας ἀντιφάσεις εὕρισκον. 
'Αλλὰ δύναταί τις εἰπεῖν, ὅτι οἱ σοφισταί, φιλόσοφοι καὶ 
οἱ λοιποὶ τῆς ἀρχαιότητος ἄνδρες οὐχ εὕρισκον τοσαύτας 
καὶ τοιαύτας ἀντιφάσεις, ὅσας καὶ οίας οἱ περὶ τὸν Lachmann. Εἰ τοῦτο ἀληθές, πάνν φυσικόν ἐστιν. Διότι οἱ 
νεώτεροι κριτικοι τὸν βίον τῶν ἡρώων κατὰ τὸν 
γερμανικὸν κρίναντες ὤφειλον εὐρεῖν τοσαύτας ἀντιφάσεις καὶ τοσαῦτα ἄλογα, ὅσα Ἑλλην κριτικός, εἰ τὸν 
Göthe κατὰ τὸν ἑλληνικὸν βίον ἔκρινεν.

Πρός τούτοις δ σοφός Curtius λέγει, δτι τους 'Αλεξανδρινούς πριτιπούς εν τισιν απρίτους αποδείξαντες ου δυνάμεθα δέξασθαι την περί 'Ομήρου αύτων δόξαν. 'Αλλά πρώτον οθ μέγα κοινόν μεταξύ τῆς τῶν 'Αλεξανδοινῶν κριτικής και τής περί Ομήρου των αρχαίων παραδόσεως εύρίσκομεν. Είτα, αν παραβάλωμεν την των 'Αλεξανδοινων κριτικήν πρός την Λαχμαννιανήν και την των οπαδών αυτου, ήμεις γε τη άληθεία ευρίσκομεν τοσαύτην διαφοράν, δση υπάρχει μεταξύ τοῦ βίου τῶν Αλεξανδρέων ἀφ' ένος, καὶ τῶν κατοίκων τῆς Βιέννης, ἢ τοῦ Βερολίνου ἀφ' έτέρου εν παραβολή πρός του δμηρικόν. Καὶ εκείνοι ημαρτον, και οδτοι άμαρτάνουσι και μέχρι τοῦδε οὐ παύονται τὰ αὐτὰ πάσχοντες. Διότι οὐ παραβάλλουσι τοὺς δμηριποὺς ἀνθρώπους πρός λαούς βίον δμοιον πρός ἐκείνους διάγοντας, άλλὰ πρός τοὺς δημότας τῆς αὐτῶν ἐποχης. Παραδείγματος γάριν ό σοφός Bonitz 1) τέμνει τόν ποιητήν, ότι ή Πηνελόπη, εν οἰαδήποτε ώρα της ήμερας καὶ ἄν τύχη, κοιμαται, καὶ ὅτι ὁ ᾿Οδυσσεὺς ἀπαύστως

γράμματα διδάσκεις "Ο μηρον επανορθούν ίκανδς ἄν, καὶ οὐχὶ τοὺς νέους παιδεύεις." Παράβαλ. 'Αποφθέγμ, 186 D. Αίλιαν. Ποικίλ. 'Ιστορ. ΧΙΙ, 38.

<sup>1)</sup> Ueber den Ursprung der Homer. Gedichte σελ. 32.

αίτει και λαιμάργως τρώγει. 'Αλλά τι φυσικώτερον λυπουμένη και των ελπίδων στερουμένη γυναικί, η άφθονος και άτακτος υπνος; Τί δε συνηθέστερου επαίτη, ή επαίτησις καὶ λαιμαργία; Τῆ ἀληθεία ὁ ἄκριτος Αρίσταρχος οὐδέποτε τοιαύτας κρίσεις εποίησεν. Μόλις δε δύναταί τις είπεῖν τοῦτο περί τοῦ τολμηροῦ Ζηνοδότου, όστις ενίστε διὰ τὸ ἀπρεπές ἐξήλειφε στίχους. Καὶ ὁ Βιενναῖος καὶ ὁ ἀλεξανδρινὸς τὰ όμηρικὰ ἔπη ἔκρινον, ώσεὶ οὖτοι censores των δμηρικών ανθρώπων έξελέγοντο. Οί 'Aleξανδρινοί (δ΄ γε Ζηνόδοτος, οξ τὰ άμαρτήματα περιέστειλεν δ 'Αρίσταρχος) τῆ άληθεία ἔπρασσον άδικα, ὅτι χεῖρα έπι των δμηρικών επών επέβαλλον, άλλ' οί νεώτεροι τά μέγιστα είς αὐτὸν τὸν ποιητήν άδικοῦσιν. Διότι οἱ τῶν μικρών ἀσμάτων θηρευταί (Kleinliederjäger), ώς δή προσφνώς δνομάζονται, διατρέχουσι τὰ δμηρικὰ ἔπη, ὅπως θῦμά τι ανιγνεύσωσι καὶ διὰ τοῦτο σεμνύνονται! Τῷ δὲ πρώτω πυρίφ δνόματι, δ πατά τύχην εύρισπουσι, πατάληξιν δμοίαν τῆ τῆς Ἰλιάδος ἢ τῆ τῆς 'Οδυσσείας προστιθέντες έχουσιν εν όνυξι τὸ θῦμα ἢ Πατροκλειάδα, ἢ Θετιάδα, ἢ Αχιλληίδα, η Τηλεμαχίδα καὶ εν γένει τὰ δυστυχη δμηρικά έπη είς τοσαύτα μέλη δι' ανεπιτηδείων δυύχων καιασπαράσσουσιν, δσα κύρια δνόματα περιέχουσιν! Αθτη έστιν ή νέα έπιστήμη, ή του δικαίου δ σοφώτατος Curtius αντιποιείται.

Προσέτι ὁ σοφὸς ἀνήρ, ὡς εἰδομεν, λέγει, ὅτι οἱ Ἑλληνες μᾶλλον ἢσθάνοντο, ἢ ἐνόουν καὶ νηφαλίως τὴν ὁμηρικὴν ποίησιν ἔκρινον. Ἦρα γε ἡ ἀκρισία καὶ ἄνοια τῶν ἀρχαίων ἐν μόνη τῆ ὁμηρικῆ ποιήσει περιωρίζετο, ἢ ἐν παντί, ὅπερ τῆ τε κρίσει καὶ νοήσει ὑποβάλλεται; Πότερον νοεῖ ὁ Curtius, οὐκ οἴδαμεν. Διότι τὸ μὲν πρῶτον οὐ δύναται νοεῖν ὁ σοφὸς ἀνήρ, ὅστις οὔτε τοῦ Θεαγένους, οὔτε τοῦ Ξενοφάνους, οὔτε τοῦ Δημοκρίτον, οὔτε τοῦ Μητροδώρου, οὔτε τοῦ Στησιμβρότον, οὔτε τοῦ Γλαύκωνος, οὔτε τῶν σοφιστῶν, οὔτε τοῦ μεγάλον ἀριστοτέλους, οὔτε τοῦ Ζηνοδότον, οὔτε τοῦ ἀριστοφάνους, οὔτε τοῦ ἀριστάρχου, οὔτε τῶν Μόχθων, οὔτε τῶν Χαλκεντέρων, οὔτε μυρίων ἄλλων ἀμνήμων ἐγένετο. ἀλλὶ οὔιε τὸ δεύτερον. Διότι

δ ἀνὴρ ἐν τοῖς μάλιστα τὴν ἑλληνικὴν ἱστορίαν ἐμελέτησεν. Εἰ καὶ οἱ ἀρχαῖοι τὸν Ὁμηρον πολλῷ κρεῖττον ἐνόουν, ἢ πλεῖστοι Γερμανοὶ τὸν Schiller καὶ Göthe, ὅμως ἐνθους ἡ νεολαία ἤκροᾶτο Μητροδώρου τοῦ Λαμψακηνοῦ, Στησιμβρότου τοῦ Θασίου, τοῦ Γλαύκωνος καὶ πλείστων ἀλλων. Ὁ μὲν Σωκράτης λέγει ,καὶ δὴ καὶ μάλιστα ἐν Ὁμήρω, τῷ ἀρίστω καὶ θειοτάτω τῶν ποιητῶν, καὶ τὴν τούτου διάνοιαν ἐκμανθάνειν, μὴ μόνον τὰ ἔπη, ζηλωτόν ἐστιν" 1), ὁ δὲ Ἰων τεταμένοις ἀσὶν ἤκροᾶτο τῶν περὶ Ὁμήρου τι λεγόντων 2).

'Αλλ' δ σοφός Curtius ἀρνεῖται τοῖς ἀργαίοις τὴν νόησιν τῆς ὁμηρικῆς ποιήσεως. Διότι τοὺς Εμνούς τῷ ποιητῆ τῆς Ἰλιάδος ἀπέδιδον. Οἱ ἀδαέστεροι τῶν Ἑλλήνων διὰ την άλλαχοῦ εξοημένην αξτίαν ξπλανώντο μέν, άλλ' έν τη πλάνη οθα ενέχεται σύμπασα ή άρχαιότης, ώς οθα ενέχεται σύμπασα ή εποχή ήμων εν τούτω, ότι πολλοί κριτικοί καί ταύτα διάσημοι έτι καὶ νῦν ὑπερασπίζονται τὴν γνησιότητα πολλών συγγραμμάτων πρόδηλα της νοθείας τεκμήρια έμφαινόντων. Πρὸ μιᾶς δὲ γενεᾶς σύμπας ὁ τῶν κριτικῶν κόσμος πολλούς διαλόγους τοῦ Πλάτωνος καὶ πολλά συγγράμματα τοῦ Κικέρωνος ώς γνήσια ενόμιζεν, άπερ οἱ νῦν κριτικοί νόθα αποδεικνύουσιν. Διὰ τοῦτο δμως οἱ ἀρχαιότεροι κριτικοί, εὶ μὴ δι' ἄλλα αἴτια, οὖκ ἦσαν ἀνεπιτήδειοι τούς είρημένους συγγραφείς νοείν. Πρός δε οί ύμνοι πρός την Ιλιάδα παραβαλλόμενοι οὐ διαφέρουσι τοσούτον, δσον τὰ διάφορα τοῦ Μάρωνος ποιήματα πρὸς ἄλληλα. Ύποβολιμαΐα δὲ ποιήματα οὐ καταβροχθίζουσι τὸν ποιητήν, ώς τοῦτο οὐ συμβαίνει τοῖς πτηνοῖς, οἶς ὑποβολιμαῖα ωὰ ύποβάλλονται.

Ο Curtius την νόησιν καὶ κρίσιν τοῦ Όμήρου τοῖς Έλλησιν ἀρνούμενος ὁμολογεῖ, ὅτι ἐκεῖνοι τὸν ποιητην αὐτῶν ησθάνοντο. ᾿Αλλὰ αἴσθησις, νόησις καὶ κρίσις οὖκ ἔχουσι κοινόν τι πρὸς ἄλληλα; Ὁ Lachmann, καίπερ ὑπὲρ πλεί-

Πλάτ. Ἰων 530.
 Αὐτόθι 532 «Ἐπειδὰν δέ τις περί Ὁμήρου μνησθή, εὐθύς τε ἐγρήγορα καὶ προσέχω τὸν νοῦν καὶ εὐπορῶ, ὅ, τι λέγω.

στους των φιλολόγων τὰ όμηρικὰ έπη ίσως νοήσας, όμως ούν ηδύνατο είπειν, ότι ησθάνετο αὐτά, ώς οἱ ἀρχαιοι Ελληνες. Διότι οἱ ποιηταὶ μόνον τοῖς αὐτῶν ὁμογλώσσοις ποιούσιν, οἱ δ' αλλόγλωσσοι, ούτως εἰπεῖν, μόνον τοῦ φλοιοῦ τῶν ξενικῶν ποιημάτων καρποῦνται. Ο άρχαῖος Έλλην εν τοῖς όμηρικοῖς Επεσι περί Ολύμπου αναγινώσκων έώρα συνάμα αὐτόν, ἀναγινώσκων περί Ἰδης έβλεπε την κορυφήν αὐτης κρυπτομένην εν τοῖς νέφεσιν, ἀφ' ὧν δ Ζεὺς ἐκεραυνοβόλει, ἀναγινώσκων περὶ τοῦ βίου τῶν ἡρώων παρετήρει αὐτὸν πέριξ, καὶ ἐν γένει τὸν 'Ομηρον μελετῶν μέγα μέρος ξαυτοῦ ἀνεγίνωσκεν. Ο Lachmann ὅμως, ὅτε ην έν τῷ βίω, ἴσως εὐτυχῆ ἑαυτὸν ἐνόμιζεν, εὶ τὰς όμηρικας λέξεις έκ τοῦ λεξικοῦ εγίνωσκεν. Η όλη αίσθησις έν τε τῷ λεξικῷ καὶ τῷ ὁμηρικῷ κειμένῳ περιωρίζετο. Οὔτε "Ολυμπος, ούτε "Ιδη, ούτε βίος δμηρικός πρό των δφθαλμων αὐτοῦ περιεστρέφετο. 'Αφ' οὖ λοιπὸν οἱ περὶ τὸν Lachmann τοσούτων στεροῦνται, δπως τὸν Ομηρον αἰσθάνωνται, ή δὲ κρίσις ἀνεν τῆς αλοθήσεως ήμαριημένη ἀποδείκνυται, πῶς τολμῶσι κατασπαράξαι τὸ δμηρικὸν σῶμα, οξ ούτε τούς πόνους, ούτε τας άλγηδόνας ή καρδία αὐτῶν αίσθάνεται:

'Αλλ', εὶ οἱ ἀρχαὶοι ἔκρινον καὶ ἦσθάνοντο τὰ μέρη τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν, ἐνόουν ἀρά γε αὐτὰ καὶ ὡς ὅλα; Πολλαὶ μαρινρίαι καὶ μεγάλα τεκμήρια βεβαιοῦσι τοῦτο. Αυστυχῶς ἀπωλέσθησαν πλεὶστα τῶν ἀρχαίων συγγραμματα, ἄπερ μόνον ἐκ τῆς ἐπιγραφῆς γινώσκομεν. Διότι τί ἄλλο σημαίνει ἡ μεγάλη τῶν συγγραμμάτων πληθύς, Περὶ Ἰλιάδος, Περὶ 'Οδυσσείας, ἢ ὅτι ὁ ἐλληνικὸς λαὸς τὰ ὁμηρικὰ ἔπη καὶ ὡς ὅλα ἐξήταζεν. 'Αλλὰ καὶ τὰ μικρὰ λείψανα, ὧν ὁ χρόνος ἐφείσθη, μαρτυροῦσι τοῦτο. 'Ο Δημόπριτος παρὰ Χρυσοστόμω ¹) λέγει, ὅτι ,, Όμηρος φύσεως λαχών θεαζούσης ἐπέων κόσμον ἐτεκτήνατο παντοίων." 'Ο μὲν Nitzsch ²) ἀποφαίνεται, ὅτι ὁ κόσμος

<sup>1)</sup> Λόγ. 53. 2) Die Sagenpoesie der Griechen σελ. 329 "Das κόσμον ἐτεκτήνατο "schuf bildnerisch ein harmonisches Ganze", belobt die Composition ganzer Epopeen . . . "

τῶ όλω τῶν ἐπῶν ἀποδοτέος, ὁ δὲ Curtius 1), ὅτι μόνον τοῖς στίγοις, μάρινρας ἐπικαλούμενος τόν τε Σόλωνα 2) καὶ Παρμενίδην 3), ών τὰ ἀποσπάσματα οὐκ ὑπαινίσσονται τὸν κόσμον τοῦ όλου. Ήμεῖς γε νομίζομεν, ότι ὁ κόσμος ἀναφέρεται είς τε τὸ όλον καὶ εἰς τὰ μέρη. Διότι, εὶ ὁ Δημόκριτος μόνον τὸν κόσμον τῶν στίχων ἐνόει, περιττή ἦν ἡ θεάζον σα φύσις. Καὶ δὴ οἱ ἄνδρες, ὧν μνημονεύει ὁ σοφὸς Curtius, τοὺς αύτων στίγους άνευ θεαζούσης φύσεως εποίησαν, καὶ περὶ αὐτῶν οὐδείς εἶπεν, ὅτι ἐτεκτήναντο, ἐξ οὖ ἰδίως ἐξάγεται ή έννοια τοῦ τεπτονικοῦ όλου εν τῷ Δημοπριτείω χωρίω. Πρός δὲ ὁ ᾿Αριστοτέλης ἑρμηνεύει τὸν Δημόκριτον. Διότι την ένότητα της Ἰλιάδος ἐπαινών ονομάζει τὸν 'Όμηρον θεσπέσιον. Ἐπὶ δὲ Σωπράτους ὁ τοῦ Εὐδίπου πατηρ Απημαντος λέγει , δ ή Ιλιάς κάλλιον είη ποίημα τῷ Ομήρω, ἢ ἡ Ὁδύσσεια, τοσούτω δὲ κάλλιον, δσω ἀμείνων Αχιλλεύς 'Οδυσσέως είη· έκατερον γάρ των ποιημάτων, τὸ μεν είς 'Οδυσσέα έφη πεποιησθαι, τὸ δ' είς 'Αχιλλέα" 4). Τὸ χωρίον τοῦτο δείκνυσι προσέτι, δτι σπέρματα χωρισμού προ τού Ξένωνος ήδη υπήρχον. Ο δε Αριστοτέλης ονομάζει εν Σοφιστικοῖς ελέγχοις την δμήρου ποίησιν κύκλον ,, δ δέ, δτι ή Ομήρου ποίησις σχημα διὰ τοῦ κύκλου έν τῷ συλλογισμῷ"5). "Αν δ' ἀποκόψωμεν μέρη τινά, ὑπολείπεται ήμικύκλιον ή τόξον. <sup>3</sup>Αλλά περί τοῦ Σταγειρίτου πραγματευόμε θα έκτενως εν τω έπομένω βιβλίω. Έκει δέ δειχθήσεται, δτι οδιος οθ μόνον ακριβώς την ένότητα των δμηρικών επών εξήτασεν, αλλ' δτι ήν και δ πρώτος Kleinliederjäger. Έθήρευσε μέν έν τοῖς όμηρικοῖς ἔπεσιν, άλλ' οὐδεμίαν λείαν εὖρεν, ἐν ῷ ἐν τοῖς ποιήμασι τοῦ ἐπικοῦ κύκλου πλουσιωτάτην. 'Ότι δ' οἱ ἀρχαῖοι τὰ τοῦ Ομήρου έπη και ώς δλα έκρινον, τεκμαιρόμεθα και έκ τού-

<sup>1)</sup> Andeutungen über den gegenwärtigen Stand der Homerischen Frage  $\sigma \varepsilon \lambda$ . 22. 2)  $^3 E \lambda \varepsilon \gamma$ .  $\Sigma \alpha \lambda$ .  $\sigma \iota i \gamma$ . 2

Κόσμον ἐπέων ῷδὴν ἀντ' ἀγορῆς θέμενος ἀπόσπ. Παρμενίδ.

μάνθανε, πόσμον ξμῶν ἐπέων ἀπατηλὸν ἀπούων. 3) Περί Ποιητ. ΧΧΙΙΙ, 3. 4) Ίππ. Ἐλάττ. 363 C. 5) Ι, 10, 2.

του. Ἐπειδή ή Δολώνεια ἦτιον μετὰ τῶν λοιπῶν μερῶν τῆς Ἰλιάδος συνδεδεμένη φαίνεται, ἐνόμισάν τινες τῶν ἀρχαίων, ὅτι ὁ Θμηρος τὴν ἑαψφδίαν ταύτην ἰδία ἐποίησεν, καὶ ὅτι βραδύτερον ὑπὸ τοῦ Πεισιστράτου παρενετέθη¹).

Εἴ τις ὅμως λέγει, ὅτι ὑπὸ τῶν ἀρχαίων περὶ τῆς ἑνότητος καὶ τοῦ ὅλου τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν οὐκ ἐλέχθησαν τοσαῦσα, ὅσα ὑπὸ τῶν νεωτέρων, οὐκ ἀντιλέγομεν μέν, ὅμως παρατηροῦμεν, ὅτι οὐδὲ ὤφειλον. Διότι ἐν ἐκείνοις τοῖς χρόνοις τῶν ἀποδείξεων προχείρων οὐσῶν καὶ τῶν ὅπλων ἐτοίμων, ἡ σταυροφορία τῶν θηρευτῶν οὐκ ἐτόλμα εἰς τοιαύτην λείαν ἐξελθεῖν. Οὐκ ἐλεγον δὲ τοσαῦτα καὶ τοιαῦτα περὶ τῆς ἐνότητος τῆς Ἰλιάδος καὶ Ὀδυσσείας διὰ τὴν αὐτὴν αἰτίαν, δι' ἢν καὶ οἱ Γερμανοὶ οὐ λέγουσι περὶ τῶν ποιημάτων τοῦ Schiller καὶ Göthe, ὅσα περὶ Ὁμήρου. Τοῦτο πάνυ φυσικόν ἐστιν. Οὐδεμία ἐπίθεσις, μικρὰ ἢ οὐδεμία ἄμυνα.

Έκ των ελοημένων δήλον γίνεται, πόσον ήμαρτημένη έστιν ή τοῦ W. Müller 2) αρίσις, δτι δήθεν πρώτος ό Αριστοτέλης την ιδέαν της ενότητος και τοῦ όλου τῶν δύο επικών αθροισμάτων, της Ἰλιάδος καὶ Ὀδυσσείας, κατά τούς νόμους της αίσθήσεως είσαει ίδουσεν. Διότι κατά τὸν σοφὸν τοῦτον ἀνδρα ὁ Σταγειρίτης πρῶτος ἐκ τῆς ἐγγράφου μορφής καὶ συναρμογής αὐτῶν ίδιον τῆς τέχνης εἶδος, την ἐποποίαν, ἐμόρφωσε καὶ ἐνομοθέτησεν, οδ οί νόμοι τόν τε άρχαῖον και νέον κόσμον εδέσμευσαν και εν μέρει είσετι δεσμεύουσιν, ούτος έστιν ο ήγήτωρ των άρχαίων καὶ νέων παρανοήσεων καὶ σκαιῶν θεωριῶν. Τελενταῖον ὁ W. Müller σεμνύνεται, δτι τῆ αὐτοῦ πατρίδι ἐπέπρωτο, ίνα την αίσθητικήν και την άρχαιογνωσίαν των είρημένων άμαρτημάτων ελευθερώση. 'Αλλά, και αν μη είς τάς μνημονευθείσας μαρτυρίας απίδωμεν, ἄρά γε εσωτεριποὶ λόγοι οὐ δύνανται πεῖσαι ήμᾶς, ὅτι ἡ ἀρχαιότης οὐκ

<sup>1)</sup> Εὐστάθ. σελ. 785, 41 "Φασὶν οἱ παλαιοί, τὴν ὁαψφιδίαν ταύτην ὑφ' ομήρου ἰδία τετάχθαι, καὶ μὴ ἐγκαταλεγῆναι τοῖς μέρεσι τῆς Ἰλιάδος, ὑπὸ δὲ Πεισιστράτου τετάχθαι εἰς τὴν ποίησιν." 2) Homerische Vorschule σελ. 102—103.

σορίσκανε τοσαύτην άνοιαν, ώστε αθροίσματα ἀσμάτων ως δργανικὰ ὅλα ἐτίμα; Οἱ πρὸ τοῦ Αριστοτέλους ἐγίνωσκον τοὺς νόμους τῆς ποιήσεως, ἢ οὕ; Εὶ μὴ τούτους ἐγίνωσκον, πῶς ἦν δυνατόν, ἵνα ἄλλα εἰδη ποιήσεως ἀρίστην καὶ ἐντελεστάτην ἐνότητα ἔχοντα ποιήσωσιν; Εἰ δὲ τούτους ἐγίνωσκον, τί καὶ παρὰ τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν οὐκ ἀπήτουν; Αρά γε ἡ ἐνότης τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν, ἡ τῶν ἔπαινον τοῦ κορυφαίου τῶν φιλοσόφων ἐπισπάσασα καὶ ἐν παραβολῆ πρὸς τὴν τῶν ἄλλων ἐπῶν κρείττων ἀποδειχθεῖσα, οὕτως αὐτόματος ἐγένετο; Ως σοφόν, θαυματουργὸν καὶ τεχνῆεν ὁ W. Müller ἀποφαίνεται τὸ τυφλὸν αὐτόματον, οὖ τὴν ἐντελῆ τέχνην οὐδ' οἱ μέγιστοι τῆς ἀρχαιότητος τεχνῖται ἡδυνήθησαν μιμηθῆναι!

Τελευταίον ο σοφος Curtius προτρέπει ήμας, ενα την άγνοιαν της αργαιότητος δμολογήσαντες την νέαν επιστήμην ασπασθώμεν. Διότι έρωτα, τί έμελλεν είναι ή της γλώσσης έρευνα, εί εν τῷ τρόπῳ τῆς εξετάσεως Ἡρωδιανοῦ τινος ενεμένομεν: "Όντως οἱ ἀρχαῖοι εἶχον ἀτελῆ τρόπον της εξετάσεως της γλώσσης, άλλ' εκ τούτου ούκ εξάγομεν κακά συμπεράσματα πρός χείρονα τοῦ δμηρικοῦ ζητήματος λύσιν. Διότι οἱ Ελληνες, ώς γνωστόν, κατεφρόνουν τῶν γλωσσών των άλλων λαών, οίτινες κατ' αὐτούς έβαοβάριζον, ἔχριζον καὶ ἐγελιδόνιζον 1). Λαὸς δὲ τὴν ἰδίαν γλώσσαν πρός την των άλλων μη παραβαλών ούτε μέθοθον πρός μετάδοσιν της ιδίας γλώσσης, οίτε κανόνας αὐτης έγει. Τοῦτο δ' εθγερέστερον νοεῖ εκεῖνος, δ'στις μόνον την μητρικήν γλώσσαν γινώσκων έπεχείρησεν άλλόγλωσσον διδάξαι. Οξτος στερούμενος δευτέρου δρου συγκρίσεως ούτε δοθήν, οἴτε σαφη της ιδίας γλώσσης ιδέαν έγει. Μετά τὸ έπος δμως άνεπτύχθησαν πλεῖστα άλλα τῆς ποιήσεως είδη, ὧν ή πρὸς εκείνο παραβολή σαφεστέραν έκατέρων γνώσιν παρήγαγεν.

'Αλλ' ίσως πιθανά μεν τὰ εἰρημένα, όμως υπολείπεται

 <sup>1)</sup> ο Σοφοκλής λέγει "Οῦθ Ἑλλάς, οἔτ ἀγλωσσος" Τραχιν.
 1060. Παράβαλ. Bernhardy, Grundriss der griech. Literatur I, 15.

έτι ή αντίροησις, ότι ή νοούσα καὶ κοίνουσα τὸν "Ομπρον άρχαιότης ουπ ετόλμησε την ιδίαν περί αυτου πεποίθησιν ξαφράσαι. Τί: Έχεμυθία διετηρήθη εν τοσούτοις έκατομμυρίοις ανθοώπων, εν τοσαύταις γενεαίς μερόπων ανθρώπων, καί εν τοσαύταις μυριάσι συγγραφέων, καί ταῦτα εν τῶ έλληνικῷ λαῷ, ὅστις οὐδόλως πρὸς τοὺς Αγυπτίους ωμοίαζεν; "Εξεστι μέν γελαν τον βουλόμενον, άλλ' όμως ελέχθη. Ό σοφός W. Müller ἀποφαίνεται, ὅτι οἱ Ελληνες τον Όμηρον ώς ίεραν βίβλον εθεώρουν, και ότι ή ένότης καὶ τὸ δλον τῶν δμηρικῶν ἐπῶν ὡς ἄρθρα πίστεως ὑπὸ τοῦ λαοῦ ἐπιστεύοντο. Οἱ δὲ κριτικοὶ κατ' αὐτὸν οὐκ ηδύναντο, ίνα στίγους καὶ δλόκληρα ἄσματα ξαβάλωσιν. Διότι τοῦτο οὐκ ἦν ἀρεστὸν τῷ λαῷ. Οὖτοι δ' ἐκωλύοντο οθ μόνον υπό ξρριζωμένων ίστορικών και εν μέρει αίσθητικών πλανών καὶ παρανοήσεων, ἀλλὰ κατ' έξογην υπό θοησκεντικών προλήψεων ύποστηριζονσών κατά τῆς ἐπιειχεστάτης καὶ δικαιοτάτης κριτικῆς αμφιβολίας παν μη δμηρικόν εν τώ Όμηρω διά των αὐτων ὅπλων, δι' ὧν ξκάστη συλλαβή τῆς ίερας γραφης, ώς χριστιανικοῦ κτήματος τοῦ  $\lambda \alpha o \tilde{v}$ ,  $\varphi \rho o v \rho \varepsilon \tilde{\iota} \tau \alpha \iota^{1}$ ).

Ή κρίσις αὕτη τοῦ σοφοῦ ἀνδρὸς ἐμορφώθη, ὡς δοκεῖ, οὐχὶ ἐκ τῆς ἱστορίας τοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ, ἀλλ' ἐκ τοῦ Χριστιανισμοῦ τοῦ Μέσου αἰῶνος. Διότι ἄλλως οὐκ ἐξηγεῖται ἡ τοσαύτη τοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ παρανόησις. 'Αλλ' ἀνάγκη, ὅπως καὶ ταῦτα ἀναιρέσωμεν. Πότερον λοιπὸν λαός τις τὴν αὐτοῦ θρησκείαν, ἢ τὰ τῆς θρησκείας βιβλία μᾶλλον σέβεται; Τὸ δεύτερον τοῦ ἐρωτήματος μέρος οὐκ ἔστι πιθανόν. Διότι πολλοὶ λαοὶ ἔχονσι θρησκείαν ἀνεν ἱερᾶς

<sup>1)</sup> Homerische Vorschule  $\sigma \epsilon \lambda$ . 100 "... sondern vornehmlich mit religiösen Vorurtheilen, und diese schützten alles Unhomerische in dem Homeros selbst gegen die bescheidensten und unwiderlegbarsten Zweifel der Kritik mit denselben Waffen, welche jede Silbe unserer Bibel, als christliches Volkseigenthum, bewachen."  $^3E\xi$  ἄλλης ἀρχῆς ὁρμώμενος εἰς ὅμοιον συμπέρασμα φθάνει καὶ ὁ Dugas Montbel, Histoire des poésies Homériques  $\sigma \epsilon \lambda$ . 83.

βίβλου, καὶ ταύτης ἀπολεσθείσης ή θρησκεία δύναται μένειν, καὶ συνήθως παρά τοῖς λαοῖς πρὸς τῆ ἱερᾶ βίβλω φέρεται παραλλήλως ή θρησκευτική παράδοσις εν πολλοίς πρός εκείνην διαφέρουσα. Πρόγειρον παράδειγμα έγομεν αθτήν δή την ελληνικήν θοησιείαν, εν ή πλείστοι θεοί μηδόλως ύπὸ τοῦ Ομήρου μνημονενόμενοι, ώς ή Εκάτη καὶ δ Έρως, μεγάλης λατρείας παρά τω έλληνικώ λαώ ξτύγγανον. Ο δε Όμηρος, δ την ίεραν δη βίβλον ποιήσας, συγνάκις ύπὸ τῶν ἀργαίων ἐλέγγεται, ὅτι τοὺς θεοὺς ἀνθρωποφυεῖς έποίησεν. Πάντες δ' οἱ ἀργαῖοι φιλόσοφοι λίαν διάφόρους περί θεων ιδέας πρός τε τον "Ομηρον και τον Ήσίοδον εδίδασχον, 'Απὸ Ηυθαγόρου πόσαι κατὰ τῆς ελληνιαῆς θοησκείας θεωρίαι έδιδάχθησαν, πόσας οἱ ἀτυχεῖς ξαείνοι θεοί σατύρας ηνέχθησαν, πόσοι Παλαίφατοι καί Εύήμεροι εθανμάσθησαν, πόσοι σαρκαστικοί τοῦ Λουκιανοῦ διάλογοι εγράφησαν! Μητρόδωρος 1) εκεῖνος δ Λαμψακηνὸς οὖκ ἔλεγε τόν τε Δία καὶ τὴν Ἡραν φύσεως ὑποστάσεις καὶ στοιγείων διακοσμήσεις: Ο Εὐριπίδης οὐκ ἀρνεῖται εν αθτώ τω θεάτρω την του Διος υπαρξιν: Ο αθτός οδ συγχέει τοῦτον μετά τοῦ αλθέρος; Ο Κριτίας οδ λέγει τούς θεούς των ανθρώπων επινοήματα; 'Αλλ' όμως ούτε κεραυνός παρά τοῦ Διός, οὔτε ἱερὸν δικαστήριον παρά τοῖς ανθρώποις, ούτε σκληρά και ύποχθόνια βασανιστήρια, ούτε τέλος άφορισμοί και ξπιτίμια. Που λοιπόν τὰ του Μέσου αίωνος όπλα; Εὶ δ' οἱ ἀργαῖοι τοσαῦτα κατά των ίδιων θεων έλεγον, τί εκώλνεν αθτούς είπειν και κατά της ίερας βίβλου;

'Λλλ' Ίσως ή τῶν ἀνθρώπων ἄνοια μᾶλλον τὴν ἱερὰν βίβλον, ἢ τοὺς ἐν αὐτῆ θεοὺς ἐτίμα. Τοσαύτην ὅμως ἄνοιαν οἱ ἀρχαῖοι Έλληνες οὐδέποτε ἔθειξαν. 'Λλλ' ἐρευ-

<sup>1)</sup> Τατιαν. πρὸς Ελλην. πεφ. 21 , Καὶ Μητρόδωρος δε ὁ Λαμψαπηνὸς εν τῷ Περί Ομήρου λίαν εδήθως διείλεπται» πάντα εἰς ἀλληγορίαν μετάγων. Οὕτε γὰρ Ἡραν, οὕτε Αθηνᾶν, οὕτε Δία τοῦτ ἐΙναί φησιν, ὅπερ οἱ τοὺς περιβόλους αὐτοῖς καὶ τεμένη καθιδρύσαντες νομίζουσι, φύσεως δὲ ὑποστάσεις καὶ στοιχείων διακοσμήσεις. Ἡαράβαλ. Πλούτ. Πῶς δεὶ ἀκούειν ποιητὰς κεφ. V.

νηθήτω καὶ τοῦτο. Ο Πυθαγόρας Ελεγεν, δτι εἰς "Αδου καταβάς είδε την μεν ψυγην τοῦ Ἡσιόδου ποὸς κίονι γαλκῶ δεδεμένην καὶ τρίζουσαν, την δὲ τοῦ Ομήρου ἀπὸ δένδρου πρεμαμένην και όφεις περί αθτήν έχουσαν, ανθ' ών είπον περί θεων 1). Ο μεν Ηρακλειτος 2) έλεγε τον Όμηρον άξιον είναι των αγώνων εκβάλεσθαι καὶ δαπίζεσθαι, δ δε Ξενοφάνης γέγραφε έπη και έλεγεῖα και ιάμβους καθ' Όμήρου καὶ Ἡσιόδου ἐπικόπτων αὐτῶν τὰ περὶ θεῶν εἰρημένα 3). Τὰ φιλοσοφήματα δὲ ταῦτα τῷ λαῷ γνωστὰ ἐγένοντο. Διότι οί μεν φιλόσοφοι εκείνοι ούν ωμοίαζον πρός τούς εν αιθούσαις κεκλεισμένους, αλλ' εν υπαίθοω και δημοσία (οἱ πλεῖστοί γε τούτων) ἐδίδασκον, ὁ δ' ἑλληνικὸς κόσμος κατά φιλοσοφικά συστήματα διηρείτο, ώς νῦν οί λαοί κατά θρησκευτικάς αίρέσεις. Είτα μη γινώμεθα επιλήσμονες τῶν ἐπῶν, τῶν ἐλεγείων καὶ τῶν ἰάμβων τοῦ Ξενοφάνους, της τυπογραφίας των τότε χρόνων, ήτις συνίστατο οὐχὶ ἐκ μολύβδου, ἀλλ' ἐκ λεπτοτάτης ὕλης τὸ οὖς διαπερώσης καὶ μέχρι καρδίας προβαινούσης.

'Αλλ' ἴσως οἱ περὶ τὸν W. Müller καὶ Montbel μέμνηνται, ὅτι αἱ αἰρετικαὶ ἐκεῖναι φράσεις ἐλέχθησαν μέν, ἀλλ' ὅμως οἱ ταύτας εἰπόντες ώς αἰρετικοὶ τῷ λαῷ μισητοὶ ἐγένοντο. Τί δή; Ὁ Πυθαγόρας, ὁ Ἡράκλειτος, ὁ Ξενοφάνης, ὁ Μητρόδωρος, ὁ Εὐριπίδης καὶ οἱ ἄλλοι, τὸ

<sup>1)</sup> Σουίδ. ἐν λ. Πυθαγόρας "Φησὶ δὲ Ἱερώνυμος κατελθόντα αὐτὸν (δηλ. τὸν Πυθαγόραν) εἰς Ἅιδου τὴν μὲν Ἡσιόδου ψυχὴν ἰδεῖν πρὸς κίονι χαλκῷ δεδεμένην καὶ τρίζουσαν, τὴν δὲ Ὁμήρου κρεμαμένην ἀπὸ δένδρου, καὶ ὄφεις περὶ αὐτήν, ἀν θ³ ὧν εἶπον περὶ θεῶν. " Διογεν. Λαέρτ. VIII, 21. 2) Αὐτόθι ΙΧ, 1 "Τόν τε ὑμηρον ἔφασκεν ἄξιον ἐκ τῶν ἀγώνων ἐκβάλλεσθαι καὶ ῥαπίζεσθαι καὶ ἀρχίλοχον ὁμοίως. " 3) Σέξτ. ἐμπειρ. πρὸς μαθηματ. Ι, 289 "ὑμηρος δὲ καὶ Ἡσίοδος κατὰ τὸν Κολοφώνιον Ξενοφάνη,

<sup>&#</sup>x27;Ως πλεῖστ' ἐφθέγξαντο θεῶν ἀθεμίστια ἔφγα, κλέπτειν μοιχεύειν καὶ ἀλλήλους ἀπατεύειν. Πάντα θεοῖς ἀνέθηκαν "Ομηφος δ' Ἡσίοδός τε, ὅσσα περ ἀνθρώποισιν ὀνείδεα καὶ ψόγος ἐστίν,

<sup>&#</sup>x27;Αριστ. 'Ρητορ. II, 23 "Οἶον Ξενοφάνης ἔλεγεν, ὅτι ὁμοίως ἀσεβοῦσιν οἱ γενέσθαι φάσχοντες τοὺς θεοὺς τοῖς ἀποθανεῖν λέγουσιν · ἀμφοτέρως γὰρ συμβαίνει μὴ εἰναί ποτε θεούς."

σέμνωμα της κρείττονος τοῦ έλληνικοῦ λαοῦ μοίρας, μισητοὶ ἐγένοντο; ᾿Αλλὰ καὶ τοῦτο ἄν ὑποτεθῆ, ἡμεῖς οὐκ ἔγομεν βιβλία την τοῦ όγλου γνώμην περιγράφοντα, άλλ' άποσπάσματα ενδόξων συγγραφέων. Οδτοι δ', άφ' οδ ετόλμησαν είπεῖν τοσαῦτα κατά τε τῶν θεῶν καὶ τοῦ ὁμήρου, οὐκ ξφοβούντο είπεῖν καὶ περὶ τῆς γνησιότητος τῶν μερῶν καὶ της ενότητος των όλων επών, μάλιστα άνδρες, οίτινες διὰ τὴν ἐλενθερίαν τῆς συνειδήσεως, διὰ τὴν απαλλαγήν φιλολογικών παθών, διὰ τὴν νόησιν καὶ αἴσθησιν τοῦ ἐθνικοῦ ποιητοῦ, διὰ τὴν πρείττονα τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν κατάστασιν καὶ διὰ τὴν πρὸς τοὺς δμηρικοὺς χρόνους ἔγγύτητα ηδύναντο πρείττον παὶ αἰσθάνεσθαι, παὶ νοείν, καὶ πρίνειν, παὶ ἀποφαίνεσθαι περὶ Ομήρου. Ούτοι λοιπόν, οί εχθροί τοῦ Όμήρου καὶ ιῶν ὁμηρικῶν έπων ούκ ήδύναντο διαρρήξαι τὰ δεσμὰ τῆς ἐχεμυθίας; Οὐ μνημονεύομεν δὲ οὖτε τοῦ ὑμηρομάστιγος Ζωίλου τοῦ Ψόγον Όμήρου καὶ Έγκωμιον εἰς Πολύφημον γράψαντος, ούτε τῶν Ῥωμαίων ιῶν θελόντων ἀνυψῶσαι τὸν ίδιον ποιητήν ύπερ τον Όμηρον ως άλλον Ίκαρον, ούτε τῶν ἐκκλησιαστικῶν πατέρων, οίτινες κατὰ τοῦ σκανδάλου τούτου πόλεμον αδιαλλαμτον μηρύξαντες τον πατέρα της πλάνης ἀπεκάλουν, οὐτε τῶν Ἰωσήπων τῶν Ἰουδαίων καὶ των άλλων έθνων, άλλ' ελάβομεν αποδείξεις έξ αὐτῆς τῆς άκμῆς τῆς έλληνικῆς θοησκείας, ἐν ἦ ἕκαστος καὶ μεγάλας προλήψεις πρός την ίεραν βίβλον και θανατηφύρα κατά τῶν αίρετικῶν ὅπλα προσεδόκα.

'Αλλ' ὑποθωμεν, ὅτι πᾶσαι αὐται αἱ ἀποδείξεις ἡμαρτημέναι εἰσίν· ὑποθωμεν, ὅτι ἑκάστη ὁμηρικὴ συλλαβὴ διὰ τῶν ὅπλων τοῦ Μέσου αἰῶνος ἐφρουρεῖτο, ὡς λέγει ὁ W. Müller· ὑποθωμεν, ὅτι τὸ ἀποκλίνειν τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἦν βάρβαρος αἰρεσις, ὡς λέγει ὁ Jul. Löwenberg 1).

Geschichte der Geograph. σελ. 28 "Die Gesänge Homer's wurden die Bibel der Griechen. Die Bilder und Anschauungen, die sie gaben, galten für unfehlbar, sie verwuchsen in der Vorstellung des Volkes, gewannen, man Μιστριώτου 'Ιστορ. τῶν ὁμηρ. ἐπῶν.

Ταῦτα ὅμως, εἰ ἀληθῆ εἰσιν, ἄρδην τὴν θεωρίαν αὐτοῦ τοῦ W. Müller καταστρέφονσιν. Διότι κατὰ ταῦτα οὔτε Σόλων, οὔτε Πεισίστρατος, οὔτε ἄλλος τις ἐτόλμα, ἵνα ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσι στίχους ὑποβάλη. Καὶ τῆ ἀληθεία σύμπας ὁ ἑλληνικὸς κόσμος ὤφειλεν ἐξαναστῆναι κατὰ τοῦ βαρβάρον αἱρεσιάρχον Πεισιστράτον τολμήσαντος τὰ ὁμηρικὰ ἄσματα συντῆξαι καὶ οἵτω λίαν ἀλλοιῶσαι, ὡς ὁ Lachmann ἡμῖν δείκνυσιν.

kann sagen, eine heilige religiöse Auctorität, und von ihnen abzuweichen, war barbarische Ketzerei..."

## BIBAION II.

Διάδοσις καὶ περιπέτειαι τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν.

## ΚΕΦΆΛΑΙΟΝ Α΄.

Εὶ ἐν τῆ γενέσει τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἦν γνωστὴ ἡ γραφή.

Έν τῶ πρώτω βιβλίω τὸν πρῶτον τοῦ ζητήματος ὅρον έξετάσαντες είδομεν, δτι δ Όμηρος ούτε δια την πληθύν τῶν μύθων, οὖτε διὰ τὴν τῶν πατρίδων, οὖτε διὰ τὴν τῶν έποχῶν, οἴτε διὰ τὴν τῶν ἐτυμολογιῶν, οἴτε ἐκ τοῦ ποσοῦ, ούτε εκ του ποιού του ποιητικού φορτίου κινδυνεύει. Σώζεται μέν δ "Ομηρος, άλλὰ σώζεται μόνον ώς άνθρωπος, ούγι δε ώς ποιητής. Διότι ίσως ύπηρξε μεν άνθρωπός τις "Ομηρος, καὶ δύο έπη, ἄπερ οἱ ἀρχαῖοι ὀρθῶς ἐνόουν, τίς δμως ή σχέσις τοῦ ἀνθρώπου ἐκείνου πρὸς ταῦτα τὰ ἔπη; Αρά γε έχει ως πατήρ πρός νίόν, ως δημιουργός πρός δημιούργημα; Εὶ ὄντως ἔχει, ζητητέα ή τε δημιουργική τοῦ πατρός δύναμις καὶ τὰ πρὸς διατήρησιν τοῦ δημιουργήματος μέσα. Διότι μόνον, εὶ ὁ Όμηρος ταῦτα ἔχει, τὰ ἔπη μετά τοῦ ποιητοῦ συνδέονται, δ σωθείς ἄνθρωπος ποιητής αναδείκνυται, καὶ ὁ πρώτος τοῦ ζητήματος δρος αναφοράν πρός τον δεύτερον έχει. Εὶ όμως τούτων στερείται, ὁ σωθείς "Ομηρος (εὶ ἢδη σώζεται), Ἰσως έχει μεν ἀξίαν τινά, ύμως οίαν τὰ τῆς μυθολογίας πρόσωπα, καὶ τὰ κατ' αὐτὸν μᾶλλον τη μυθολογία, η τη ἱστορία της ποιήσεως ἀνήκουσιν. Πρός δέ, εὶ ό "Ομηρος τούτων στερείται, ὁ μέν

πρώτος δρος οὐδεμίαν σχέσιν πρὸς τὸν δεύτερον ἔχει, ὁ δὲ δεύτερος, ὁ περὶ τῆς διαδόσεως τῶν καλουμένων ὁμηρικῶν ἐπῶν πραγματευόμενος, δείκνυσι μόνον τὰς περιπετείας ἀσμάτων ἀγνώστων ποιητῶν, τῆς σχέσεως δὲ καθαιρουμένης μένουσιν ὅροι ἀπ' ἀλλήλων ἀνεξάρτητοι καὶ αὐθυπόστατοι.

'Αλλά την δημιουργικήν τοῦ Όμηρου δύναμιν μόλις δύναταί τις άρνηθηναι. Διότι ούτος και έν εποχη δημιουργική έζη, και άφειδως και άφθόνως εν πλουσιωτάτη μυθική ύλη τρεφόμενος, καὶ ἐκ τῆς παγείας τροφῆς ολστρούμενος ἐγέννα. Έγεννα μέν, άλλὰ τὰ γεννώμενα ὁ πανδαμάτωρ γρόνος φθείρει. Διὰ τοῦτο ζητεῖται, εὶ ἐφ' Ὁμήρου γνωστή ἦν ἡ ἀμβροσία της παπυρίνης άθανασίας, ή εν άγνοία ταύτης δ δημιουργων πατήρ είχε νέκταρ, όπως διατηρήση και διαιωνίση άθανάτους υίούς. Ἡ άμβροσία ἐστὶ τὰ τοῦ Κάδμου δῶρα, τὸ δὲ νέκταρ ή ἰσχυρὰ μνήμη. 'Αλλά καὶ τὰ δύο ταῦτα δ μέγας Wolf τῷ Μελησιγενεῖ καὶ τοῖς συγχρόνοις αὐτοῦ ἀρνηθείς την αναφοράν τοῦ πρώτου δρου πρός τὸν δεύτερον έλυσε, τούς κρίκους τούς τον ποιητήν μετά των ποιημάτων συνδέοντας έθραυσε, καὶ ἐπειράθη, ὅπως τούς δύο τούτους δρους αθθυπάριτους, αθθυποστάτους καὶ μηδεμίαν σχέσιν πρός αλλήλους έγοντας αναδείξη. Έπειδη όμως τα δργανα, δι' ὧν τοὺς κρίκους ἐκείνους Εθραυσεν, ἐφάνησαν ημίν άσθενη, καὶ ή θρανσις άπατηλή, τολμώμεν, ενα τὰς ήμετέρας αμφιβολίας ύπὸ τὴν κρίσιν σπουδαίων αναγνωστών ύποβάλωμεν. Καὶ τὴν μὲν γνῶσιν τῆς γραφῆς αὐτὰ τὰ δμηρικά έπη μονονουχί φωνήν άφιέντα μαρτυρούσιν, ότι δ' αύτη οὐκ ἦν άγνωστος, ἐκ τῆς ἀναιρέσεως τῶν ἀποδείξεων τοῦ Wolf αποδείκνυται.

Έχ τῶν εἰρημένων ἕκαστος κατανοεῖ τὴν αἰτίαν, δι' ἡν δύο κεφάλαια, τὸ μὲν περὶ γνώσεως τῆς γραφῆς, τὸ δὲ περὶ ἰσχύος τῆς μνήμης εὐθὺς ἐν ἀρχῆ τοῦ δεντέρου βιβλίου προτάσσομεν. Διότι τὰ δύο ταῦτα κεφάλαια οὐ μόνον εἰσὶν οἱ παράγοντες οἱ ἄμεσον ἀναφορὰν πρὸς τὸν πρῶτον ὅρον ἔχοντες, ἀλλὰ καὶ παραλαμβάνουσι τὴν διάδοσιν τῶν ἐπῶν ἐξ αὐτῆς τῆς γραφίδος, ἢ αὐτοῦ τοῦ στόματος τοῦ ποιητοῦ.

Αργόμενοι λοιπόν τοῦ σπουδαιοτάτου τούτου ζητήματος επικαλούμεθα πρώτον την μαρτυρίαν αὐτών τών επών. Αλλά πρίν τούτου ερωτήσωμεν ήμας αὐτούς, εὶ δικαίως παρά τούτων μαρτυρίας περί γραφης απαιτούμεν. Αρά γε ό τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ποιητής ὤφειλε μνήσασθαι γραφης, εὶ αύτη γνωστή εν τη αύτοῦ εποχή ην; Ὁ μέγας Wolf άπαιτεῖ παρά τε τῆς Ἰλιάδος καὶ Ὀδυσσείας οὐ μόνον μνείαν γραφής 1), αλλά καὶ βιβλίων, βιβλιοθηκών, επιστολών, γεωγραφικών χαρτών, νομισμάτων καὶ τών τοιούτων. Ούγι δικαίως, ώς νομίζομεν. Διότι, και ει δλόκληρος φιλολόγων στρατός (οίτινες δή σήτες των βιβλίων καλούνται) ξπὶ Τροίαν ἐστρατεύετο, οὐδ' αὐτὸς βιβλίοις ἐν τῆ στρατεία ηδύνατο χρήσασθαι. Διότι δ Αρης απεχθάνεται ταῖς Μούσαις. Τί δὲ δεῖ λέγειν περὶ τῶν στρατευσαμένων ήρωων, οί κατ' αὐτὸν τὸν Wolf περὶ ἄλλα ἀσχολούμενοι τῆς γραφῆς ολιγωροῦσιν; 2) Παρ' οὐδενὸς λαοῦ βίον ὅμοιον πρός τὸν τῶν ἡρώων διάγοντος δυνάμεθα ἀπαιτεῖν βιβλία εν πολέμω, καὶ ἀν υποτεθή, ὅτι παρὰ τούτω μεγίστη τῆς γραφης χρησις γίνεται.

ἀλλὶ ἐπιστολάς γε οὐ δυνάμεθα ἀπαιτεῖν; Καὶ τοῦτο ἀρνούμεθα ἔν γε τῆ Ἰλιάδι καὶ Ὀδυσσεία. Διότι ἐν τῆ πρώτη εἰκονίζονται πολεμισταὶ μαχόμενοι ἐν τῆ μικρῷ Ἰδιά, ἥν ἀπὸ τῆς αὐτῶν πατρίδος οὐ ρεά τε σκιό εντα θ άλασσά τε ἢχήεσσα χωρίζονσιν, ἡ δὲ θαλασσοπλοΐα οὐκ ἦν ἀνεπτυγένη. Πῶς λοιπὸν ἦν δυνατὸν, ἱνα οἱ ῆρωες ἐκ τῆς Ἰδιάς εἰς τὴν Εὐρώπην ἐπιστολὰς πέμπωσιν; Ὁ τοιαύτας ἀπαιτήσεις ἔχων ἀμνημονεῖ τῆς ἀτελεστάτης τῶν χρόνων ἐκείνων θαλασσοπλοΐας. Εἰ ὁ Ὀδυσσεὺς μεθ ὁλοκλήρον στρατοῦ πολλὰ ἔτη ἐπλανᾶτο, πῶς ὀλίγοι γραμματοκομισταὶ ἢδύναντο τολμῆσαι, ἵνα χάριν ἐπιστολῆς τοσαύτας θαλάσσας διαπλεύσωσιν; Εὶ δὲ τις νομίζει τοῦτο

<sup>1)</sup> Proleg. ad Homer. σελ. 88 "Nusquam vocabulum libri, nusquam scribendi, nusquam lectionis, nusquam litterarum . . . " 2) Αὐτόθι σελ. 59 "In aliis omnibus occupati agunt illi, quae posteri scribunt, vel, ut de quibusdam populis accepimus, etiam monstatam operam hanc spernunt tanquam indecori otii."

ξάδιον, ύποχωροῦμεν μέν, ὅμως ἔχομεν καὶ ἡμεῖς ῗσόν γε δικαίωμα ἀπαιτεῖν ἀγγελιαφόρους μηδαμοῦ τῶν ἐπῶν μνημονευομένους (πεμπομένους δηλαδὴ ἐκ τῆς ᾿Ασίας εἰς τὴν Εὐρώπην καὶ τὸ ἀνάπαλιν). Εἰ δέ τις ὑπομιμνήσκει ἡμῖν τοὺς Τρῶας, πρὸς οῖς οἱ ᾿Αχαιοὶ ἡδύναντο πέμπειν ἐπιστολάς, παρατηροῦμεν, ὅτι τὰ ἔχθρικὰ στρατόπεδα διὰ κηρύκων ἢ διὰ πρεσβειῶν, καὶ οὐχὶ δι᾽ ἐπιστολῶν τὰ ἰδια φρονήματα ἀγγέλλουσιν.

'Αλλ', εί εν τη Ίλιάδι στερούμεθα τούτον τοῦ δικαιώματος, έχομεν τοῦτο εν τῆ 'Οδυσσεία. Ήμεῖς γε, όσακις τὰ Προλεγόμενα τοῦ Wolf ἀνέγνωμεν, ἀείποτε εθαυμάσαμεν την επομένην περί άγνοίας της γραφης απόδειξιν. Διότι δ μέγας ανήρ νομίζει, ότι, εί επί των Τρωικών ήδύναντο γραφηναι επιστολαί, εμέλλομεν έγειν την 'Οδύσσειαν βραχυτέραν, ή οὐδόλως αὕτη ήδύνατο ποιηθηναι. Ὁ μέγας Wolf 1) δανείζεται παρά τοῦ Rousseau την εδέαν ταύτην, ην ως ευφνεστάτην και ό W. Müller επιδοκιμάζει. Οδτοι δὲ νοοῦσιν, ὅτι μία, ἢ δύο ἐπιστολαὶ ἦσαν ἱκαναί, ὅπως των μνηστήρων έκ των ανακτόρων τοῦ Όδυσσέως εκδιωγθέντων ό ποιητής ύλης πρός πλοκήν τοῦ μύθου στερηθή. Δηλαδή κατά τὸν Rousseau 2), εἰ ὑπῆρχε γραφή, ή πλοκή τοῦ μύθου τῆς Όδυσσείας ἦν ὕφασμα εὐηθείας καὶ ἀνοησίας tissu de bêtises et d'inepties! ἀλλὰ τίς πρὸς τίνα ηδύνατο πέμψαι ἐπιστολάς; 'Ο 'Οδυσσεύς; 'Αλλ' ἐν δνόματι τοῦ κοινοῦ νοός, εὶ τῷ 'Οδυσσεῖ δυνατὸν ἦν, Ίνα επιστολάς είς την Ίθάκην πέμψη, ην αίρετώτερον αὐτῷ, ίνα αὐτὸς διὰ τοῦ Ιδίου μέσου εἰς τὴν αὐτοῦ πατρίδα πλεύση. 'Αλλ' ούχ ούτως. Διότι ή δυσπολία

<sup>1)</sup> Proleg. ad Homer. σελ. 90 "Nullae epistolae, quarum si consuetudo fuisset in patria Ulyssis, vel si πτυκτοὶ πίνακες percontationibus procurum et Telemachi suffecisset, procul dubio Odysseam aliquot libris breviorem, aut, ut Roussavius conjiciebat, omnino nullam haberemus." 2) Sur l'Origine de Langue, oeuvres posth. 1782 σελ. 240 "Mais j'ose avancer, que toute l'Odyssée n'est qu'un tissu de bêtises et d'inepties, qu'une lettre au deux eussent réduit en fumée, au lieu qu'on rend ce poëme raisonnable et même assez bien conduit, en supposant que ses héros aient ignoré l'écriture."

ἔγκειται οὐχὶ ἐν τῆ ἀγνοίᾳ τῆς γραφῆς, ἀλλ' ἐν τῆ ἀτελεστάτη τῶν τότε χρόνων θαλασοπλοϊᾳ. 'Αλλ' ὁ Τηλέμαχος; Πρὸς τίνα ὅμως οὖτος ἔμελλε πέμψαι ἐπιστολάς; Πρὸς τὸν 'Οδυσσέα; Ποῦ ἦν οὖτος; Πρὸς τοὺς φίλους τοῦ 'Οδυσσέως; 'Αλλ' οὖτοι οὐδὲν ἐγίνωσκον. 'Ο W. Müller λέγει, οτι ὁ Τηλέμαχος ἐν ἐποχῆ, καθ' ῆν ἡ παρουσία αὐτοῦ ἐν τῷ πατρικῷ οἴκῳ ἀναγκαία καὶ ἡ ἀποδημία ἐπικίνδυνος ἦν, ἀντὶ τοῦ ἀποδημῆσαι ὤφειλε πέμψαι ἄγγελον μετ' ἐπιστολῶν'). 'Αλλ', εὶ τοῦτο ἦν σκόπιμον, τί ὁ νέος ο ὐκ ἔπεμπε μόνον ἄγγελον ἀνεν ἐπιστολῶν;

Πρὸς δὲ ὁ W. Müller δείχνυσιν ήμῖν καὶ άλλην εὐκαιρίαν, καθ' ην μινεία γραφης εν τη 'Οδυσσεία ηδύνατο γενέσθαι. Διότι λέγει, ὅτι, εὶ ἡ γραφὴ ἦν ἐν γρήσει, ἡ Πηνελόπη εν τῷ ὑπερώω καθημένη ήδύνατο ἀναγνῶναι τὸ ἄσμα, ὅπερ κατέβη ἀκούσουσα²). 'Αλλ' ὁ ἀνὴρ οὐ μόνον, ότι τὸ ౘσμα νέον ἦν, ἀλλὰ καὶ ξαυτοῦ ἐπιλήσμων ἐγένετο. Λιότι αὐτὸς ἐν τῆ ἡγουμένη σελίδι τοῦ αὐτοῦ συγγράμματος λέγει, δτι τὸ γραφειν σημαίνει κόπτειν τὰ πτερά τῆς ποιήσεως. Ή γραφη δύναται τὸν λόγον διατηρείν, δμως τὸ ἆσμα φονεύει. Es abschreiben, heisst, ihm die Flügel abschneiden. Die Schrift kann die Rede erhalten, den Gesang tödtet sie 3). "Ωστε κατά την πρίσιν αὐτοῦ τοῦ W. Müller, καὶ εἰ ή Πηνελόπη ηδύνατο έχειν υπ' όψιν γραπτὸν τὸ νέον ἆσμα, ὅμως πάλιν ἐπεθύμει αὐτὸ ἀκοῦσαι. Διότι άλλως νῦν περιττή ἐστιν ή τῆς μουσικής ἀκρόασις, ἀφ' οῦ ή τε γραφή γνωστή ἐστι καὶ ή τῶν ἀδομένων ἀσμάτων κτῆσις εὐκολωτάτη.

Έν τη Ἰλιάδι δμως εύρίσχονται δύο χωρία, έξ ὧν τῶν φιλολόγων τινὲς ενόμισαν, ὅτι ἐν τῷ ἔπει τούτῳ μνεία γραφης γίνεται. Ἐν τῷ χωρίῳ, καθ' ὅ οἱ Ἰλχαιοὶ βάλλουσι κλήρους, Ἱνα ἡ τύχη τὸν ἀνταγωνιστὴν τοῦ Ἐκτορος ὁρίση,

<sup>1)</sup> Homerische Vorschule σελ. 38 "Warum reiste denn Telemachos in einer Zeit, wo seine Gegenwart im väterlichen Hause so nöthig und seine Ausflucht so gefährlich ist, auf Erkundigung nach Pylos und Sparta, wenn ein Bothe mit einem Paar Briefen ebenso viel ausrichten könnte?" 2) Αὐτόθε σελ. 39. 3) ἀὐτόθε σελ. 38.

ύπάρχει ή φράσις, ότι ξκαστος ήρως έσημήνατο καί επέγραψε τὸν αύτοῦ κλῆρον¹). Ένταῦθα εγείρεται τὸ ζήτημα, τί σημαίνουσι τὰ δήματα ταῦτα; 'Αλλὰ δικαίως δ Wolf,  $\ddot{\eta}$ ,  $\mu \tilde{\alpha} \lambda \lambda \rho \nu$  sins  $\tilde{\epsilon} \nu$ , of  $\dot{\alpha} \rho \chi \alpha \tilde{\epsilon} \rho \iota^2$ ),  $\delta \iota \dot{\alpha} \tau \rho \tilde{\nu} \dot{\epsilon} \gamma \chi \alpha \rho \dot{\alpha} \sigma$ σειν αιτά έξηγουσιν. Διότι, εί ό ποιητής τὸ καθ' ήμας γράφειν ενόει, δ κήρυξ οὐκ ὤψειλε πᾶσι τοῖς ἥρωσι τὸν κλήρον δεικνύειν, άλλ' εκ της αναγνώσεως του γράμματος ωσειλε γνωστον γενέσθαι, τίς ήν δ ύπο του αλήρου δρισθείς. Πρός δε τὸ όγμα γινώσκειν εν τη φράσει γνω δε σημα ιδών προδήλως οὐ σημαίνει αναγινώσκειν, αλλ' άναγνωρίζειν, ώς δηλον γίνεται έκ της φράσεως οί δ' οὐ γινώσχοντες ἀπηνήναντο, ἐν ή̄, εἰ τὸ γινώσχοντες εσήμαινεν άναγινώσχοντες, ώφειλεν είναι μόνον οξ δε γινώσκοντες απηνήναντο, δηλαδή άνευ τοῦ ο ἔ. Κατὰ δὲ τὸ δεύτερον χωρίον ὁ Βελλεροφόντης ύπὸ τῆς Αντείας διαβληθεις καὶ μετὰ σημάτων ύπὸ τοῦ Προίτου είς την Αυκίαν πρός τον πενθερον πεμφθείς κελεύεται, όπως ταῦτα δείξη ἐκείνω 3). Πάνυ δοθώς οἱ ἀρχαΐοι τοῦ Όμήρου έρμηνευταὶ σημειοῦσιν, ὅτι τὰ λυγρὰ σήματα, καὶ δ πτυκτός πίναξ οὔτε γράμματα οὔτε ξπιστολήν, άλλα σύμβολα τινα σημαίνουσιν 4). Διότι καλ ἐπὶ ἀποδόσεως ἐπιστολῆς, ώς ὀρθῶς παρατηρεῖ ὁ Wolf, ὁ ποιητής ούν ήδύνατο χρήσασθαι τῷ δήματι δείξαι, καὶ

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Η 171 καὶ ξέῆς. 2) Σχολ. εἰς στίχ. 187 "Οὐ γράμμασι τῆς λέξεως, ἀλλὶ ἐγχαράξας σημεῖα· εἰ γὰρ κοινῶς ἤδεσαν γράμματα, ἔδει τὸν κήρυκα ἀναγνῶναι καὶ τοὺς ἄλλους, οἶς ἐπεδείκνυτο ὁ κλῆρος. "Εὐστάθ. σελ. 674, 35 "Οὐ γράμματα νοητέον ἐξ ἀνάγκης τὰ τοιαῦτα σήματα, εἴδωλα δέ τινα ἢ ἀπλῶς ἐκτυπώματα ἐν ὑποκειμένῳ εὐτελεῖ, λιθιδίῳ τυχὸν ἢ ξυληφίῳ ἢ τοιούτῳ τινί. " Παράβαλ. Wolf, Proleg. ad Homer. σελ. 81. 3) Ἰλιάδ.  $\mathbf{Z}$  168

πέμπε δέ μιν Αυχίηνδε, πόρεν δ' δγε σήματα λυγρά, γράψας εν πίνακι πτυκτῷ θυμοφθόρα πολλά, δείξαι δ' ἦνώγειν ὧ πενθερῷ, ὄφρ' ἀπόλοιτο.

<sup>2)</sup> Εὖσταθ. σελ. 632 "Οἱ δέ γε παλαιοί, ὁποῖόν τι καὶ οἱ Αἰγύπτιοι ἐποίουν, ζωίδιά τινα ἱερογλυφοῦντες καὶ λοιποὺς δὲ χαρακτῆρας εἰς σημασίαν ὧν λέγειν ἐβούλοντο, οὕτω καὶ αὐτοί, καθὰ καὶ τῶν τινες ὕστερον Σκυθῶν, ἐσήμαινον, ἃ ἤθελον ..."

ή φράσις σημα ιδέσθαι την ελοημένην ερμηνείαν επικυροί. Τὰ δύο λοιπὸν ταῦτα χωρία οὐ δεικνύουσι μὲν την χρησιν τῆς γραφῆς, ἀλλ' οὐκ ἀποκλείουσι καὶ ταὐτην, ὡς δρῶς ὁ Otfried Müller νομίζει¹). Διότι καὶ νῦν ἔτι πολλοὶ ἀνθρωποι, καίπερ την γραφην γινώσκοντες, ὅμως καὶ ἐπὶ κλήρων σημεῖα ἐπιγράφουσι, καὶ τοῖς οἰκείοις λυγρὰ ἢ εὐφρόσυνα σηματα πέμπουσιν. Καὶ νῦν μὲν συμβαίνει συχνάκις, παρὰ δὲ τοῖς ἀρχαίοις συχνότερον. Διότι οὖτοι τὸν καθ' ἡμᾶς εὐχερῆ τρόπον τῆς σφραγίσεως τῶν ἐπιστολῶν ἡγνόουν. Ἡ δὲ γραφή, ὡς δοκεῖ, λίαν βραδέως μετὰ τὴν διάδοσιν αὐτῆς εἰς ἐπιστολὰς ἐπεξετάθη.

Πρός τούτοις ό μέγας Wolf απαιτεί<sup>2</sup>) παρά των όμηρικών επών νομίσματα, γεωγραφικούς γάρτας καὶ τα τοιαύτα. Η απαίτησις όμως αθτη τολμηρά εστιν. Διότι ή της γραφής γνωσις οὐ προϋποτίθησι καὶ τὴν γνωσιν πάντων, ἐφ' ών ή ταύτης χρησις βραδύτερον επεξετάθη. Διότι πολύ απέχει ή γνωσις έφευρέσεως τινος από της πλήρους αὐτοῦ έφαρμογής. Παραδείγματος γάριν οἱ ἀργαῖοι ἐγίνωσκον μέν την του άτμου δύναμιν, διιως ούτε άτμοδρόμονας, ούτε σιδηροδρόμους, ούτε άλλο είδος άτμομηγανής είγον. Η δε γραφή λίαν βραδέως έσχε εύρυτέραν χρησιν. Ως παραδείγματι δε γρώμεθα αὐτοῖς τοῖς νομίσμασιν. Διότι καὶ αὐτοὶ οἱ τὴν αοινὴν χοῆσιν τῆς γραφῆς εἰς τὴν ἐποχὴν τοῦ Πεισιστράτου καταβιβάζοντες δμολογούσιν, ότι ή γραφή προς πλήρωσιν μικρών αναγκών ήδη έν αρχή των Όλυμπιάδων γνωστή ήν. 'Αλλά, καίπερ της γραφής έν ταύτη τη έπογή γνωστής ούσης, όμως μετά όπτω Όλυμπιάδας (έπὶ Φείδωνος) εν Έλλάδι νομίσματα επόπησαν επόπτοντο δ' επί μακρόν γρόνον άνευ επιγραφής προϊόντος δε του γρόνου καί κατ' δλίγον επήλθε τὸ έθος τοῦ ἐπ' αὐτῶν γράμματα γαράσσειν. Πρός δὲ παράδοξον φαίτεται ήμιν, ὅτι ὁ Wolf ἐν τοίς δμηρικοίς έπεσι μυείαν ίστορικών πηγών ανεζήτησεν.

<sup>1)</sup> Geschichte der griech. Literatur  $\sigma \varepsilon \lambda$ . 63. 2) Proleg. ad Homer.  $\sigma \varepsilon \lambda$ . 89 "Non aes signata aut facta pecunia; nullus usus scripti in rebus domesticis et mercatura; nullae geographicae tabulae."

Διότι ή εἰς βιβλία παραπομπὴ ἤρξατο λίαν βραδέως. Οἱ συγγραφεῖς, ἔτι δὲ μᾶλλον οἱ ποιηταὶ τῶν λαῶν τῶν διαγόντων βίον ὅμοιον πρὸς τὸν τῶν ἡρώων (ἄν ἔχωσι τοιούτους) τὸν φιλολογικὸν τοῦτον νόμον ἀγνοοῦσιν.

Πανόμενοι δὲ τῆς ἐρεύνης τῶν όμηρικῶν ἐπῶν ἐπιλέγομεν, δτι έκ τούτων οὐκ ἀποδείκνυται, οὐδὲ δύναται ἀποδειχθηναι, ότι επί των Τοωικών ή γραφή ήν άγνωστος. Διότι, εί γνωστη ήν, ταύτην ούτε παρά γυναικών και παίδων, ώς της Πηνελόπης και τοῦ Τηλεμάχου, ούτε εν βιβλιοθήκαις, ούτε έν γεωγραφικοῖς πίναξιν, ούτε έν νομίσμασιν, άλλὰ παρὰ τῶν ποιητῶν, οίτινες δη οί σοφοί τῶν τότε χρόνων ήσαν, ώς τοῦτο ἐκ πολλῶν δῆλον γίνεται. Πρῶτον δ παρά τη Κλυταιμνήστρα 1) αοιδός ώς τοιούτος εἰκονίζεται. Εἶτα ὁ ἀλκίνοος τὴν τοῦ Ὀδυσσέως διήγησιν ἐπαινῶν λέγει σοὶ δ' ἔπι μὲν μορφή ἐπέων, ἔνι δὲ φρένες ξσθλαί, μύθον δ' ώς δτ' ἀοιδὸς ἐπισταμένως κατέλεξας2). Πρός τοῦτο δὲ συμβάλλονται καὶ οἱ ἐν τῷ πρώτω βιβλίω μῦθοι, ἐν οἷς ος τε "Ομηρος καὶ ὁ Φήμιος γραμμάτων διδάσκαλοι λέγονται. Κυροῦσι δὲ τὰ είρημένα καὶ τὰ περὶ Όμηριδων λεγόμενα, οίτινες τάξις τις σοφων ἦσαν. Ὁ δὲ Wolf 3) καὶ Gräfenhan 4) ἔκ τινος ἀριστοτελικοῦ χωρίου 5) ἀποφαίνονται, ὅτι ἐν τούτοις τὰ ἀρχαιότατα τῆς φιλολογίας ἄχνη ζητητέα. Οὐδενὶ ὅμως ποιητῆ ἐπέργεται, ὅπως τὴν τέχνην τοῦ γράφειν περιγράψη, ὡς οὐκ επέργεται τω γραφεῖ, ίνα τὴν Ιδίαν τέγνην εἰκονίση. Τελενταῖον πολλῶν λαῶν, παρ' οἷς ή γραφή ἐν πληρεστάτη χρήσει ύπάρχει, δύναταί τις άριθμησαι πολλά ποιήματα μηδεν Ίχνος γραφής φέροντα. 'Αλλά, καὶ εἰ ἀπεδείκνυτο, ὅτι οί επί των Τρωικών άνθρωποι την γραφην ηγνόουν, πάλιν καί τοῦτο οὐκ ἀποδεικνύει, ὅτι καὶ ὁ αἰῶνας μετ' ξαείνα ζήσας "Ομηρος οὐκ ἐγίνωσκε ταύτην. Διότι, ού περιγράφει, ώς είδομεν σύγχρονον ίστορίαν, άλλα πολύ άρχαιοτέρους μύθους ποιεί.

 <sup>&#</sup>x27;Οδυσσ. Γ267.
 'Οδυσσ. Δ 266.
 Proleg. ad Homer. σελ. 166.
 Geschichte d. class. Phil. I, 53.
 Μεταφυσικ. XII, 450.

Μετά τὰ δμηρικά ἔπη ἐξετάζομεν τὰ ἀρχαιότερα τῆς Έλλάδος μνημεῖα. Ὁ Ἡρόδοτος παραδίδωσιν 1), ὅτι ἐν τῷ ίερω τοῦ Ἰσμηνίου Ἀπόλλωνος ἀνέγνω τρεῖς ἐπὶ τριπόδων άργαιοτάτας επιγραφάς, ας άντέγραψεν. Τούτων τον μέν ανέθημεν ο Αμφιτρύων, τον δε Σκαΐος ο Ίπποκόωντος καὶ τὸν τρίτον Λαοδάμας ὁ Ἐτεοκλέους. Τὰ ὀνόματα δὲ ταῦτα, ώς Εκαστος δρά, μυθικά είσιν. Ένταῦθα εγείρονται ζητήματά τινα, ών την λύσιν επιχειρούμεν. Ανέγνω ο Ήρόδοτος τοιαύτας ἐπιγραφάς; Ἰσως πρότερον, ὅτε ἡ κατὰ τοῦ Ιστορικοῦ διαβολή τοῦ Χαιρωνέως Τσχυεν, ήδύνατό τις αμφιβάλλειν. "Ήδη δμως ύπό τε περιηγητών και άλλων σπουδαίων ανδρών απεδείχθη, δτι δ Άλικαρνασσεύς έκουσίως οὐ ψεύδεται. 'Αλλ' ίσως ψεύδεται απουσίως. 'Ο Wolf νομίζει, δτι δ Ήρόδοτος ύπὸ τῶν όδηγῶν ἐπλανήθη, καὶ δτι δηθεν δ αήθης των γραμμάτων τύπος παρέσγεν αὐτώ την πίστιν. Έπικυροῖ δὲ την πλάνην τοῦ ἱστορικοῦ λέγων, δτι εν εκείνοις τοῖς χρόνοις πνεύματα πρὸς εξέτασιν τοιούτων ζητημάτων οὐ κατανηλίσκοντο 2). 'Αλλ' ὁ Ἡρόδοτος ὁ είς επιμιξίαν πρός τούς Αίγυπτίους καὶ τούς λαούς τῆς Ασίας ελθών εγίνωσαε την των ελληνιαών γαρακτήρων διαφοράν πρός τούς φοινικικούς πολλώ κρείττον, ή ό Wolf καὶ πάντες, όσοι εν Γερμανία περί τὸ μέρος τοῦτο τῆς ξπιστήμης ασγολούμενοι υποθέσεις επί προϋποθέσεων στηοίζουσιν. Τοῦτο δ' οὐκ ἔστι ψιλή εἰκασία. Διότι ὁ ἱστορικός εν τῷ εἰρημένῳ χωρίῳ εναργῶς τὴν αύτοῦ ίκανότητα ἐπιδείμνυσιν 3). 'Ανήρ δὲ τόν τε τρόπον, μαθ' δν οί Ελληνες τὰ φοινικικά γράμματα μετέβαλον, καὶ τὴν διαφοράν τούτων πρός τὰ έλληνικὰ καλώς γινώσκων, πώς ήδύνατο ύφ' όδηγων πλανηθηναι; Ο Ήρόδοτος, ό ἀεὶ Ιδίαν καὶ

<sup>1)</sup> V, 58 -- 61

<sup>1) &#</sup>x27;Αμφιτούων μ' ανέθηκεν ἐων ἀπὸ Τηλεβοάων.

Σκαΐος πυγμαχέων με έκηβόλω ᾿Απόλλωνι νικήσας ἀνέθηκε τεἴν περικαλλὲς ἄγαλμα.

Ααοδάμας τρίποδ' αὐτὸς ἐὕσχόπῳ ᾿Απολλωνι μουναρχέων ἀνέθηκε τεἴν περικαλλὲς ἄγαλμα.

<sup>2)</sup> Proleg. ad Homer. σελ. 55-56. 3) V, 58.

συχνάκις διάφορον γνώμην έχων πρός τοὺς λαούς, οὖς περιηγεῖται, ἐπλανήθη ὑπὸ τῶν ὁδηγῶν; Τοῦτο τῆ ἀληθείᾳ
οὐ τολμῶμεν πιστεῦσαι. 'Ομολογοῦμεν, ὅτι ἐφ' Ἡροδότον,
ὡς λέγει ὁ μέγας Wolf, πνεύματα πρὸς τοιαύτας ἐρεύνας
οὐ κατανηλίσκοντο. 'Αλλ' οὐκ ἦν ἀνάγκη. Διότι νῦν πρὸς
λύσιν πολλῶν φιλολογικῶν ζητημάτων καταναλίσκονται πλεῖστα καὶ μεγάλα πνεύματα θηρεύοντα τὴν ἀλήθειαν, ἢν
συχνάκις δυστυχῶς οὐχ εὐρίσκουσιν, ἐν ῷ τότε διὰ τὴ ἐγγύτητα τῶν πραγμάτων αὐτοῖς τοῖς ὀφθαλμοῖς ἡδύνατό τις
αὐτὴν ἰδεῖν. Οὐ δεόμεθα δὲ παραδειγμάτων. Διότι ἡ φύσις πάντων σχεδὸν τῶν φιλολογικῶν ζητημάτων τοιαύτη
εστίν.

Πρὸς δὲ ὁ Wolf 1) ἐν τῷ ἦχω τῶν εἰρημένων ἐπιγραφῶν νοθείαν ανακαλύπτων παρακαλεί τούς αναγνώστας, όπως τὰ ὧτα ἐντείνωσιν. Ἡμεῖς γε, καίπερ Ελληνες καὶ τὸν ήχον των έλληνικών λέξεων φυσικώτερον δεγόμενοι, καίπερ δλην δεκαετηρίδα τὰ δμηρικὰ έπη μελετῶντες καὶ ἀναμελετώντες, όμως οὐκ ἔχομεν οῦτως εὐαίσθητον ἀκοήν, ὅπως τοσαύτην διαφοράν εύρωμεν, δσην δ μέγας Wolf ήσθάνετο. 'Ομολογήσωμεν την ασθένειαν των ημετέρων ώτων, 'Αλλ', εὶ οἱ στίγοι ἐκεῖνοι πάνυ ὁμοίως πρὸς τοὺς ἐν τῆ Ἰλιάδι καὶ 'Οδυσσεία ήγουν, τοῦτο ἀπεδείκνυεν, ὅτι αὐτὸς ὁ "Ομηρος τας επιγραφας εχαραξεν, όπερ ούδεις αποφαίνεται. Ήρωικός αλών οὐ σημαίνει ενα άνθρωπον, οὖ όμοίως αξ λέξεις ήχοῦσιν, άλλὰ πλείστας γενεάς μερόπων άνθρώπων, ών έκαστου αί συνήθεις λέξεις ούτω διάφοραι ήσαν, ώς διάφορος ήν δ βίος, ή χώρα καὶ πάντα τὰ τὸν χαρακτήρα καὶ τὴν γλῶσσαν ἐκάστου ἀτόμου μορφοῦντα. Ἡ δὲ τοῦ Wolf γνώμη η πιθανή, εὶ ή διαφορά ην τοσαύτη, όση τὰς διαφόρους της έλληνικής γλώσσης εποχάς χαρακτηρίζει.

'Αλλ', εὶ μόνον τὴν μαρτυρίαν τοῦ 'Ηροδότου εἰχομεν, ἰσως καὶ μετὰ τὰ εἰρημένα ἀμφιβολία τις ὑπελείπετο. 'Όμως ἀγαθῆ τύχη καὶ ἄλλοι συγγραφεῖς, μάλιστα περιη-

<sup>1)</sup> Proleg. ad Homer. σελ. 56 "Nam acrius mihi, quaeso, animum intende ad illorum versuum sonom, eumque compara cum Homero."

γηταὶ (ὧν ή μαρτυρία διὰ τὴν ἐκ τῆς περιηγήσεως πεῖραν εν τοιούτοις ζητήμασι μέγα κύρος έγει) μέμνηνται άργαιοτάτων επιγραφών, ας είδον και ανέγνωσαν, ως Διόδωρος δ Σικελιώτης, δ Πλίνιος, δ Πανσανίας καὶ άλλοι. Ένταῦθα μνημονεύομεν μόνον της επί του πορινθιαπού ζοθμού ίδρυμένης στήλης, έφ' ής ήσαν τὰ κάτωθι δύο τρίμετρα. Κατά μέν τὸν Πλούταρχον 1) τὴν στήλην ὁ Θησεὺς ἀνίδρυσε, κατά δὲ τὸν Στράβωνα οἱ ἐκ τῆς Πελοποννήσου ἐξελαθέντες Ἰωνες 2). Ούτω δὲ σπουδαῖον συμβὰν οὐ δύναται θεωρηθήναι πλάσμα, ως δοθώς παρατηρεί δ Kreuser 3). Έντανθα όμως τοῦ λόγου διατρίβοντας δύναταί τις ἐρωτῆσαι. Τί δή; Πιστεύετε, δτι τῆς μυθικῆς ἐποχῆς ἀνθρωποι τρίποδας ανέθημαν καὶ στήλας μετ' ἐπιγραφῶν ίδρυσαν; Ἐπειδή αποδείξεων είς άρνησιν στερούμεθα, μόνον το τοῦ ήμετέφου αλώνος πνεύμα τὸ εἰς ἀρνήσεις τεῖνον κωλύει ἡμᾶς, όπως τούτο δεχθώμεν. "Αν δ' άρνηθώμεν, όφείλομεν θείναι ταῦτα εἰς πολὸ προγενεστέραν τοῦ Σόλωνος ἐποχήν, δπως μήτε οι πλανήσαντες της κοινης μομφης τύγωσι, μήτε οί πλανηθέντες σπουδαΐοι άνδρες τοσαύτην άνοιαν όφλισκάνωσιν, όσης εν τοῖς συγγράμμασιν αὐτῶν οὐ φαίνονται ένογοι. Ο αλών δ' οδτος ό τοῦ Όμήρου ἐστίν.

'Αλλ' δ ίστος ικὸς Grote 4) εκ τῆς επομένης αλτίας δςμώμενος καταβιβάζει τὴν τῆς γραφῆς χρῆσιν εἰς πολὺ μεταγενεστέραν εποχήν. Κατὰ τὸν ἄνδρα τοῦτον αὶ μέχρις
ἡμῶν περισωθεῖσαι επιγραφαὶ μεταγενέστεραι τῆς 40%

<sup>1)</sup> Βίος Θησ. ΧΧΥ, "Προσκτησάμενος δε τῆ Αττικῆ τὴν Μεγαρικὴν βεβαίως, τὴν θουλουμένην ἐν Ἰσθμῷ στήλην ἔστησεν, ἐπιγράψας τὸ διορίζον ἐπίγραμμα τὴν χώραν δυσὶ τριμέτροις, ὧν ἔφραζε τὰ μὲν πρὸς ἕω

Τάδ' οὐχὶ Πελοπόννησος, ἀλλ' Ἰωνία

τὰ δὲ πρὸς ξοπέραν

Τάδ' ἐστὶ Πελοπόννησος, οὐκ Ἰωνία."

<sup>2)</sup> ΙΙΙ, 171 "Επὶ τῷ Ἰθμῷ Κορινθιαχῷ μνημονεύεται στήλη τις ίδουμένη πρότερον, ἢν ἔστησαν κοινῷ οἱ τὴν Ἰατικὴν σὺν τῷ Μεγαρίδι κατασχόντες Ἰωνες, ἔξελαθέντες ἐκ τῆς Πελοποννήσου, καὶ οἱ κατασχόντες τὴν Πελοπόννησον, ἐπέγραψαν ... " Παράβαλ. ΙΧ, 392. 3) Vorfragen über Homeros σελ. 132 "Es wäre wunderlich, wenn man eine so bestimmte Thatsache als erdichtet ansehen wollte, und zu welchem Zwecke? ... "4) ΙΙ, σελ. 136.

'Ολυμπιάδος είσι, και ή τούτων κατασκευή ανεπιτηδεία και απειρόχαλος. Αναντιρρήτως ή είδησις Fourmont του νεωτέρου, δστις εν τη περιηγήσει αύτοῦ εἰς τὴν Ελλάδα (1729 -30) λείψανα ἐπιγραφῶν πεχαραγμένων 3000 Π·Χ· εδρεν, ήμαρτημένη εστίν, ώς δ σοφος ήμων διδάσκαλος Böckh έν τω Corpus inscriptionum ἀπέδειξεν. Όμως επιγραφαί ματά τὸν Gräfenhan 1) πρὸ τῆς ἀρχῆς τῶν 'Ολυμπιάδων έγαράγθησαν. 'Ο δέ J. Franzius 2) έν τοῖς μάλιστα τὰς άρχαίας επιγραφάς μελετήσας αποφαίνεται, δτι δ ποιητής τῆς Ἰλιάδος καὶ ᾿Οδυσσείας τὴν γραφὴν ἐγίνωσκε καὶ ταύτη εθκόλως εχρήτο. Πρό πάντων όμως μνημονεύομεν τοῦ μεγάλου Böckh, δστις διά την βαθυτάτην των έλληνικών έπιγραφων σπουδήν περί τοῦ ζητήματος τούτου, εἴ πέρ τις καὶ άλλος, δύναται αποφανθηναι. Ο μέγας οὖτος ανήρ εν ταις παραδόσεσι της ελληνικής γραμματολογίας όμολογεῖ, δτι ἐν τῆ γενέσει τῶν δμηρικῶν ἐπῶν ἡ γραφὴ ἦν γνωστή. Πρός πασι τούτοις ήμιν γε μένει ζήτημα, εὶ ή ανεπιτηδειότης καὶ ἀπειροκαλία όλοκλήρω ἐκείνη τῆ ἐποχῆ ανήκει, η μόνον τοῖς τεχνίταις τοῖς ἐπὶ μαρμάρου γαράσσονσιν. "Αν δ' ύποτεθη τω πρώτον (δηλαδή πάντες οί γράφοντες οθτως ανεπιτηδείως και απειροκάλως έγραφον, ώς και οί επί μαρμάρου), πάλιν ζητητέον, εί αί επιγραφαί αδται τὰ πρῶτα δοκίμια ἦσαν, ἢ ἐν ἐκείνη τῆ ἐποχῆ ἦν ὁ συνήθης της γραφης τύπος. Οἱ δὲ νεώτεροι τὰ γράμματα ταῦτα πρὸς τὰ τῆς μεταγενεστέρας ἐποχῆς, ἥτις ἐν πᾶσι τὸ καλὸν εθήρευσεν, παραβαλόντες ευρίσκουσι τὴν προτέραν ανεπιτηδείαν και απειρόκαλον.

Ο δεχόμενος λοιπόν, δτι εν τοῖς ἀρχαιοτέροις χρόνοις επιγραφαὶ εχαράσσοντο, ἀναγκαίως δμολογήσει, ὅτι καὶ οἱ νομοθέται, εἰ εθος ἦν, τοὺς αὐτῶν νόμους ἐπὶ ξύλου, λίθου, ἢ μετάλλου εχαράξαντο. Πρὸς ἀπόδειξιν δὲ τούτου οὐ λείπουσιν ἀρχαῖαι μαρτυρίαι. Ὁ Λυκοῦργος, ὅστις δὴ

<sup>1)</sup> Geschichte der class. Phil. I,  $\sigma \epsilon \lambda$ . 48. 2) Elementa epigraphices Graecae  $\sigma \epsilon \lambda$ . 30 "Quod si ita est, facile intelligitur, Homero vel quicumque is est a quo Rhapsodiae Iliadis et Odysseae profectae sunt, non solum cognitionem litterarum, sed etiam usum facultatemque tribui oportere."

λέγεται ὶδὼν τὸν "Ομηρον, ἔγραψε τοὺς αὐτοῦ νόμους 4). Έν δὲ τῷ κατὰ Νεαίρας λόγῷ τοῦ Ψευδοδημοσθένους γίνεται μνεία ἀρχαιοτάτου νόμου ἐπὶ λιθίνης στήλης γεγραμμένου 2). Πρὸς δὲ ἀρχαιοτάτων δημοσίων ἔγγράφων μνεία γίνεται. Ό μὲν Τάκιτὸς 3) ἱστορεῖ, ὅτι ἔπὶ Τιβερίου ἐσωζοντο τὰ πρωτότυπα τῆς συνθήκης, καθ' ῆν οἱ Ἡρακλεῖδαι τὴν Πελοπόννησον διένειμαν, ὁ δὲ Συνέσιος, ὁ τῆς Πτολεμαϊδος ἐπίσκοπος, μνημονεύει τοιούτων δημοσίων ἔγγράφων 4). Αἱ δὲ ἐλληνικαὶ πόλεις διετήρουν εἶδός τι χρονικῶν, ἀφ' ὧν οἱ λογογράφοι βραδύτερον, ὡς παραδίδίωσι Διονύσιος ὁ 'Αλικαρνασσεὺς 5), ἤντλησαν πολλὰς εἰδήσεις.

'Αλλ' οί περὶ τὸν Wolf λέγουσιν, ὅτι ἐπιγραφαὶ ἐξ ολίγων λέξεων συνιστάμεναι, επιγραφαί νομισμάτων καί μικρά δημόσια έγγραφα ήδύναντο μέν ίσως γραφηναι, διως όλη Ίλιας καὶ 'Οδύσσεια μείζονα ίκανότητα καὶ μείζονα έμπειρίαν απαιτούσιν. Οἱ ταῦτα ὅμως λέγοντες ζητοῦσιν, ὡς δοκεί, γειρόγραφα έκ της όμηρικης έπογης καταρρέοντα, δπως πεισθώσιν. Δυστυχώς στερούμεθα τοιούτων, διά την στέρησιν όμως μεμφώμεθα τον πανδαμάτορα χρόνον, τον φθείροντα τὰ ἐπὶ φθαρτῆς βλης γεγραμμένα. Μόνον οί λίθοι καὶ τὰ μέταλλα πρὸς τὰς τῆς φύσεως προσβολὰς αντέχουσι και τύχη αγαθη διέσωσαν επιγραφάς, ας είδον σπονδαίοι άνδρες και οί ιδόντες εγγράφως εμαρτύρησαν. Αλλά καὶ ἔτι μείζονας ἀποδείξεις ἔχομεν. Ο Πανσανίας έν τη "Ιππου καλουμένη πηγη είδε τὰ "Εργα τοῦ "Ησιόδου ξπὶ μολυβδίνων πλακῶν γεγραμμένα 6). Πρὸς δὲ τέσσαρες μάρτυρες, Ήρακλείδης ὁ Ποντικός?), Δίων ὁ Χρυσόστο-

<sup>1)</sup> Ηαυσαν. V, 4, 4 "Αυχοῦργον τὸν γράψαντα τοῖς Λακεδαιμονίοις νόμους." 2) Σελ. 1370 "Καὶ τοῦτον τὸν νόμον γράψαντες ἐν στήλη λιθίνη ἔστησαν ἐν τῷ ἱερῷ τοῦ Διονύσου παρὰ τὸν βωμὸν ἐν Λίμναις..." 3) Annal. IV, 43. 4) Ἐπιστολ. 57 "Απ' Εὐρυσθένους τοῦ καταγαγόντος Δωριέας εἰς Σπάρτην μέχρι τοῦ ἐμοῦ πατρὸς αἱ διαδοχαὶ ταῖς δημοσίαις ἐνεκολάφθησαν κύρβεσιν." 5) Περὶ Θουκυδ. V, 3 "Θσαι διεσώζοντο παρὰ τοῖς ἐπιχωρίοις μνῆμαι κατὰ ἔθνη τε καὶ κατὰ πόλεις, ἐν ἱεροῖς, εἰτ' ἐν βεβήλοις ἀποκείμεναι." Παράβαλ. Nitzsch, De Historia Homeri σελ. 100. 6) IX, 31. 7) Περὶ Πολιτ. ὅρα Gron. Thes. σελ. 2823.

Αυκούργος τὰ τοῦ Όμήρου ἔπη παρὰ τοῖς ἐκγόνοις τοῦ Κρεωφύλου εντυχών και ταῦτα ἀντιγράψας εἰς τὴν Σπάρτην εκόμισεν. Οι άρνούμενοι πάντα τὰ μυθικά πρόσωπα, ώσει οι των ιστορικών χρόνων άνθρωποι εκ της ιστορίας έγεννήθησαν, λέγουσιν, δτι Αυκούργος οὐδέποτε ὑπῆρξεν. Ἰσως. όμως άνθρωπός τις (έστω οδονδήποτε τὸ όνομα αὐτοῦ) τὰ τοῦ Όμηρου έπη εἰς τὴν Σπάρτην ἐκόμισεν. Διότι ἐνταῦθα, ως έν τινι των έπομένων κεφαλαίων δειγθήσεται, τὰ όμηοικά έπη λίαν πρωίμως γνωστά ήσαν. Πως δη ούτος ταυτα εκόμισεν: Ἡ μόνη γνωστή μέθοδος ή γραφή έστιν. 'Αλλ' ούγι μόνον αθτη. Διότι ό εφευοετικός του Wolf νους έφευρε καὶ άλλην, έν κεφαλαίς άνθρώπων. "Ω τῆς επινοίας! Ο σοφός ανήρ λέγει, ότι ο Λυκούργος ήγαγεν έκ της Ασίας δαψωδούς 4). 'Αλλ' οἱ τέσσαρες εκεῖνοι άνδρες ώφειλον είπεῖν δαψωδούς, καὶ οὐγὶ γραπτὰ έπη. Ο Ήρακλείδης, ὁ Λίλιανὸς καὶ οἱ ἄλλοι οὔτε μυθοποιοί εἰσιν, ούτε άλληγορίαις χρώνται, άλλ' άνδρες τὰ γεγονότα διὰ τῶν ἰδίων λέξεων ἐκφράζοντες. 'Αλλ' ὁ Wolf ταῦτα προϊδων λέγει, δτι οἱ ἱστορικοὶ προστιθέασι τοιαῦτα ἐκ τοῦ ἰδίου πνεύματος, δπως μη φαίνωνται τὰ πράγματα διηγούμενοι ψιλώς καὶ συντόμως 5). Τοιαύτας όμως προσθήκας οὐδεὶς ίστορικὸς εν τη αύτοῦ ίστορία παρεμβάλλει. Διότι τὰ τοιαῦτα οὐ προσθηκαι, ἀλλὰ ψεύδη καλοῦνται. Εὶ δὲ τοιαύτη εκλογή των δρχαίων μαρτυριών επιτρέπεται, εί τά σγόλια τοῦ παραμμάσαντος Έλληνισμοῦ τοῦ Ἡρακλείδου, Πλουτάργου καὶ Αὶλιανοῦ προτιμώνται, εἰ δ Ἰωσηπος τοῦ Ήροδότου, ξιαστος δύναται συστρέφων καὶ πιέζων τὰς

<sup>1)</sup> Λόγ. III, 87. 2) Βίος Λυπούργ. IV "Επεῖ δὲ καὶ τοῖς Ομήρου ποιήμασιν ἐντυχὼν πρῶτον, ὡς ἔοικε, παρὰ τοῖς ἐκγόνοις τοῦ Κρεωφύλου διατηρουμένοις, καὶ κατιδὼν . . . ἐγράψατο προθύμως καὶ συνήγαγεν ὡς δεῦρο
κομιῶν." 3) Ποικίλ. Ἱστορ. ΧΙΙΙ, 14. 4) Proleg. ad Homer. σελ. 139
"Εjus (δηλαθή τοῦ Κρεωφύλου) conjicias fuisse familiam ἀοιδῶν sive ῥαψφδῶν, qui Carmina rogatu Lycurgi docuerint Lacedaemonios, vel revertendi
comitem dederint, qui ea temeret et caneret." 5) Λὐτόθι "Addunt talia historici ex ingenio suo, ne res nude et exiliter rarrare videantur."

ἀρχαίας μαρτυρίας, καὶ οἱονεὶ βασανίζων καὶ ἀπειλῶν τοὺς μάρτυρας δημιουργῆσαι θεωρίας, οἱα ἡ τοῦ Wolf. 'Ο δεχόμενος λοιπόν, ὅτι ὁ Λυκοῦργος ἡδύνατο ἀντιγράψαι τὰ ὁμηρικὰ ἔπη, ἀναγκαίως ὁμολογήσει, ὅτι καὶ ὁ σύγχρονος, ἡ ὀλίγω προγενέστερος 'Όμηρος, εὶ ἐβούλετο, τὰ αὐτοῦ ἔπη ἔγραψεν.

Αλλ' ίσως ταῦτα πιθανά. Ποῦ διιως ή γραφική ύλη: Καὶ εὶ μηδεμία τῆς ἀρχαιότητος μαρτυρία περὶ γραφικῆς ύλης ἐσώζετο, καὶ εὶ μηδεμία εἰκασία πιθανή ἦν, πεισθέντες. ότι οί άργαῖοι έγραφον καὶ άντέγραφον, ώφείλομεν πιστεῦσαι, ότι καὶ ἐπιτηδείαν πρὸς τοῦτο ύλην εἶγον. 'Αλλ' οὐ καταφεύγομεν είς τὸ τελευταῖον ὀχύρωμα. Διότι οἱ πολέμιοι δεινοί είσιν. Εί οἱ σύγχρονοι τοῦ Ομήρου εγίνωσκον την γραφήν, έγραφον καὶ ἀντέγραφον τὴν Ἰλιάδα καὶ τὴν Ὀδύσσειαν ούτε εν φύλλοις δένδρων, ούτε επί δένδρων, ούτε επί κηρού, ούτε επί ξύλων, εί καὶ ην δυνατόν, άλλ' επί επιτηδειοτέρας τούτων ύλης. Υφάσματα δη έν τοις δμηρικοίς έπεσιν οθχὶ ολίγα μνημονεύονται. Έπὶ λινών δ' ύφασμάτων έν τοις άρχαιοτέροις χρόνοις έγραφον οί τε Ίουδαιοι καὶ οἱ Ῥωμαῖοι. Τίνος δ' Ενεκεν ὁ Wolf 1) ἀφαιρεῖ ἀπὸ των Έλλήνων την χρησιν των λινων υφασμάτων, ούκ οίδαμεν. Πρός δε εν άργαιστάτοις γρόνοις ήσαν γνωστά τοις Ελλησι τὰ τῶν μετάλλων ἐλάσματα. Διότι ὁ Παυσανίας, ώς είρηται, είδε τὰ Έργα τοῦ Ἡσιόδου ἐπὶ μολυβδίνων πλακών κεγαραγμένα. Πρός τῆ πλουσία δὲ ταύτη Είλη ύπῆρχον καὶ τὰ δέρματα 2), ὧν μαρτυροῦντος τοῦ Ἡροδοτου μεγάλη χοῆσις ἐγίνετο ,, Καὶ τὰς βίβλους διφθέρας καλέουσι ἀπὸ τοῦ παλαιοῦ οἱ Ἰωνες, ὅτι νοτε εν σπάνι βίβλων εγρέωντο διφθέρησι αί-

<sup>1)</sup> Proleg. ad Homer. σελ. 61 "Quod quum secus sit, idque genus solis Romanis tribuatur, ac si cui forte placebit ejus copiam praebere Mosi, ut ipse Pentateuchum contexat, ne linteam quidem Iliada nobis confingere licet." 2) Αποσπάσμ. Εὐομπίδ.

Είσὶν γάρ, είσι διφθέραι μελεγγραφεῖς πολλῶν γέμουσαι Λοξίου γηρυμάτων.

Παράβαλ. Welcker, Der epische Cyklus I, 381.
Μιστριώτου Ίστορ, τῶν ὁμηρ. ἐπῶν.

γέησί τε καὶ οἰέησι. ἔτι δὲ καὶ τὸ κατ' ἐμὲ πολλοὶ τῶν βαρβάρων ἐς τοιαύτας διφθέρας γράφονσι 11). Τὸ χωρίον δὲ τοῦτο τοῦ Αλικαρνασσέως σπονδαιότατόν έστιν. Διότι πρώτον διδάσκει ήμας, ότι οί Ίωνες έχρωντο δέρμασιν ώς γραφική ύλη, και δεύτερον, ότι έχρωντο τούτοις εν παλαιτάτοις χρόνοις. Έπειδή δ' δ ίστορικός αναγκάζεται αρχαιολογείν, ελκάζομεν, ότι τρείς αλώνας ή και πλέον προ αὐτοῦ τὰ δέρματα γνωστά τοῖς Ίωσιν ώς γραφική ύλη ήσαν. Καὶ τρίτον τὸ ήροδότειον χωρίον διδάσκει ήμας, ότι καὶ αὐτοὶ οἱ βάρβαροι τήν τε γρφην ἐγίνωσκον καὶ ὕλην πρὸς τοῦτο εἶχον, όπερ καὶ ύπὸ άλλων συγγραφέων μαρτυρείται. Καὶ ὁ μὲν Πλίνιος ίστοςεῖ, ὅτι, καίπες περὶ τὴν Βαβυλῶνα παρὰ τω Εθφράτη παπύρου όμοίας πρός την αλγυπτιακήν άνακαλυφθείσης, όμως οἱ Πάρθοι μέχρις αύτοῦ τοῖς δέρμασιν έχρωντο, δ δε Ήσύχιος 2) παραδίδωσιν, δτι καὶ οἱ Κέλται ξπὶ δερμάτων ἔγραφον. Εὶ λοιπὸν οἱ Ῥωμαῖοι, οἱ ολίγον καὶ λίαν βραδέως της γραφης επιμεληθέντες, εί οί βάρβαοοι λαοί, μηδ' αὐτῶν τῶν Πάρθων ἐξαιρουμένων, ἐπὶ δερμάτων έγραφον, πόσον βάρβαροι έμελλον είναι οί Ελληνες, εί μηδέ τοὺς βαρβάρους γε έμιμοῦντο!

ἀλλ' ὁ μέγας Wolf νομίζει ³), ὅτι ἡ πρώτη τῆς γραφῆς ἀπόπειρα ἐγένετο ἐπὶ ξύλων, λίθων καὶ μετάλλων παράσειγμα φέρων τὴν ἐπὶ ξύλων χάραξιν τῶν νόμων τοῦ Σόλωνος ⁴). Οὐχὶ δικαίως, ὡς νομίζομεν. Διότι οἱ νόμοι τούτον τοῦ νομοθέτον, ὡς καὶ τῶν ἄλλων, ἐχαράσσοντο ἐπὶ τοιούτων ὑλῶν οὐχὶ διὰ τὴν ἀγνοιαν πάσης ἄλλης γραφικῆς ὅλης, ἀλλὰ διὰ τὴν φύσιν τοῦ πράγματος. Διότι ἡ ἐπὶ τοιούτων ὑλῶν τῶν νόμων χάραξις ἦν ὁ συνήθης τῆς δημοσιεύσεως τρόπος. Οἱ δὲ νομοθέται ἐξέλεγον, ὅσον οἷόν τε, ἀφθαρτον ὅλην, ὅπως μὴ οἱ νόμοι τῆ φθειρομένη ὅλη συμφθείρωνται. Ἐπὶ τοιούτων δ' ὑλῶν χαραχθέντες οἱ νόμοι ἐν τε τοῖς δημοσίοις καθιδρύμασι καὶ ταῖς ὁδοῖς

V, 58.
 Έν λ. Βαρακάκαι.
 Prolegom. ad Homer. σελ. 60
 Πλουτ. Βίος Θησ. ΧΧΥ.

ἐξετίθεντο, ὅπως προσιτοὶ τῷ λαῷ ιστιν. Τοῦτο δ' ἦττον ἐπετυγχάνετο, εἰ ἐπὶ διφθερῶν ἐγράφοντο. Καὶ νῦν ἔτι, καίπερ τῆς γραφῆς ἐν μεγίστη χρήσει οὔσης καὶ ἐπιτηδειοτάτης γραφικῆς ὅλης εὐρεθείσης, ὅμως συχνάκις μικροὶ νόμοι, ὡς οἱ τοῦ Σόλωνος, καὶ μικρὰ διατάγματα, ἐπὶ τοιούτων ὑλῶν χαράσσονται. Ἡ δὲ ἐπὶ μολύβδον τῶν Ἔργων τοῦ Ἡσιόδον χάραξις οὐκ ἀποδεικνύει, ὅτι οἱ Βοιωτοὶ τὰ δέρματα ἤγνόονν. Διότι ταῦτα ἐπὶ μετάλλον ἐχαράχθησαν, ἵνα εἰς τὰς προσβολὰς τῆς φύσεως ἀντέχωσιν.

Ωσαύτως οὐκ δρθώς ἀποφαίνεται ὁ Wolf 1), δτι ὁ πεζὸς λόγος ἤρξατο ἀπὸ τοῦ Εκτου Π.Χ. αἰωνος διὰ τοῦτο, ότι ούδενὶ επήργετο είς τὸν νοῦν πεζὸν σύγγραμμα συντάξαι, άτε μηδεμίαν άλλην φρουράν τοῦ συγγράμματος, ή την ιδίαν μνήμην έχοντι. Διότι ή δυσχέρεια, ώς νομίζομεν, ούτε ἐν τῆ ἀγνοία τῆς γραφῆς, οὐτε ἐν τῆ ἀπορία τῆς γραφικής ύλης έγκειται, αλλ' έν τῷ μεγάλω έργω αὐτοῦ τοῦ πεζοῦ λόγου. Όσω παρά τοῖς ἀνεπτυγμένοις λαοῖς ὁ πεζὸς λόγος εὐγερέστερος τῆς ποιήσεώς ἐστι, τοσούτω τὸ εναντίον συμβαίνει παρά τοῖς βίον παραπλήσιον πρός τὸν των ήρωων διάγουσιν. Διότι ή ποίησίς εστιν αὐτόματός τις της ανθοωπίνης φύσεως κίνησις, πνευματικόν τι ένστικτον, μήτε δι' ἐπικαταλογισμοῦ ἐσωθεν γεννώμενον, μήτε έχ της πείρας έξωθεν επερχόμενον. Η ποίησις έν τη ύψηλη και καθαρά αὐτης σημασία κατά τὸν W. Müller έστι θαύμα, ή δὲ πίστις εἰς αὐτήν ἐστι πίστις εἰς θαύμα. Ύπὸ ταύτην δὲ τὴν ἔννοιαν ή έρμηνεία τῆς δημιουργικῆς τοῦ ποιητοῦ δυνάμεως οὐκ ἔστι δυνατή ἄνευ ἀνατροπῆς τῆς πρός τὸ θαῦμα πίστεως. Ἡ ποίησίς ἐστι δῶρον θεῖον τοῖς ἔχουσι πρόσφορον νοῦν καὶ ἐπιτηδείαν καρδίαν. Διὰ τοῦτο, ὅπως ης τις ποιητής, δεῖται κατὰ

Proleg. ad Homer. σελ. 71 "Verum tamen non intelligo, quo tandem ratione cuiquam in mentem venire potuerit aliquid prosarium componere, nisi aliam custodiam compositi in promptu haberet quam memoriam suam."
 Cicer. De divinat. I, 37 "Atque etiam illa concitatio declarat vim in animis esse divinam. Negant enim sine furore quemquam poetam magnum esse posse."

μεν την έκφρασιν των άρχαίων της φιλίας των Μουσων 2), κατά δὲ τὴν τῶν νεωτέρων τοῦ θείου δώρου. Ὁ πεζὸς όμως λόγος κακή μοίρα οὔτε θείον δώρον, οὔτε προϊὸν θερμής φαντασίας έστίν, άλλά τελευταΐον πόνων καὶ μόχθων επιγέννημα. Τοῦτο μαρτυρεί πάντων τῶν λαῶν ή ἱστορία καὶ πρὸς παράδειγμα ἔστω ὁ ἡμέτερος. Πρὸ τῆς ἡμετέρας ἀνεξαρτησίας οἱ πατέρες ἡμῶν διῆγον βίον κατά γε την ανάπτυξιν ομοιον πρός τον των ηρώων. Καὶ ἐκείνοις γνωστη μεν ην ή γραφή, δμως οὐδενὶ ἐπήργετο είς τὸν νοῦν, ὅπως πεζὰ συγγράμματα συντάξη. Διότι έξαιρούμεν του τότε έλληνικού κόσμου τούς εν τη βορείω ή έσπερία Εὐρώπη σπουδάσαντας, οίτινες έχειθεν ίδέας αντλήσαντες, η δια την μεγάλην αυτών ευφυίαν και ίδια τοὺς ἐν Εὐρώπη σοφοὺς μιμούμενοι συνέγραψαν. Ἐκ τούτων γε οὐ δύναταί τις αρίνειν περί τοῦ έλληνικοῦ λαοῦ. Τὸ δῶρον δμως τῆς ποιήσεως ἤκμαζε καὶ παρὰ τοῖς μηδεμίαν σελίδα πεζοῦ λόγου συγγράψαι δυναμένοις. 'Αλλ' επανέλθωμεν. Ούτω λοιπον άληθές εστιν, ότι δ πεζος λόγος δυσχερέστερος της πυιήσεως έστιν, ώστε και οί πρώτοι πεζογράφοι ἦσαν λογογράφοι, δηλαδη μιμηταὶ τῶν ποιη-, των, ως αυτοί οι αρχαίοι ευφυέστατα παρατηρήσαντες μαρτυρούσιν 1). Διὰ ταῦτα άμαρτάνουσιν, ώς νομίζομεν, ο τε Wolf καὶ Offried Müller πιστεύοντες 2), δτι διὰ τὴν τῆς γραφῆς ἀγνοιαν ή τοῦ πεζοῦ λόγον ἔναρξις συπίπτει τῆ ενάρξει τῆς γραφῆς. Όσοι δε μικράς τινας φράσεις έγραψαν, ούκ ήδύναντο άριθμηθηναι έν τοῖς συγγραφεῦσιν.

<sup>1)</sup> Στοάβ. Ι, 18 "Ως δ' εἰπεῖν, ὁ πεζὸς λόγος ὅγε κατεσκευασμένος μίμημα τοῦ ποιητικοῦ ἐστιν. Πρώτιστα γὰς ἡ ποιητικὴ κατασκευὴ παςῆλθεν εἰς τὸ μέσον καὶ εὐδοκίμησεν. Εἰτα ἐκείνην μιμού μενοι, λύσαντες τὸ μέτος ν, τἄλλα δὲ φυλάξαντες τὰ ποιητικά, συνέγς αψαν οἱ πεςὶ Κάδμον καὶ Φες εκύδην καὶ Ἑκαταῖον. Εἰτα οἱ ΰστεςον ἀφαιςοῦντες ἀεί τι τῶν τοιούτων εἰς τὸ νῦν εἰδος κατήγαγον, ὡς ἀν ἀπὸ ὕψους τινὸς κτλ." "Πλουτ. Πεςὶ Πυθ. Χρηστ. σελ. 406 "Οὕτω τοῦ λόγου συμμεταβάλλοντος ἄμα καὶ συναποδυομένου, κατέβη μὲν ἀπὸ τῶν μέτςων, ὥσπες ὀχημάτων ἡ ἱστοςία καὶ τῷ πεζῷ τοῦ μυθώδους ἀπεκςίθη τὸ ἀληθές." 2) Geschichte der griech. Literatur σελ. 63.

Διότι ἦσαν ἀνάξιοι τούτου τοῦ ὀνόματος, καὶ οὐχὶ ὅτι ἐπὶ βαρείας ὕλης, ὡς νομίζει ὁ Wolf, ἐγραψαν.

Μετά τὰ εἰοημένα εξετάζομεν καὶ τὰς τῶν ἀργαίων μαρτυρίας, ὅπως Ἰδωμεν, ἥντινα γνώμην καὶ οδτοι περὶ τοῦ ζητήματος είγον. Πρίν όμως τούτου εξετάζομεν, εὶ άλλοι λαοί προ των Ελλήνων την γραφην εγίνωσκον. Πολλοί τῆς Ασίας λαοί εν παναρχαίοις χρόνοις καὶ έγραφον καὶ διετήρουν δημόσια έγγραφα. Ο Τερτυλλιανός μνημονεύει φοινικικών, χαλδαϊκών και αίγυπτιακών άρχείων. Παρά τοῖς Σίναις καὶ Ταρτάροις έτι καὶ νῦν σώζονται τοιαῦτα. Καὶ οί Έβραΐοι οὐκ ἐστεροῦντο τοιούτων δημοσίων ἐγγράφων, ώς δη ἐκ πολλῶν τῆς άγίας γραφῆς χωρίων γινώσκομεν 1). Οἱ δ' Ελληνες πρὸ τῶν Τρωικῶν ἤδη μετὰ τῶν λαῶν τῆς Ασίας διὰ πολλών σχέσεων συνεδέοντο. Ο εν Αυκία οἰκών Γλαθκος ο Ίππολόγου Ελκει τὸ γένος εκ τοῦ Αλολίδου Σισύφου 2), τοῦ δὲ Προίτου ὁ πενθερὸς Ἰοβάτης οἰκεῖ ώσαύτως έν Αυκία<sup>3</sup>). Οἱ δὲ πολυπαίπαλοι καὶ ναυσίκλυτοι Φοίνικες ήδη πρὸ τῶν Τρωικῶν ἐμπορικὰς μετὰ τῶν Έλλήνων σχέσεις είχον 4). Εί λοιπον μόνον τας μαρτυρίας ταύτας είχομεν, ίκανὸν ἦν ἡμῖν εἰκάσαι, ὅτι οἱ Ἑλληνες ἐν τῆ πρώτη αύτῶν σχέσει μετὰ τῶν λαῶν τῆς ᾿Ασίας τὴν γραφὴν παρά τούτων εδιδάχθησαν, και διδαχθέντες λίαν πρωίμως ταύτη έχρησαντο. Διότι δ την είκασίαν ταύτην απορρίπτων πιστεύει θανιμα, όπερ μόνον οί τούς νόμους της αναπτύξεως των λαων άγνοουντες πιστεύουσιν. Εί εν τω πέμπτω, ή έκτω αλώνι Π· Χ· τοῖς Ελλησι γνωστή ή γραφή εγένετο, ώς παρά φύσιν ὁ έλληνικὸς λαὸς ἀνεπύχθη! Μόλις οδτος την γραφην πρός χρησίν γε μεγάλων συγγραμμάτων έμαθε, και αίφνης, ως από της κεφαλης του Διός, έκ της Έλλαδος

<sup>1)</sup> Βασιλ. βιβλ. Ι, Χ, 25 "Καὶ εἶπε Σαμουὴλ πρὸς τὸν λαὸν τό δικαίωμα τοῦ βασιλέως καὶ ἔγραψεν ἐν βίβλω, καὶ ἔθηκεν ἐνώπιον Κυρίου." Ἔζρα ΙΙ, 7, 5 "Εὖρον βιβλίον τῆς συνοδίας, οῖ ἀνέβησαν ἐν πρώτοις καὶ εὖρον γεγραμμένον ἐν αὐτῷ." Παράβαλ. βιβλ. Ι, 5, 17 καὶ VΙ, 1, 2. Προφητ. ΧΧΧΙΙ, 10, 14. Τωβίτ. VΙΙ, 13. ΙV, 1, 20. V, 3. 2) Ἰλιάδ. Ζ 154. 3) Αὐτόθι 170. 4) Ὀδυσσ. Ν 272. Ξ 288. Ο 415, 473, 419 καὶ Ἰλιάδ. Ψ 744.

τῆς τέως μηθὲ τὸν νοῦν ἐχούσης, ὅπως τὴν τοῦ γράφειν τέχνην διδαχθῆ, ἐξέθορον μεγάλοι λογογράφοι καὶ ἱστορικοί! Τοιαῦτα θαύματα ὁ ἡμέτερος αλὼν οὐ πιστεύει. Ταῦτα λοιπὸν ἐξάγομεν ἐκ τῆς εἰκασίας, ἐκ τοῦ πνεύματος δηλαδὴ κατὰ τοὺς ἰδίους νόμους νοοῦντος. Οἱ δὲ τοῦ πνεύματος νόμοι, ὡς δὴ οἴτε φιλόσοφοι λέγουσι καὶ ἡπεῖρα ἐπεκύρωσε, νόμοι τῆς φύσεως εἰσιν. Ύποτεθείσθω ὅμως, ὅτι αἱ εἰκασίαι αὖται ἡμαρτημέναι ἐλέγχονται. ᾿Αλλὰ καὶ αἱ ἱστορικαὶ μαρτυρίαι, καίπερ πρὸς τὰς εἰκασίας μὴ ἀντιφάσκουσαι, ἡμαρτημέναι; Ἦσωνεν.

Ως τὰ μεγάλα συμβάντα καὶ οἱ τῶν μεγάλων ἀνδρῶν βίοι εν μύθοις παρεδόθησαν, ούτω καὶ ή Ιστορία τῆς εύρεσεως, βελτιώσεως και μεταδόσεως των ωφελίμων τεχνών. Καὶ δὴ οἱ ἀρχαῖοι μῦθοι παραδίδουσιν ώς ἐφευρετὰς τῶν γραμμάτων θεούς, ώς τὰς Μούσας 1), τὸν Έρμην κτλ. ή μυθικά πρόσωπα. Οἱ δὲ μῦθοι οὖτοι διδάσκουσιν ήμᾶς, ότι ή γραφή λίαν πρωίμως γνωστή έγένετο τοῖς Έλλησιν, οίτινες κατά τὸ αύτῶν έθος την εύρεσιν ταύτης τοῖς θεοῖς απέδιδον. Νομίζομεν δὲ περιττόν, Ίνα ἐνταῦθα μνημονεύσωμεν πλείστων μύθων, ους δ Kreuser 2) συνήθροισεν. Οὐ μνημονεύομεν ούτε τοῦ Λίνου, ούτε τοῦ Ὀρφέως, ούτε τοῦ Χείρωνος, ούτε τοῦ ἀρκάδος Εὐάνδρου, τοῦ εἰς τὴν Ἰταλίαν την γραφην μετενεγκόντος, αλλα μόνον τοῦ Φοίνικος Κάδμου, περί οδ ό Ἡρόδοτος λέγει, "Οί δὲ Φοίνικες οδτοι οί σὺν Κάδμφ ἀπικόμενοι, τῶν ἦσαν οἱ Γεφυραῖοι, ἄλλα τε πολλά ολιήσαντες ταύτην την χώρην εσήγαγον διδασκάλια ξς τοὺς Έλληνας καὶ δη καὶ γράμματα, οὐκ ἐόντα πρὶν Ἑλλησι ὡς ἐμοὶ δοκέειν, πρῶτα μέν τοΐσι καὶ ἄπαντες χρέωνται Φοίνικες· μετά δὲ χρόνου προβαίνοντος, ἄμα τῆ φωνῆ μετέβαλον καὶ τὸν δυθμὸν τῶν γραμμάτων. Περιοίκέον δέ σφεας τὰ πολλὰ τῶν χώρων τοῦτον τὸν χρόνον Έλλήνων Ίωνες, οί παραλαβόντες διδαχῆ παρὰ τῶν

<sup>1)</sup> Διόδως. Σικελ. V, 58 καὶ 74 Σχολ. εἰς Ἰθόνσσ. Ψ 198. 2) Vorfragen über Homeros σελ. 127 καὶ ξξῆς.

Φοινίκων τὰ γράμματα, μεταρρυθμίσαντές σφεων ολίγα ἐχρέωντο, χρεώμενοι δὲ ἐφάτισαν ὥσπερ καὶ τὸ δίκαιον ἔφερε, ἐσαγαγόντων Φοινίκων, ές την Έλλάδα, Φοινικήια κεκλησθαι"1). Κατά μέν την παρ' Εὐσεβίω γρονολογικήν είδησιν δ Κάδμος ηλθεν είς τὰς Θήβας περί τὰ 1479 Π. Χ. κατὰ δὲ τὸ Πάοιον γρονικόν ούτος έγεννήθη εν έτει 1540 Π·Χ. Τί δ' ξα της ήοοδοτείου διηγήσεως δύναταί τις άρνηθηναι: Ο Wolf νομίζει, ότι ο Ἡρόδοτος διηγείται ταῦτα οὐγὶ ώς βέβαια καὶ κοινῶς πιστευόμενα, άλλ' ώς φήμην τινὰ ὑπ' αύτοῦ ἐπιδοκιμαζομένην "quum se non certam et vulgo creditam rem, sed famam quandam sibi probatam affere significat" 2). Την αμφιβολίαν δε ταύτην δ μέγας Wolf εξάγει έκ τῆς φράσεως καὶ γράμματα οὐκ ἐόντα πρὶν Έλλησι, ώς εμοί δοκέειν. 'Αλλ' οί δυνάμενοι μόνον άναγνώναι τὸν Ἡρόδοτον ἐννοοῦσιν, ὅτι ἡ φράσις ὡς ἐμοὶ δοκέειν εν τῷ μέσω τῆς προτάσεως τεθειμένη οὐγὶ εἰς την δλην διήγησιν, άλλα μόνον είς την έγγυς φράσιν ο υ κ ξόντα πρὶν "Ελλησι ἀναφέρεται. Ο ίστορικός δηλονότι πιστείων, δτι οδ Έλληνες ύπο τοῦ Κάδμον τὰ γράμματα εδιδάγθησαν, αποδοχιμάζει διὰ τοῦ ώς εμοί δοχέειν την πάνυ μυθικήν, ώς δοθώς παρατηρεί δ Nitzsch3), είδησιν, ὅτι οὖτοι πρὸ τοῦ Κάδμον παρὰ τοῦ Δαναοῦ τὰ γράμματα εδιδάγθησαν. Τί άλλο εκ της ηροδοτείου μαρτυρίας απίθανον φαίνεται; "Η ότι Κάδμος οὐδόλως ὑπῆρξεν, ή ότι οὐκ ἦλθεν ελς την Ελλάδα ούτω πρωίμως, ώς παρά τε τοῦ Εὐσεβίου καὶ τοῦ Παρίου γρονικοῦ ἐμάθομεν. Εὐτυγῶς ὅμως ὁ Ὁμηρος γινώσκει Καδμείους καὶ Καδμείωνας 4) καὶ ταῦτα ώς κατοίκους των Θηβων, όπου ήτε παράδοσις αὐτοὺς τίθησι

Phoenices primi, famae si credimus ansi, Musarum rudibus vocem signare figuras.

<sup>1)</sup> V, 58. Ἐπειδη οἱ Ἑλληνες παρὰ τῶν Φοινίκων ἐδιδάχθησαν τὰ γράμματα, ἐθεώρουν αὐτοὺς ἐφευρετάς, ὡς καὶ οἱ Ῥωμαῖοι Lucan. Pharsal. XXX, 220

Proleg. ad Homer. σελ. 53.
 De Historia Homeri σελ. 78.
 Thiάδ.
 A 785.
 B 804, 806.
 T85.
 B 804, 806.

καὶ ἡ τῶν Θηβῶν ἀκρόπολις μονονουχὶ φωνὴν ἀφιεῖσα μαρτυρεῖ. Πρὸς δὲ ὁ Ὁμηρος γινώσκει τὴν τοῦ Κάδμου θυγατέρα Ἰνώ ). Ἰσως ὁ Κάδμος οὐκ ἐγένετο ἐν τῷ 15 αἰῶνι Π·Χ, ὅμως πρὸ τῶν Τρωικῶν ἀναντιρρήτως. Διότι ἡ τῆς θυγατρὸς αὐτοῦ μνήμη ἐν τοῖς μύθοις, οῦς πολὺ βραδύτερον παρέλαβεν ὁ Ὁμηρος, φαίνεται ἀπηρχαιωμένη.

'Αλλ' οὐκ ἔστιν ὁ Ἡρόδοτος ὁ μόνος μάρτυς. Διότι τὰ τοῦ Ἡροδότου ἐπικυροῦσι καὶ άλλοι συγγραφεῖς, ώς "Εφορος δ Κυμαΐος, δ 'Αναξίμανδρος, δ 'Αριστοτέλης, δ Διονύσιος, δ Έκαταῖος καὶ πλεῖστοι ἄλλοι2). Εὶ δ' ή γραφή ούτω βραδέως εἰς τὴν Ἑλλάδα εἰσήχθη, ώς δ Wolf ἀποφαίνεται, δλόκληρος δ άργαῖος έλληνικός κόσμος οὐδεν άλλο ήν, ή μέγα ψεύδους ξργαστήριον προωρισμένον, όπως τούς μεταγενεστέρους πλανήση. Διότι αξ ύπὸ τοῦ Nitzsch καλ Kreuser συναθροισθείσαι μαρτυρίαι οθτω πολλαί ελσιν, ώστε σχεδον πάντες οί επισημότεροι της αρχαιότητος άνδρες ενέχονται. 'Αλλά, και αν πάντα ταυτα ήμαρτημένα θεωρηθώσιν, οί Ἰωνες, οί προ μιᾶς χιλιετηρίδος είς την μικράν 'Ασίαν μετοικήσαντες, οἱ "Ιωνες, λέγομεν, οἱ τῶν αλλοτρίων ζελ δρεγόμενοι, εστερούντο τοσούτου νοός, δπως παρά τῶν Φοινίκων τὴν γραφὴν διδαχθῶσιν, ὡς ὑπὸ τῶν αρχαίων μαρτυρεῖται3); Ο γε Welcker4) δμολογεῖ, ὅτι τὸ γράφειν καὶ ἀναγινώσκειν γνωστὰ τοῖς Ἰωσιν ἦσαν ἐν ταῖς άρχαιοτάταις σχολαίς της δμηρικής ποιήσεως.

Τί ἄρά γε πρὸς ταῦτα ὁ μέγας Wolf ἀντιλέγει; Καὶ κατὰ τούτων οὐ λείπουσιν ὅπλα. Διότι κατ' αὐτόν, καὶ ἀν ἀποδειχθῆ, ὅτι πρὸ τῶν Τρωικῶν ἡ γραφὴ γνωστὴ τοῖς Ἑλλησιν

<sup>1)</sup> Όδυσσ. Ε 333. 2) ἀνεκό. Bekk. 783 «Τῶν στοιχείων εὐρετὴν ἄλλοι τε καὶ εφορος ἐν δευτέρῳ Κάδμον φασίν. Οἱ δὲ τῆς Φοινίκων εὐρέσεως πρὸς ἡμᾶς διάκτορον γεγενῆσθαι, ὡς καὶ Ἡρόδοτος ἐν ταῖς ἱστορίαις καὶ ἀριστοτέλης λέγει. Φασὶ γάρ, ὅτι Φοίνικες μὲν εὖρον τὰ στοιχεῖα, Κάδμος δὲ ἤγαγεν αὐτὰ εἰς τὴν Ἑλλάδα. Πυθόδωρος δὲ ὡς ἐν τῷ περὶ στοιχείων καὶ Φίλλις ὁ Δήλιος ἐν τῷ περὶ χορῶν πρὸ Κάδμου Δαναὸν μετακομίσαι αὐτά φασιν. Ἐπιμαρτυροῦσι τούτοις καὶ οἱ Μιλησιακοὶ συγγραφεῖς, ἀναξίμάνδρος, καὶ Διονύσιος καὶ Ἑκαταῖος, οῦς καὶ ἀπολλόδωρος ἐν νεῶν καταλόγῳ παρατίθεται. « 3) Ἡσύχ. ἐν λ. Φοινικίοις «Λυδοὶ καὶ Ἰωνες ἀπὸ Φοίνικός τινος (ἔλαβον). « 4) Der epische Cyklus I, 370.

έγένετο, όμως πρός γραφήν βιβλίων απαιτούνται έξ αίωνες. Διότι λέγει, δτιούτοι πρώτον ώ φειλον, Ίνα τὰ ξένα στοιγεῖα τοῖς πατρίοις ἤγοις προσαρμόσωσι, χαὶ σημεῖα ταὶς φωναὶς, ὧν ἡ φοινικικὴ γλῶσσα έστερείτο, δώσωσιν. Τούτον δὲτοῦ ἔργον τελεσθέντος ἤρξατο κατὰ τὸν Wolf ή γραφή εἰς ἐπιγραφὰς λίθων καλ τοιούτων ύλων 1). 'Αλλ' ου σπουδάζων, ώς νομίζομεν, ό ανήρ λέγει ταῦτα. Οὐ δεόμεθα ανθρώπων Εξ αλώνων. Διότι ίκανός έστιν ό πρώτος παρά Φοίνικος την γραφην διδαγθείς. Ούτος βεβαίως εδιδάχθη τι, δπερ έμελλε χρήσασθαι καὶ προς της ελαχίστης ανάγκης πλήρωσιν, ην δ Wolf επιτρέπει. Διότι, εὶ οὖκ ἔμελλε χρήσασθαι, οὖδὲ ὅλως ἐμάνθανεν. Ὁ πρώτος λοιπον Ελλην, η ώφειλε τα φοινικικά σημεία τοίς πατρίοις ήγοις προσαρμόσαι καὶ κατὰ μίμησιν ολίγα νέα ἐπινοῆσαι (ἢ ὁπωσδήποτε ταύτην τὴν ἐλλειψιν πληρῶσαι), ή οδτος οὐδὲν παρά τοῦ Φοίνικος εδιδάγθη. Εὶ δ' εδιδάχθη τι, βεβαίως την φοινικικήν γλώσσαν, περί ής οὐκ έστι λόγος. "Αρα ούχὶ ξξ αλώνων άνθρωποι ώφειλον τοῦτο διαπράξασθαι, άλλ' δ πρώτος διδαγθείς Ελλην. "Αν δ' ύπολανθάνη μυστήριόν τι, ὅπερ οὔτε ἡμεῖς δυστυχῶς ἐννοούμεν, ούτε δ ημέτερος Ήρόδοτος ,μεταρουθμίσαντές σφεων ολίγα εγρέωντο", πάλιν εξ αίωνες ούν απαιτούνται. Διότι τέχνη, ης η ωφέλεια πρόδηλος ην, πως ηδύνατο έξ αλώνας άχρηστος μένειν, άφ οδ οδδεμία των ωφελίμων τεγνών έξ μακρούς αλώνας εν σπαργάνοις διέμεινεν; 'Αλλά, και εί εξ αιώνες απητούντο, από Κάδμον μέγρις Όμήρου παρεμπίπτουσιν έπτά. Έξ ίσου ήμαρτημένη φαίνεται ήμιν ή τοῦ Wolf κρίσις, ὅτι τοῦ ελρημένου ἔργου τελεσθέντος ή γραφή είς επιγραφάς λίθων μετηνέχθη. Διότι αξ απόπειραι

<sup>1)</sup> Proleg. ad Homer.  $\sigma t \lambda$ . 58 "Itaque maneo in ea sententia, ut, etiamsi ista omnia tempore praecedant Homerum ..., ... tamen inde nihil constare de vulgato usu artis putem. Nam superato operoso labore, ut peregrinae notae patriis sonis aptarentur, novaeque subderentur vocalibus et iis litteris, quibus Phoenicum scripura caruisset: quo negotio perfecto demum res ad inscriptiones lapidum similisve materiae traduci potuit..."

(δηλαδή ή ἀσχολία τοῦ ἐλληνικοῦ κόσμον πρὸς προσάρμοσιν τῶν ξένων σημείων τοῖς πατρίοις ἤχοις) αὐτοῦ δὴ τοῦ ἔ'ργον ἐπὶ τίνος ὕλης ἐγίνετο; Ἐπὶ τοῦ ἀέρος οὐχὶ βεβαίως. "Αρα ἡ ἐπὶ δερμάτων καὶ ὑφασμάτων, ἡ ἐπὶ λίθων. Εὶ μὲν ἐπὶ τῶν πρώτων, οἱ Ἑλληνες εὐθὺς ἐν ἀρχῆ εἶχον ἐπιτηδείαν γραφικὴν ἕλην, εὶ δ' ἐπὶ τῶν δευτέρων, ὁ Wolf πρὸς ἑαυτὸν ἀντιφασκει.

'Αλλ' ή εἰς τοσαύτας πλάνας δόξα τοῦ Wolf ἄγουσα κυροῦται ὑπὸ, μάρτυρος, ἔστω καὶ ἀναιδής, ὡς ὁ μέγας ἀνὴρ τοὺς Ἑλληνας συγγραφεῖς ὧνόμασεν; Οὖτος ἐπιδείκυνοι τὸν Ἰώσηπον¹), ὁν ὅμως παρανοεῖ. 'Αποδίδωσι δὲ μέγα κῦρος τῆ τοῦ Ἰουδαίου μαρτυρία ἄτε γράφοντος κατὰ τοῦ σοφωτάτου έρμηνευτοῦ τοῦ Όμήρου, τοῦ ᾿Απίωνος. 'Αλλὰ τοῦτο οὐδὲν κῦρος προστίθησιν. Αιότι πολλοὶ κατὰ σοφῶν ἀνδρῶν γράφουσιν, ἀλλ' οἱ σώφρονές γε οὐ στεροῦνται τοῦ δικαιώματος, ὅπως κρίνωσι, τί ἐκεῖνοι κατὰ τούτων λέγουσιν. Ἡ δὲ πολυθρύλητος τοῦ ᾿Απίωνος σοφία ἦν Charlatanerie²), ὡς ὀρθῶς ὀνομάζει αὐτὴν ὁ Gräfenhan. Πρὸς δὲ λέγει ὁ Wolf, ὅτι οὐδεὶς ὑπέρμαχος διαφόρον ἢ ἐναντίας γνώμης ὑπάρχει. 'Αλλὰ τοῦτο οὐ μόνον οὐκ ἀποδείκνυσιν, ὅτι ὁ Ἰώσηπος λέγει τι ἀληθές, ἀλλὰ

<sup>1)</sup> Κατὰ ἀπίων. Ι, 2, σελ. 439 "Οψε καὶ μόλις ἔγνωσαν οἱ Ελληνες φύσιν γραμμάτων. Οἱ γὰρ ἀρχαιοτάτην αὐτῶν τὴν χρῆσιν εἰναι θέλοντες, παρά Φοινίκων καὶ Κάδμου σεμνύνονται μαθεῖν · οὐ μὴν οὐδ' ἀπ' ἐκείνου τοῦ γρόνου δύναιτό τις αν δεῖξαι σωζομένην αναγραφήν, οὐτ' ἐν ἱεροῖς, οὐτ' έν δημοσίοις αναθήμασιν. Όπου γε καὶ περὶ τῶν ἐπὶ Τροίαν τοσούτοις έτεσι στρατευσάντων υστερον πολλή γέγονεν απορία τε καὶ ζήτησις, εὶ γράμμασιν έχρωντο · καὶ τάληθές ἐπικρατεῖ μᾶλλον περὶ τοῦ τὴν νῦν οὖσαν των γραμμάτων χρησιν ἐκείνους ἀγνοεῖν. "Ολως δὲ παρὰ τοῖς Ελλησιν οὐδὲν ο μολογούμενον εύρίσκεται γράμμα της Όμηρου ποιήσεως πρεσβύτερον. Οξτος δὲ καὶ τῶν Τρωικῶν νότερον φαίνεται γενόμενος. Καί φασιν οὐδὲ τοῦτον έν γράμμασι την αύτοῦ ποίησιν καταλιπεῖν, άλλα διαμνημονευομένην έχ των ἀσμάτων ΰστερον συντεθήναι, καὶ διὰ τοῦτο πολλὰς ἐν αὐτῆ σχεῖν τάς διαφωνίας. "2) Geschichte der class. Phil. III, 255. Ἐπὶ Καλιγούλα οἱ ᾿Αλεξανδρεῖς ἔπεμψαν εἰς Ἡωμην τὸν Ἦπίωνα, ὅπως τὴν ἐκδίωξιν τῶν Ἰουδαίων έχτης αύτων πόλεως αλτήσωσιν, ὁ δ' Απίων μετά ζήλου τὸ ἔργον ἀναδεξάμενος έγραψε ιαὶ βιβλίον κατά τῶν Ἰουδαίων. ᾿Απολογία δὲ τούτου ἐστὶ τὸ τοῦ Ἰωσήπου.

πολλω μάλλον τὸ ἐναντίον. Διότι τοῦθ', ὅπερ εἶπεν, οῦτως άτοπον εθεωρήθη, ώστε ούτε κατηγόρου, ούτε συνηγόρου έτυχεν. Πρός δε δ Ἰώσηπος Ἰουδαῖος ών οὐ μόνον οὖκ ἐκέκτητο ἐντελῆ τῆς ἑλληνικῆς ἀρχαιότητος γνῶσιν, ἀλλὰ καὶ προσωπικός τοῦ τε Απίωνος καὶ τοῦ Έλληνισμοῦ καθ' όλου έχθρὸς ήν. Οἱ δ' ἀναγνόντες τὸ σύγγραμμα τοῦ Ἰονδαίου γινώσκουσιν, δτι τοῦτο οὐδεν ἄλλο ἐστίν, ἢ ὕβρεις κατὰ τοῦ ᾿Απίωνος τοῦ εἰς Ῥώμην κατὰ τῶν Ἰουδαίων πρεσβεύσαντος καλ τοῦ Έλληνισμοῦ. Ἐρις λοιπὸν Ἰονδαϊσμοῦ καὶ Ἑλληνισμοῦ. Τοιαῦτα δὲ βιβλία οὔτε ἱστοριρικόν κύρος κέκτηνται, οὔτε ἐπιστημονικήν ἀξίαν ἔχουσιν. Πόσον άτοπος φαίνεται ή κρίσις τοῦ μεγάλου Wolf! Πάντες μέν οί Έλληνες ψεύδονται, μόνος δ' δ Ἰονδαῖος τὰ άληθη λέγει! Εἶτα φαίνεται ήμιν ὁ Wolf τῆς τάσεως τῶν χρόνων εκείνων επιλήσμων. "Αν πιστεύση τις τῷ Τατιανῷ, δύναται δημιουργήσαι πλείστας θεωρίας αναλόγους πρός την των Προλεγομένων. 'Αλλά και αὐτὸς ὁ Ἰώσηπος δειλότερος τοῦ Wolf δείχνυται. Διότι λέγων, δτι παρά τοῖς Έλλησιν οὐδὲν δμολογούμενον εύρίσκεται γράμμα τῆς Όμήρου ποιήσεως πρεσβύτερον, οθα άρνεῖται τὴν ὕπαρξιν τοιούτων, άλλα μόνον αμφιβολίας υπαινίσσεται. Τελευταΐον προστίθησι ,,Καί φασιν οὐδὲ τοῦτον ἐν γράμμασι τὴν αύτοῦ ποίησιν καταλιπεῖν, άλλά διαμνημονενομένην." Δοιπὸν ὁ ἐχθρὸς τοῦ Ἑλληνισμοῦ Ἰώσηπος οὐ τολμῷ τῷ Όμήρω την γνωσιν της γραφης άρνηθηναι, άλλ' εκφράζεται αορίστως διά τοῦ φασιν. Πρός πασι δὲ τούτοις δ Wolf την κοινην της γραφης χρησιν είς τους χρόνους του Πεισισιστράτου ματαβιβάζων ώφειλεν αποδείξαι, δτι οί πρό τοῦ τυράννου ακμάσαντες ποιηταί τὰ αύτῶν ποιήματα οὐκ ἔγραψαν. 'Αλλὰ τοὐναντίον καὶ ὑπ' αὐτῶν τῶν τῷ 'Ομήρῳ την γνωσιν της γραφης άρνουμένων θεωρείται ως πιθανώτατον μέν περί τοῦ ἐν ἀργῆ τῶν Ὀλυμπιάδων ζήσαντος Αρκτίνου, ώς βέβαιον δὲ περὶ τοῦ Αρχιλόγου (700 Π· Χ), 'Αλκμάνος και Πεισάνδρου, δτι έγραψαν τὰ αύτῶν ποιήματα1).

<sup>1)</sup> Geschichte der class. Phil. I, 47.

Τελευταΐον δε φράξωμεν και το τελευταΐον και άσθενές παταφύγιον, εἰς δ δ Wolf σχυροῦται λέγων 1), ὅτι, καὶ εὶ δ Όμηρος εγίνωσας γράμματα, ή τῆς παπυρίνης άθανασίας επιθυμία ούα άθησεν αὐτόν, όπως διὰ γραπτῶν μνημείων τὸ ὄνομα αύτοῦ άθάνατον καταστήση. Διότι κατά τὸν ἀνδρα τοιαύτη ἐπιθυμία οὐδαμοῦ ἐκφράζεται. 'Αλλ' ή απόδειξις αύτη ελέγχει λήθην της ανθρωπίνης φύσεως. Διότι δ άνθρωπος, εν οίαδήποτε βαθμίδι του πολιτισμού καὶ αν ή, της δόξης δρέγεται. Τὸν ἀρνούμενον παραπέμπομεν είς την σπουδην των μη ανεπτυγμένων λαων, παρ' οίς οδτος την φιλοδοξίαν μείζονα, η παρά τοῖς άνεπτυγμένοις εύρήσει. Διότι παρ' εκείνοις λείπει ο την φιλοδοξίαν εν τοῖς φυσικοῖς ὅροις περιστέλλων ἐπικαταλογισμός. Εί' τις ύμως πρός τοιούτους λαούς ού δύναται αποδημήσαι, έγει πρόχειρα αὐτὰ δη τὰ δμηρικὰ ἔπη. Έν τούτοις δείανυται, ότι αί πλεῖσται τῶν μαγῶν οὐχὶ διὰ τοῦ κελεύσματος τοῦ στρατηγοῦ, άλλὰ διὰ τῆς φιλοδοξίας τῶν ἡρώων συνάπτονται. Τὸ αλώνιον δὴ τοῦ Εκτορος ὄνειρόν ἐστιν ή διαιώνισις τοῦ κλέους, καὶ ἐπὶ τούτω τὸν ἄριστον τῶν Αχαιών είς μονομαχίαν καλεί. Η Αθηνά παροτρύνει τὸν Τηλέμαγον, ίνα τοὺς μνηστήρας κολάσας εὐκλεής τοῖς όψιγόνοις γένηται2). Τοιούτου αλέους άξιος εγένετο δ Ορέστης 3). Η μεν Έλενη θεωρείται δυστυχής, ότι ή άδοξία αὐτης ἔσται αἰωνία 4), ή δὲ Πηνελόπη εὐτυχής, ὅτι ή τιμή αὐτῆς διαιωνισθήσεται 5). Έν γένει οἱ δμηρικοὶ ἄνθρωποι ξπίστενον, ὅτι τὰ ἐν τῷ κόσμω διαπράττονται, ὅπως τοῖς αοιδοίς ποιητική ύλη γορηγηται 6). Αξ ιδέαι αξται ή περιείχοντο εν τοῖς μύθοις, οθς παρέλαβεν δ Όμηρος, ή είσιν ίδεαι αὐτοῦ τοῦ ποιητοῦ. Εὶ μὲν τὸ πρῶτον, οἱ ἐπὶ τῶν

<sup>1)</sup> Proleg. ad Homer. σελ. 94 "Quid? quod ne nominis quidem immortalitas tum quemquam impellere potuit, ut ei duraturis monumentis prospiceret; idque de Homero credere, optare est, non fidem facere. Nam ubi is tali studio se teneri significat? ubi professionem ejus modi, ceteris poetis tam frequentem, edit, aut callide dissimulat?" 2) "Οδυσσ. Α 302. 3) Αὐτόθι 298. 4) Ἰλιάδ. Ζ 358. 5) "Οδυσσ. Ω 196. 6) "Οδυσσ. Θ 579.

Τοωικών ανθρωποι τοιαύτας ίδεας εκφράζοντες είγον ύπ' όψιν καὶ τὰ μέσα τῆς διατηρήσεως τῶν ποιημάτων, εὶ δὲ το δεύτερον, ό ποιητής τὰ ἔπη αύτοῦ ποιῶν τὴν μακροβιότητα αὐτῶν ἐκ σπουδαίων αἰτίων προεγίνωσκεν. Εἰ λοιπον οί τε ήρωες καὶ αἱ ήρωίδες πρὸς τοὺς όψιγόνους άφοοῶσι, διὰ τί ὁ Wolf ταύτην την φιλοδοξίαν οὐα ἀποδίδωσι τοῖς ποιηταῖς, οίτινες καὶ τότε καὶ νῦν καὶ ἀεὶ ἐσονται φιλόδοξοι ύπερ πάντας τους άλλους άνθρώπους: 'Αλλ', εν ὧ δ μέγας Wolf ταύτης τῆς ἀσθενείας τῶν ποιητῶν αμνήμων εγένετο, δ πολύμητις Όδυσσεύς, δ είς τὰ ανθρώπινα ελατήρια είσδύων, γινώσκει, ίνα έκ της φιλοδοξίας τῶν συγχρόνων ἀοιδῶν ὡφεληθῆ. Διότι παρακαλῶν τὸν Δημόδοκον, ίνα τὸν δούρειον ίππον ἄση, ὑπισχνεῖται αὐτῷ, ὅτι πασι τοῖς ἀνθρώποις τὴν θείαν αὐτοῦ ἀοιδὴν διηγήσεται1). Ο αθτός ήρως λέγει, πασι γάρ ανθρώποισιν έπιχθονίοισιν ἀοιδοὶ τιμῆς ἔμμοροί εἰσι καὶ αἰδο $\tilde{v}$ ς $^2$ ). Ταῦτα πάντα οὐ διδάσκουσιν ἡμᾶς, ὅτι καὶ οἱ ποιηταὶ τῶν τότε γρόνων φιλόδοξοι ήσαν;

'Αλλ' ἴσως ὁ Wolf ἀπαιτεῖ τὰν ὁμολογίαν αὐτοῦ τοῦ ποιητοῦ, ὅπως πεισθῆ. Τοιαύτη ὅμως ἀπαίτησις τολμηρά ἐστιν. Διότι ὁ τοιαῦτα ἀπαιτῶν ἀναξίαν τῷ Ὁμήρῳ ματαιότητα ἀποδίδωσιν. 'Αλλά, καὶ εἰ οὕτω μάταιος ἦν ὁ 'Όμηρος, διὰ τὴν φύσιν τῆς αὐτοῦ ποιήσεως οὐκ ἢδύνατο ἐμβαλεῖν τὴν αὐτοῦ φιλοδοξίαν. Διότι τὰ ὁμηρικὰ ἔπη, ὡς εἴρηται, ἔχουσι θέμα πολὺ ἀρχαιοτέρους μύθους. 'Αρχαιοτέρους δὲ μύθους ποιῶν πῶς ἢδύνατο περὶ ἑαυτοῦ εἰπεῖν τι; Καὶ νῦν οἱ ἀρχαιοτέρους δῆθεν μύθους πλάσσοντες, εἰ οὖτοι τῶν πρώτων τῆς μυθοποιίας κανόνων γνῶσταὶ εἰσιν, οὐ πληροῦσι φιλοδόξους σκοπούς. Πρὸς πὰσι τούτοις μόνη ἡ φιλοδοξία κινεῖ τὸν κάλαμον τῶν γραφόντων; 'Αλλ' ἑκανὰ τὰ εἰρημένα ἔστωσαν.

Διότι καὶ τὰ τοῦ Wolf ὅπλα ἐξηντλήθησαν, καὶ οὖ τοῦ παρόντος, ἵνα εὖρύτερον τὸ ζήτημα ἀναπτύξωμεν, ἀλλὰ τὴν τελευταίαν ἡμῶν πεποίθησιν ἐκφράσωμεν. Αἱ ὑπὸ τοῦ

<sup>1)</sup> οδυσσ. Θ 496. 2) Αὐτόθι 480.

μεγάλου ανδρός κατά της γραφης των δμηρικών έπων φερόμεναι αποδείξεις οὐ μόνον οὐγ Ικαναί είσιν, ὅπως πείσωσιν ήμᾶς, άλλὰ καὶ ούτω μεμιγμέναι μετά μεγάλων άμαρτημάτων είσίν, ώστε είκάζομεν, ότι αδται εν τη νεανική τοῦ συγγραφέως ήλικία δημιουργηθείσαι καὶ επὶ μακρόν χρόνον εν αὐτῷ διζωθεῖσαι κατέστησαν αὐτὸν ἀνεπιτήδειον, δπως εν τη προκεχωρηκνία ήλικία, καθ' ήν τὰ Προλεγόμενα έξέδω, ταύτας απριβέστερον βασανίση. Έκ των Προλεγομένων λοιπόν οὐκ ἀποδείκνυται, ὅτι έφ' Όμήρον ή γραφη ήν άγνωστος. Λέγοντες δ', ότι εφ' Όμήρου ή γραφή γνωστή ήν, ούτε βιβλιοθήκας χειρογράφων, ούτε τὰ παραπλήσια νοούμεν, άλλὰ μόνον, ότι βιβλία, ώς τὰ όμηρικὰ ἔπη, ηδύναντο (βεβαίως οὐγ οὕτω δαδίως, ώς επί Σωκράτους) γραφηναι και άντιγραφηναι. Οὐχὶ δ' δρθώς, ώς νομίζομεν, δ μέγας Wolf τὸ τῆς γραφῆς τῶν δμηρικῶν ἐπῶν ζήτημα λίαν στενῶς μετὰ τῆς ὑπάρξεως τοῦ ποιητοῦ αὐτῶν συνέδεσεν. Διότι ή γραφή μόνον έπὶ τῆς τῶν ἐπῶν τύχης ἐπιδρᾶ, οὐχὶ δὲ καὶ ἐπὶ τῆς ύπαρξεως του ποιητού αὐτων, ώς εν τῷ έπομένω κεφαλαίω δηλον έσται.

## КЕФАЛАІО**N** В'.

Εὶ τὰ τοῦ ὁμήρου ἐπη ἄνευ γραφῆς ἢδύναντο συλληφθῆναι, ποιηθῆναι καὶ διατηρηθῆναι.

Έν ξαάστη σχεδὸν ἐπιστήμη ὑπάρχουσι ζητήματά τινα ἐν τῆ δδῷ ταύτης οὕτω μεγάλους ὄχθους προβάλλοντα, ὅστε οἱ ἀπειρότεροι ὁδοιπόροι νομίζουσιν, ὅτι πρὸς τούτους προσαρούσουσιν. Οἱ ἐμπειρότεροι ὅμως τὴν μίαν, ἢ τὴν ἐτέραν τοῦ ζητήματος λύσιν δεχόμενοι πάνυ ὁραδίως τούτους λειαίνουσιν. Τούτους καὶ ἡμεῖς μιμηθῶμεν. Καὶ ἐδείξαμεν μέν, ὅτι αἱ πολυθρύλητοι κατὰ τῆς γραφῆς τῶν ἐπῶν ἀποδείξεις οὐχ ἱκαναί εἰσιν, ὅπως ταύτην τῷ τε Ομήρῳ καὶ τοῖς συγχρόνοις αὐτοῦ ἀρνηθῶμεν, ὅμως οἱ

πλείστοι τῶν φιλολόγων δέχονται τὰς τοῦ Wolf ἀποδείξεις.
Τούτου δ' οὕτως ἔχοντος ἀντὶ τῆς γνώσεως αὐτὴν τὴν ἄγνοιαν τῆς γραφῆς ὑποθῶμεν. Διότι ἄλλως τὸ ἡμέτερον οἰποδόμημα ἐρειδόμενον ἐπὶ πρηπῖδος ὑπὸ πλείστων σοφῶν σαθρᾶς νομιζομένης εἰς φαινομένους πινδύνους ὑπόπειται. Ύποτεθείσθω λοιπόν, ὅτι ἐφ' Ὁμήρου ἡ γραφὴ ἄγνωστος ἦν, ἢ ὅτι καὶ γνωστὴν οὖσαν ὁ ἡμέτερος ποιητὴς ἡγνόει. Μετὰ τὴν ἐπιεικεστάτην ταύτην συνθήκην, ἢν μετὰ τοῦ Wolf συνάπτομεν, νέα ὀχυρώματα ἐγείρονται, καὶ νέα ὅπλα προτείνονται. Ἐνταῦθα δὴ τῷ νικήσαντι ἔσται πλουσία λεία, ἡ τοῦ Ὁμήρου κεφαλή.

Ό μέγας Wolf λέγει 1). Δώμεν τῷ Όμήρῳ πνεῦμα έξ ούρανοῦ καταπεμφθέν, έστω ήμιν ό "Ομηρος, ώς λέγει ό Vellejus 2), άνευ παραδείγματος καὶ άνευ μιμητοῦ μέγιστος, δμως οθ δύναται αποδοθήναι αθτώ τουθ', όπερ την ανθρωπίνην νόησιν ύπερβαίνει. Καὶ ὁ τοσοῦτος "Ομηρος κατά τὸν Wolf οὐκ ἡδύνατο ποιῆσαι ἔπη, ὧν τὸ σγέδιον οὔτε ύπὸ τῆς ψυχῆς ὑποτυπωθῆναι, οὔτε ἐκτελεσθῆναι ἀνευ τεχνητῆς βοηθείας τῆς μνήμης ἠδύνατο. 'Αλλ' έκαστος δύναται δοῦναι τῷ Ομήρω τοσοῦτον πνεῦμα καὶ τοσοῦτον μέγεθος, δσον ή θερμότης της φαντασίας αύτοῦ ἐπιτρέπει. Ούτος όμως, ώς καὶ ἐν τῷ τρίτω βιβλίω ἔσται λόγος, τοσούτον μέγας, ή τοσούτον μικρός έστιν, όσον τὰ έπη αὐτοῦ δειανύουσιν. Τῆ ἀληθεία θαυμάζομεν τοὺς περὶ τὸν Wolf και Lachmann, οίτινες άφ' ένος μεν τῷ Όμήρῳ ὑπερφυσικον μέγεθος αποδίδουσιν, αφ' έτέρου δε καταψηφίζουσιν αύτοῦ ώς ἐνόχου μεγέθους, δ αὐτοὶ ἀποδίδουσιν. Μετά την ελοημένην παρατήρησιν λέγομεν, ότι ή δυσχέρεια, ην ο Wolf προτείνει ημίν, έδει ύφ' ημών εκείνω προταθηναι. Διότι αύτη εστί προϊον της άγνοίας της γραφης. 'Αλλ' ἔστω.

 $II\tilde{\omega}_{S}$  λοιπὸν τὸ ἐν τοῖς ὁμηρικοὶς ἔπεσι σχέδιον παρήχθη; Τέσσαρες ὑποθέσεις δυναταί εἰσιν· α΄) ὅτι τοῦτο (ἢ τὰ σπουδαιότερα αὐτοῦ σημεὶα) ἐν τῷ Τρωικῷ μύθφ

<sup>1)</sup> Proleg. ad Homer. σελ. 109. 2) Kεφ. V.

περιείγετο, (β') ότι βραδύτερον τοῦτο εἰς τοὺς μύθους ελσήχθη ύφ' ένός, η (γ') πλειόνων ποιητών τών τους μύθους είς έπη μεταμορφωσάντων, η (δ') δτι εποίηθησαν μεν μικρά ἄσματα άνευ γενικοῦ ποιητικοῦ σχεδίου, δμως βραδύτερον τὰ ἄσματα ὑπὸ τοῦ Σόλωνος, Πεισιστράτου (ώς δ Wolf νομίζει), η άλλου τινός συναρμοσθέντα σχέδιον ξατήσαντο. 'Αλλ' έα των τεσσάρων τούτων ύποθέσεων μόνον ή πρώτη οὐ μόνον πιθανή, άλλα καὶ αποδεικτή ἐστιν, ώς μετ' όλίγον δειγθήσεται. Καὶ δὴ όντως ὑπεράνθρωπόν ἐστιν, εἰ ὁ "Ομηρος άνευ βοηθείας της γραφής την πρώτην τοῦ μύθου (διότι ξκαστος μύθος έχει ενότητά τινα καὶ ποιητικόν σχέδιον) ενότητα έλυε, και άλλην όλως νέαν επενόει. Ύπεοφυσικώτερον δίμως ήν, εί πολλοί αοιδοί, δσαι γε δαψωδίαι έν τε τη Ἰλιάδι καὶ Ὀδυσσεία, ούτως όμοιαν φαντασίαν είχον, ώστε τὰ ἀσματα αὐτῶν εἰς εν ποιητικὸν σχέδιον ηδύναντο συναρμοσθήναι. Τοιαύτην δ' υπόθεσιν ου δυνάμεθα δέξασθαι, αν μη δημιουργήσωμεν σχολάς επί μακρον χρόνον την αυτών φαντασίαν έξ ίσου θερμαινούσας καὶ ἀφομοιούσας ἐπὶ τῷ πλανῆσαι τοὺς ὀψιγόνους. Διότι οί σύγχρονοι, εὶ μὴ ἦσαν ἥρωες, ὅμως πρὸς τούτους παρεμφερείς, οί δ' ούτω διάγοντες τὰ τοιαύτα ξργαστήρια οὐ τιμώσιν, άλλα ψέγουσιν, εί παρά φύσιν παρ' ξαυτοῖς έγεν-Τελευταΐον τὸ ποιητικὸν σχέδιον τῶν ὁμηρικῶν ξπών οὔτε ψπὸ τοῦ Σόλωνος, οὔτε ψπὸ τοῦ Πεισιστράτου, ούτε υπο άλλου τινός ηδύνατο βραδύτερον δοθηναι, ώς έν τε τῶ βιβλίω τούτω καὶ τῷ ἐπομένω ἱστοοικῶς καὶ αἰσθητικώς αποδείκνυται.

Εὶ λοιπὸν τὸ σχέδιον τῆς τε Ἰλιάδος καὶ Ὀδυσσείας κεῖται ἐν αὐτῷ τῷ Τρωικῷ μύθῳ, οὐ δεόμεθα Ὁμήρου θεόπεμπτον πνεῦμα ἔχοντος, ἀλλ' ἀνθρώπου ἀθρώπινον νοῦν κεκτημένου. Ὁ Ὁμηρος, ἀνθρωπος ἄξιος τοῦ ὀνόματος τοῦ ὑπὸ τῆς ἀρχαιότητος ἀποδιδομένου αὐτῷ, ἤδύνατο καὶ ἀνευ μακρᾶς σκέψεως ποιῆσαι μέρος τι τοῦ Τρωικοῦ μύθου κατὰ τὸ ἐν αὐτῷ ὑπάρχον σχέδιον, εὶ μὴ μείζονα νοῦν εἶχεν, ὅπως τοῦτο μᾶλλον διασκευάση καὶ διακοσμήση. Πόσον δ' ἐπέτυχεν αὐτοῦ, εἰ δῆλον ἦν, ὅτι τὰ ὁμηρικὰ ἔπη

οὐχ οὕτω λίαν ἐβλάβησαν, ἢ οὐχ οὕτω λίαν ἐβελτιώθησαν, ὅστε ἀπώλεσαν ἢ ἐκτήσαντο ἐνότητα, ἴσως δικαιότερον ἀπεφαινόμεθα. ᾿Αλλὰ δυστυχῶς οἱ πιστεύοντες, ὅτι ἀνευρίσκουσι τὸ κείμενον τῆς ᾿Αρισταρχείου ἐκδόσεως κολακεύουσί πως ἑαυτούς, οἱ δὲ νομίζοντες, ὅτι κέκτηνται τὴν Πεισιστράτειον ἔκδοσιν, πλανῶνται, οὐδεὶς δὲ τολμῷ εἰπεῖν, ὅτι τὰ ἔπη οὕτω τέλεια, ἢ οὕτως ἀτελῆ ἔχομεν, ὡς ἐκ τοῦ στόματος τοῦ ποιητοῦ αὐτῶν ἐξέρρευσαν.

'Αλλ' ἐπειδή οἱ περὶ τὸν Lachmann νομίζουσιν, ὅτι ἐκ τοῦ πολλάκις ἐπισκευασθέντος οἰκοδομήματος δύνανται κρίνειν περί της τέχνης του πρώτου αρχιτέκτονος, τολμηρότεροι καὶ ήμεῖς γενόμενοι τούτοις ακολούθησωμεν. "Εγουσι λοιπόν τὰ όμησικὰ έπη τοιοῦτον ποιητικόν σχέδιον, οἷον ύπὸ ποιητοῦ ἀνεν βοηθείας τῆς γραφῆς ὑποτυποῦται, ἢ ού; Ο Wolf αποκρίνεται καὶ ναὶ καὶ ού. Διότι προκειμένου ἀποφανθηναι, εί είς ποιητής άνευ της βοηθείας της γραφης ηδύνατο υποτυπώσαι σχέδιον, οξον τὸ της Ίλιάδος καὶ τῆς Ὀζυσσείας, ἀποκρίνεται ἀποφατικώς. Διὰ τῆς ἀρνήσεως δμως ταύτης δ μέγας άνηο δμολογεί. δτι εν τούτοις τοίς έπεσιν υπάρχει ποιητικόν σχέδιον, οίον υφ' ένος ποιητού βοηθον την γραφην έχοντος διαγράφεται. Όταν όμως έκ των επών αὐτων ἀποφαίνηται, εἰ εξς ἦν ὁ ποιητής, ἢ πλείονες, τότε δη επιλήσμων γενόμενος, δτι ή πρώτη αλτία τῆς ἀρνήσεως τοῦ ένὸς ποιητοῦ ἦν τὸ ἐντελὲς σχέδιον, καταψηφίζει αὐτοῦ. 'Αλλ', ἐπειδή τὰ ἀντιφασκοντα οὐδέποτε άληθη είσιν, οί περί τον Wolf εν των δύο δφείλουσιν εκλέξαι. Έρωτωμεν λοιπόν αὖθις, εὶ τὸ σχέδιον των δμηρικών επών κατά τοὺς νόμους τῆς ἐποποιίας ἐντελές ἐστιν, ἢ οὐ. Αποκρίνονται οὐχί. Τότε δη λέγομεν, ὅτι ὁ ποιητής διὰ την άγνοιαν (ώς δη αὐτὸς ὁ Wolf ἀποφαίνεται) της γραφης τοσούτον ατελές σχέδιον (δσον δή αυτός δ Wolf ανευρίσκει) δυνάμενος υποτυπώσαι ζοως δικαίως υπό του Wolf καὶ ιδίως υπό τοῦ Lachmann ψέγεται. Μάτην λοιπον δ Wolf τῷ Ὁμήρω θεόπεμπτον πνεῦμα ὑποβάλλει, ὅπως ὑποτυπώση σχέδιου, δ'περ κατά τάς παρατηρήσεις του Lachmann μάλιστα ημαρτημένον εστίν. 'Αλλ' δ Wolf μετανοών

Μιστριώτου Ίστορ. τῶν ὁμηρ. ἐπῶν.

λέγει ναί. Τότε λέγομεν, ὅτι δεντῆς γενομένης τῆς τοῦ σχεδίου τελειότητος, ῆτις κατὰ τοὺς αὐτοὺς δὴ κριτικοὺς ὑφ᾽ ἐνὸς ποιητοῦ ἐπιτυγχάνεται, ὀφείλομεν εὐρεῖν τὰ αἴτια ταύτης. Ημεῖς γε τὸ σχέδιον εὐρίσκομεν ἔν τε τῷ μύθῷ καὶ τῆ ἀγαθῆ τοῦ ποιητοῦ φύσει. Ὁ Μάρων, ὁ Μίλτων, ὁ Τάσσος καὶ οἱ ἄλλοι τῶν νεωτέρον χρόνων ἐπικοὶ ποιηταὶ καὶ μακρὸν χρόνον κατέτριψαν, καὶ ποιητικοὺς νόμους ἐμελέτησαν, ὅπως τοὺς ὑπ᾽ αὐτῶν δημιουργηθέντας μύθους εἰς σχέδιον ὑποβάλωσιν, ὁ Ὅμηρος ὅμως, ὡς μὴ δημιουργῶν νέον μῦθον, πάντων τούτων ἀπηλλάσσετο.

Πρός δε λίαν πιθανόν φαίνεται, δτι ύπό των προγενεστέρων δοιδών καὶ ποιητών οὐ μόνον οἱ μῦθοι διεκοσμήθησαν, άλλα καὶ τὸ σγέδιον αὐτὸ προπαρεσκευάσθη. Δέγεται δή εν αὐτῆ τῆ Οδυσσεία περί τοῦ Δημοδόκου, ὅτι οδτος κατά κόσμον1) ἄδει το νεΐκος τοῦ "Οδυσσέως και Αχιλλέως. Ο δὲ Φήμιος ονομάζων ξαυτόν αὐτοδίδακτον<sup>2</sup>) υπαινίσσεται, ότι εν τοῖς όμηρικοῖς χρόνοις οί ποιηταί εδιδάσχοντό πως παρ' άλλων. Τοῦτο όμως νοητέον κατά την άπλότητα της εποχης εκείνης. Έντευθεν ίσως ἐπήγασε καὶ ὁ μῦθος, ὅτι ὁ Προναπίδης 3), ἡ ὁ ᾿Αριστέας 4) ήσαν διδάσκαλοι τοῦ Ομήρου. Πλην τούτων μνημονεύονται ως αρχαιότεροι τοῦ Όμήρου ποιηταὶ ο τε Κόριννος 5) καὶ δ Σύαγρος 6). Ο δὲ Σταγειρίτης δικαίως νομίζει, δτι πολλοί ποιηταί πρό τοῦ Όμήρου ὑπῆρχου?). "Όσφ δ' ήμαρτημένον εστίν, δτι δ "Ομηρος εμιμήθη τον 'Ορφέα 8), καὶ ότι δηθεν σφετερισάμενος τὰ της Δελφικής Σιβύλλης 9) εκόσμησε την ιδίαν ποίησιν, τοσούτω πιθανόν φαίνεται, δτι εκαρπώσατο των προγενεστέρων ποιητων, ώς δη δ Ασκραίος αοιδός παρενέβαλεν εν τοῖς Έργοις γνώμας παρά τῷ λαῷ φερομένας 10).

Πρός πασι δε τούτοις οὐκ ἀποκλείεται καὶ ή ὑπόθε-

<sup>1)</sup> Όθυσσ. Θ 489. 2) 'Οθυσσ. Χ '347. 3) Διόδωρ. Σικελ. ΙΙΙ, 16. 4) Στράβ. ΧΙΥ, 639. 5) Σουίθ. ἐν λ. 6) Δίλιαν. Ποικίλ. ἱστορ. ΧΙΥ, 21. 7) Περὶ ποιητ. ΙΥ, 9. 8) Κλήμ. ἀλεξ. Στρωμ. ΥΙ, 738. Τζέτζ. Ἐξηγ. 26. Lobeck, Aglaoph. σελ. 592. 9) Διόδωρ. Σικελ. ΙΥ, 66. 10) Πλουτ. Βίος Θησ. κεφ. ΙΙ.

σις, δτι ό Μελησιγενης οὐκ ἐποίησεν ὅλην Ἰλιάδα καὶ Ὁδύσσειαν συγχρόνως, ἀλλὰ κατ' ὀλίγον τὸ ὑπὸ τοῦ μύθου διαγεγραμμένον σχέδιον τηρῶν. Τοῦτο δη καὶ οἱ ἀρχαῖοι, ὡς παραδίδωσιν ὁ Σονίδας, καίπερ γινώσκοντες, ὅμως οὐκ ἐνόμισαν, ὅτι οὕτω ποιητικὸν σχέδιον οὐκ ἐπιτυγχάνεται. Ἰλλὰ δεκτῆς τῆς τελειότητος τοῦ σχεδίου τῶν ὁμηρικῶν ἔπῶν γενομένης, καὶ εἰ μηδεμία εἰκασία ἦν πιθανή, ὡφείλομεν ὁμολογῆσαι τὴν ἡμετέραν ἀσθένειαν. Διότι προϊόντος τοῦ χρόνου ὁ τῶν ἀνθρώπων βίος μεταβάλλεται, τούτου δὲ μεταβαλλομένου καὶ αἱ πρὸς ἀλλήλας τῶν ψυχικῶν δυνάμεων σχέσεις συμμεταβάλλονται. Ὁ κριτικὸς θαυμάζει τὸ ὑψος τῆς φαντασίας τοῦ ὑμήρου, ὡς οὖτος ἔμελλεν, εἰ ἔζη, θαυμάσαι τὸ βάθος τῆς κρίσεως τοῦ κριτικοῦ. Καὶ ταῦτα μὲν περὶ τῆς ὑποτυπώσεως τοῦ σχεδίου τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν.

Αλλά πῶς ἦν δυνατὸν ἀνευ γραφῆς μακρὰ ἔπη ἐν τῆ τοῦ ποιητοῦ, τῆ τῶν συγχρόνων καὶ τῆ τῶν μεταγενεστέρων μνήμη διατηρηθήναι; Αποκρινόμεθα έρωτηματικώς πότερόν έστιν εθπολώτερον, τὸ διατηρηθήναι μύθον, δηλαδή έπεα πτερόεντα, άνευ μέτρου, άνευ δεσμοῦ, ή τὸ διατηρηθήναι δεδεμένον τῷ μέτρω ἔπος; Αὐτὸς ὁ Wolf ἀποκρίνεται τὸ δεύτερον, πάντες οἱ ἄνθρωποι ὁμολογοῦσι καὶ ἡ πεῖρα τοῦτο ἐπεπύρωσεν. 'Αλλά πάντες σχεδόν οἱ φιλολόγοι δμολογοῦσιν, ότι ο Τρωικός μύθος πολύ βραδύτερον της γενέσεως αύτοῦ είς έπη μετεμορφώθη. Πῶς λοιπὸν ὁ μέγας καὶ πολυσύνθετος οδτος μύθος, καίπες μη δεδεμένος δια του μέτρου, διετηρήθη; Εὶ οἱ μῦθοι πολλούς αἰωνας λυτοὶ διετηρούντο, δεδεμένοι ίσους ή όλιγωτέρους φύσει πολύ κρεῖττον. 'Αλλά δύναταί τις είπεῖν, ὅτι οἱ μῦθοι οὐκ ἀσφαλῶς έν τῷ δεύματι τῶν αἰώνων διετηρήθησαν, άλλὰ στοιχεῖα απώλεσαν, πλείονα έκτήσαντο και πολλαχώς μετεβλήθησαν. Τίς όμως ή απόδειξις, ότι τὰ έπη οὐ τὴν αὐτὴν έσχον τύγην; "Αν πιστεύσωμεν τω Lachmann συχνάκις εν τη Ίλιάδι προσκρούοντι, έχομεν πρόχειρον μάρτυρα, δτι τὸ έδαφος των έπων περιέχει όχθους και χαίνοντα φήγματα, εν οίς άν μη τον Όμηρον παρά το δίκαιον και τούς νόμους

τῆς λογικῆς δίψωμεν, δυνάμεθα τὰ τῆς λήθης ἔργα διιδεῖν.

'Αλλ' εὐτυχῶς καὶ μείζονες τούτων ἀποδείξεις ὑπάρχουσιν. Οἱ τὸν Φαῖδρον 1) τοῦ Πλάτωνος ἀναγνόντες μέμνηνται, ότι δ Θεῦθ τῷ τῶν Αἰγυπτίων βασιλεῖ τὰ γράμματα δεικνύων ωνόμαζε ταῦτα φάρμακα τῆς μνήμης. 'Αλλ' δ σοφώτερος τοῦ θεοῦ βασιλεύς δικαίως λήθης πρόξενα ταῦτα εθεώρησεν. Τοῦθ', ὅπερ ὁ ἀρχαῖος φιλόσοφος εἶπεν, ή πείρα καθ' έκάστην αποδεικνύει. Διότι όντως ή μνήμη διά την μεγάλην της τε γραφης και άναγνώσεως χρησιν και διά τον ευρύτατον κύκλον των σπουδών των ήμετέρων γρόνων μέγα εβλάβη. Έπὶ Σωκράτους δμως, δτε δ των σπου- $\delta \tilde{\omega} v$  κύκλος στενὸς  $\tilde{\eta} v$ , νέοι,  $\tilde{\omega}_{S}$   $\delta$   $Nικήρατος 2), <math>\tau \tilde{\eta}$  αντ $\tilde{\omega} v$ μνήμη δλόκληρον την Ἰλιάδα καὶ την Ὀδύσσειαν παρέδιδον. Ο Κικέρων διηγείται, δτι δ δήτωρ Hortensius ήδύνατο δια των αὐτων λέξεων εἰπεῖν πάνθ', δσα καθ' έαντὸν ἐμελέτησεν, δ δε Ἰούλιος Καΐσαρ ἱστορεῖ, ὅτι οἱ Δρονίδαι μέγαν αριθμον στίχων εκ στήθους εμάνθανου 3). Ο δε Καρύστιος παρ' Άθηναίω 4) παραδίδωσιν, ὅτι Κάσσανδρος ὁ τῆς Μακεδονίας βασιλεύς ούτω φιλόμηρος ήν, ώστε δια στόματος εἶγε τὰ πολλὰ τῶν ἐπῶν τοῦ Ὁμήρου. ᾿Αλλὰ μὴ τοὺς ἀρχαίους συγγραφείς αναδιφωμεν. Διότι των συγχρόνων οί μη γράμματα διδαχθέντες μαρτυρούσι τούτο. Έν τη Άμε-

<sup>1) 274</sup> Ε "Επειδή δὲ ἐπὶ τοῖς γράμμασιν ἦν, Τοῦτο δέ, ὧ βασιλεῦ, τὸ μάθημα, ἔφη ὁ Θεῦθ, σοφωτέρους Αἰγυπτίους καὶ μνημονικωτέρους παρέξει μνήμης τε γὰρ καὶ σοφίας φάρμακον εὐρέθη. Ὁ δ' εἰπεν, Ὠ τεχνικώτατε Θεῦθ, ἄλλος μὲν τεκεῖν δυνατὸς τὰ τῆς τέχνης, ἄλλος δὲ κρῖναι, τίν ἔχει μοῖραν βλάβης τε καὶ ὡφελείας τοῖς μέλλουσι χρῆσθαι. Καὶ νῦν σύ, πατὴρ ὧν γραμμάτων, δι' εὖνοιαν τοὖναντίον εἰπες, ἢ δύναται. Τοῦτο γὰρ τῶν μα θόντων λήθην μὲν ἐν ψυχαῖς παρέξει μνήμης ἀμελετησία.... Οὔκουν μνήμης, ἀλλ' ὑπομνήσεως φάρμακον εὖρες. 2) Ξενοφ. Οἰκονομ. ΙΙΙ, 5. 3) De bell. Gall. VI, 14 "Magnum ibi numerum versuum ediscere dicunturitaque annos nonnulli vicenos in disciplina permanent. Neque fas esse existimant ea litteris mandare, quam in reliquis fere rebus, publicis privatisque rationibus, Graecis litteris utantur... "4) XIV, 12. Παράβαλ. καὶ Εὐστάθ. εἰς Ἰλιάδ. Ω 486 σελ. 1360.

ρική ζωσιν άνθρωποι, οίτινες από μνήμης εγχώρια άσματα ύπαγορεύοντες πολλούς μηνας τὸν ταχύτατον γραφέα ἀσχολοῦσιν. Γνωστοί είσιν οἱ Ἰταλοὶ αὐτοσχεδιάζοντες (improvisatori), οίτινες παρά τοῦ βουλομένου θέμα λαβόντες καλ ταχέως τοῦτο εἰς ποίημα μεταμορφώσαντει ἄδονσιν. Τοῦ δ' άσματος μακρον χρόνον μέμνηνται. 'Αλλ' επειδή οἱ σύγχρονοι Ελληνες συγνάκις δρωσι τοιαύτα φαινόμενα, οὐ δέονται πλειόνων παραδειγμάτων. Διότι ἄνθρωποι την αύτῶν μνήμην διά των γραμμάτων μη φθείραντες ούτω πιστην ταύτην έχουσιν, ώστε διεγείρουσι τὸν θαυμασμὸν ἐκείνων, οίτινες τὴν τοῦ Θεῦθ ἀνακάλυψιν ἐπιδοκιμάσαντες τὰ τοῦ Κάδμου δώρα εδέξαντο. Διὰ ταῦτα μνησθώμεν αὖθις, ὅτι αἱ τῆς ψυχης δυνάμεις άλλοιοῦνται. Ο την μνήμην ἀσθενής ήμέτερος αιών θαυμάζει το μέγεθος του έργου, ως θαυμαζει δ νεώτερος στρατιώτης, ότι δ μαθητής τοῦ Σταγειρίτου άνευ πυρίτιδος πόλεις καὶ φρούρια έξεπόρθει άπιστεῖ δ' δ ναύτης, ότι οἱ ἀρχαῖοι ἀνευ πυξίδος εὐρείας θαλάσσας διέπλεον, ίσως απιστήσουσι και οί μεταγενέστεροι, ότι δ έθνικός ήμων ήρως άνευ δαβδωτών τηλεβόλων και άνευ θαρακωτών ατμοπλόων δι' ένὸς δαλοῦ τών ανατολικών τῆς Μεσογείου θαλασσων ἦοχεν. "Όσα οἱ αὶωνες οὐ δύνανται ποιήσαι, ταῦτα καὶ οὐ πιστεύουσιν. Ὁ "Ομηρος λοιπόν, εἰ μη εγίνωσκεν, η μη ήθελε τὰ ύπ' αὐτοῦ ποιηθέντα έπη γράψαι, ήδύνατο ταῦτα διατηρήσαι. Διότι πρὸς τοῖς εἰρημένοις, ούτως είπεῖν, νηπιόθεν ἀνετράφη μετὰ τῶν μύθων, οὖς βραδύτερον είς έπη μετεμόρφωσεν. Πρός πασι δε τούτοις δαδίως δ ποιητής των αύτου ποιημάτων μέμνηται.

'Αλλὰ τὰ μέχρι τοῦδε περὶ τοῦ ζητήματος τούτον εἰρημένα εἰσὶν εἰκασίαι (καθ' ὅσον ἐκ τῶν ἱστορικῶν χρόνων κρίνομεν περὶ τῶν ὁμηρικῶν), σπουδαιόταται μέν, ὅμως στενὴν ἀτραπὸν καταλιμπάνουσαι τοῖς ὀρεγομένοις διολισθαίνειν ἐν τοῖς τοιούτοις τῆς ἐπιστήμης ζητήμασιν. Έκαστος ὁρᾳ μέν, ὅτι αὖται ἐχουσι μεῖζον βάρος τῶν εἰκασιῶν τῶν ἐκ τῆς ἀσθενείας τῆς ἰδίας μνήμης κρινόντων, ὅμως ἑδραιοτέρας ἀποδείξεως ἐπιθυμεῖ. Ἐπειδὴ λοιπὸν οὕτως ἔχει, πόσον ἆρά γε τιμαλφὴς ἔμελλεν εἶναι ἡ

μαρτυρία, εὶ δμηρικός τις ἄνθρωπος οίονεὶ τὴν τοῦ ἡμετέρου αἰῶνος φιλομάθειαν προγινώσκων ἔλεγέ τι ἡμῖν περὶ τούτου τοῦ ζητήματος. ᾿Αλλ᾽ εὐτυχῶς καὶ παρὰ προσδοκίαν τῶν ἀμελέστερον τὰ ὁμηρικὰ ἔπη ἐρευνησάντων ἔχομεν τοιαύτην. Ὁ ὁμηρικὸς Δημόδοκος τὸ ἔργον ἀναδεξάμενος λύει τὴν ἀπορίαν ἡμῶν.

Διότι οδτος οὐ μόνον όλόκληρον τὸν Τρωικὸν μῦθον από μνήμης γινώσκει, άλλα και άλλα άσματα, ώς την μίξιν τοῦ 'Αρεως καὶ τῆς 'Αφροδίτης. Καὶ πρώτον ὁ ἀριδὸς τὸ τοῦ 'Οδυσσέως καὶ 'Αγιλλέως νεῖκος άδει 1). 'Ο δ' 'Οδυσσεύς παρών καὶ ἀκούσας δμολογεί, ὅτι ὁ Δημόδοκος οὕτω καλώς γικώσκει τὰ γεγονότα, ώστε νομίζει2), δτι ή Μοῦσα η δ Απόλλων αὐτὸν εδίδαξεν. Διότι άδει ταῦτα, ώσει ην παρών. 'Αν πρίνωμεν έκ τοῦ τρόπου τῆς ἀργαίας ἐπικῆς ποιήσεως, αν πρίνωμεν εξ αθτού του γαρακτήρος του Δημοδόχου τοῦ ἐν ἐκατὸν στίγοις τὴν μίξιν τοῦ ἸΑρεως καὶ της Αφροδίτης ἄσαντος, αν κρίνωμεν εκ της ελοημένης φράσεως τοῦ 'Οδυσσέως, ευρίσκομεν, ὅτι ὁ ἀοιδὸς μακρὸν ἔπος ήσεν. Ἡ δὲ μνήμη τοῦ ἀοιδοῦ οῦτως ἰσχυρὰ ήν, ώστε οὐ μόνον αθτόπτης των γεγονότων μάρτυς, άλλα και δρών ήρως, δ 'Οδυσσεύς, βεβαιοί ήμας, δτι δ Δημόδοκος πιστώς ταῦτα εἰκόνισεν. ᾿Αφ᾽ οὖ λοιπὸν ὁ ῆρως περὶ τῆς ἐπιτηδειότητος τοῦ ἀοιδοῦ ἐπείσθη, λέγει αὐτῷ, 'Αλλ' ἀγε δή μετάβηθι καὶ ἵππου κόσμον ἄεισον 3). Ταῦτα δ' ελπόντος τοῦ Όδυσσέως, ὁ ἀοιδὸς ἄρχεται τῆς ῷδῆς Ενθεν έλων ως οί μεν ἐϋσσέλμων ἐπὶ νηῶν βάντες απέπλειον4).

Τὸ μέρος τοῦτο τῆς 'Οδυσσείας θεωροῦμεν σπουδαιότατον ως συμβαλλόμενον πρὸς λύσιν μεγάλων ζητημάτων τῆς ἱστορίας τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν. α΄) 'ΟΔημόδοκος διατηρεῖ

Οδυσσ. Θ 75. 2) Αὐτόθι 488
 ἢ σέ γε Μοῦσ ἐδίθαξε, Διὸς παῖς, ἢ σέ γ' Ἀπόλλων.
 Λίην γὰ ρ κατὰ κόσ μον ᾿Αχαιῶν οἶτον ἀείδεις, ὅσσ ἔρξαν τ' ἔπαθόν τε καὶ ὅσσ ἔμόγησαν ᾿Αχαιοί, ὥστε που ἢ αὐτὸς παρεών ἢ ἄλλου ἀκούσας.

<sup>3)</sup> Οδυσσ. Θ 492. 4) Αὐτόθι 500.

έν τη μνήμη δλόκληρον τὸν Τρωικόν μύθον. Διότι ου μόνον άδει, ως είδομεν, το του Οδυσσέως καί Αχιλλέως νείκος, άλλὰ καὶ ἔστιν Ετοιμος, ἵνα κατὰ τὴν τοῦ ηρωος βούλησιν οἱονδήποτε μέρος τοῦ Τρωικοῦ μύθον ἄση. Τίνα ἄρά γε ἀναίρεσιν τῆς δμηρικῆς ταύτης μαρτυρίας οί περί τὸν Wolf δύνανται ήμιν προβαλείν; "Ισως δύο· ή ότι ό Τρωικός μύθος έπὶ τοῦ ποιητοῦ τῆς 'Οδυσσείας οὐκ εἶχε τοσαύτας διαστάσεις, δσας έκ τοῦ ἐπικοῦ κύκλου γινώσκομεν. ή ότι ο Δημόδοκος τας κυριωτέρας μόνον γραμμάς του μύθου έγίνωσκεν. 'Αλλά το μέν πρώτον μόνον οἱ ἐριστικώτεροι τών οπαδών του Wolf δύνανται είπειν. Διότι πάντες σχεδόν δέχονται, ὅτι ὁ Τρωικὸς μῦθος ἐπὶ τοῦ ποιητοῦ τῆς Ὀδυσσείας ην ήδη μεμορφωμένος. Διότι από των Τρωικών μέχρι τῆς ποιήσεως τούτου τοῦ ἔπους κατὰ τὰ ἀλλαγόθι ελοημένα παρεμπίπτουσιν αλώνες. Πρός δε και αὐτός δ ποιητής μαρτυρεί, ώς εν τοίς κατωτέρω δήλον έσται. 'Αλλ' ούτε ή αντίρρησις, ὅτι ὁ Δημόδοκος τὰς κυριωτέρας μόνον γραμμάς τοῦ Τρωικοῦ μύθου εγίνωσκεν, πιθανή εστιν. Διότι δ ποιητής της 'Οδυσσείας, δ τον νόστον ένος ήρωος έν πολλαῖς χιλιάσι στίχων περιγράψας καὶ φύσει εἰς λεπτομερείς περιγραφάς τείνων, ούκ ήδύνατο επαινέσαι τὸν Δημόδοχον, εὶ οὖτος συνεπτυγμένως τό τε νεῖχος τῶν ἡρώων καὶ τὰ τοῦ δουρείου ἵππου ἦδεν. Κυροῖ δὲ πάντα τὰ ελοημένα τὸ έξῆς. Ἐν ὧ ὁ ἥρως παρακαλεῖ τὸν ἀοιδόν, ίνα τὸν δούρειον ίππον ἄση, οὖτος ἄδει τὸν ἐμπρησμόν τῶν σκηνῶν τῶν ἀχαιῶν, τὸν ἀπόπλουν αὐτῶν, τὴν τοῦ δουρείου ίππου πομιδήν είς την άγοραν της πόλεως τοῦ Πριάμου, τὰς ἀκρίτους τῶν Τρώων ἀγορεύσεις περί τῆς τύχης τοῦ Ίππου, τὴν ἐκπόρθησιν τῆς πόλεως καὶ τελευταΐον την ελοβολην τοῦ 'Οδυσσέως καὶ Μενελάου εἰς τὰ τοῦ Δηιφόβου δώματα, ἐν οῖς σφοδρὰ μάχη συνάπτεται 1). Αλλ' οὐ μόνον ταῦτα· διότι δ ἀοιδὸς ἔμελλεν ἐξακολουθήσαι, εἰμὴ τὰ τοῦ Ὀδυσσέως δάκουα διέκοπτον αὐτόν. Τὰ ελοημένα λοιπὸν δεικνύουσιν, ὅτι ὁ Δημόδοκος οὐτε τῆς

<sup>1) &#</sup>x27;Οδυσσ. Θ 500-539.

δμηρικής, οδίτε τής καθ' όλου δωνικής μακρηγορίας έστερείτο. Τὸ Δημοδόκειον τοῦτο ἔπος, ώς δοκεῖ, ἦν λίαν μέγα, καὶ διὰ τοῦτο ἴσως ὁ τῆς Ὀδυσσείας ποιητής, καίπερ όλόκληρον τὸ ἆσμα της μίξεως τοῦ ᾿Αρεως καὶ της ᾿Αφροδίτης είς τὸ έπος εμβαλών, όμως τούτου μόνον περίληψιν ήμιν έδω. Χαίρομεν δ', ότι και ό Welcker, καίπερ πρός άλλον σκοπόν τείνων, όμως τὰ τοῦ Δημοδόκου ἄσματα λίαν εκτενῆ εθεώοησεν 1). Έντανθα οὐκ έξετάζομεν, εὶ ὄντως ὁ Δημόδοκος ηδύνατο εν ούτω βραχεί χρόνω άσαι μακρά άσματα. Διότι τὸ ζητημα τῆς ἐν βραχεῖ γρόνω περιστολῆς τῶν γεγονότων έξετάζομεν έν τινι των κεφαλαίων τοῦ έπομένου βιβλίου. Ο Δημόδοκος λοιπον γινώσκει από μνήμης όλόκληρον τον Τοωικόν μύθον. 'Αν δε κρίνωμεν εκ της δμηρικής φράσεως Μοῦσ' ἀρ' ἀοιδὸν ἀνημεν ἀειδέμεναι κλέα ἀνδρων2), εἰκάζομεν, ὅτι ὁ Τρωικὸς μῦθος μόνον Εν μέρος των γνώσεων τοῦ ἀοιδοῦ ἦν, καὶ ὅτι οὖτος κεκτηται καὶ άλλους, ώς την μίξιν τοῦ "Αρεως καὶ τῆς 'Αφροδίτης. 'Αλλ', εί δ Δημόδοκος δλόκληρον τὸν Τρωικὸν μῦθον καὶ άλλα άσματα εν τη μνήμη είχε, τι απορούσιν οί περί τον Wolf, ότι ό Όμηρος μόνον την Ιλιάδα καὶ την Οδύσσειαν εν τη αύτοῦ μνήμη διετήρει; Πόσον μέρος τοῦ μεγάλου Τρωιποῦ μύθον ἀποτελοῦσι τὰ δύο όμηρικὰ ἔπη;

β΄) Τὸ μέρος τοῦτο τῆς 'Οδυσσείας ἀποδείκνυσιν ἐναργῶς, ὅτι τὸ τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν σχέδιον ἐν αὐτῷ τῷ Τρωικῷ μύθῳ ἔκειτο. Τοῦτο δ' ἐγίνωσκον οὐ μόνον οἱ ἀοιδοί, ἀλλὰ καὶ οἱ τούτων ἀκροαταί. Διότι ὁ μὲν 'Οδυσσεύς, ὡς εἰδομεν, λέγει πρὸς τὸν Δημόδοκον, 'Αλλ' ἄγε δὴ μετάβηθι καὶ ἱππον κόσμον ἄεισον, ὁ δὲ ποιητὴς τῆς 'Οδυσσείας λέγει, φαῖνε δ' ἀοιδὴν ἔνθεν ἑλὼν ὡς οἱ μὲν ἐῦσσέλμων ἐπὶ νηῶν. 'Αλλ', εἰ τὸ σχέδιον τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἐν αὐτῷ τῷ μύθῳ περιείχετο, θαυμάζομεν,

<sup>1)</sup> Der epische Cyklus I, 398 "Es ist also glaublich genug, dass z. B. schon Demodokos die Theile, Streit am Mahl, Untergang der Achäer, des Achilleus Tod, das Ross, die Nachtschlacht und Zerstörung ausführlich genugerzählte, um eine ganze Folge von Mahlzeiten zur Vollendung des Ganzen zu bedürfen." 2) Οδυσσ. Θ 73.

δτι οί περὶ τὸν Wolf, καίπερ τῷ Ὁμήρῳ θεόπεμπτον πνεῖμα ἀποδιδόντες, δμως τὴν τοῦ ποιητοῦ μνήμην ἀνεπιτηδείαν ἀποφαίνονται, ὅπως σχέδιον μαπρῶν ἐπῶν ὑποτυπώση.

'Αλλ' οί περὶ τὸν Wolf 1) προβάλλουσι καὶ άλλας αντιροήσεις, αίτινες, σπουδαΐαι εν τη πρώτη όψει φαίνονται. Ερωτώσι δηλαδή. Πώς ήν δυνατόν, ίνα έν τοῖς δμηρικοῖς γρόνοις Ίλιὰς καὶ Ὀδύσσεια ποιηθώσιν; Τίς ήδύνατο ταῦτα τὰ ἔπη ποιῆσαι; Χάριν τίνος ἐποιήθησαν; Πῶς ἡδύνατο δ ποιητής τόσας χιλιάδας στίχων ἆσαι; Τοῦτο οὐκ ήδύνατο ποιήσαι, καὶ εὶ δέκα γλώσσας, σιδηραν φωνήν καὶ γάλκεον ήτορ είγεν. Τὸ τοσοῦτον μέγεθος πνίγει, ώς λέγει ό W. Müller 2). 'Αλλά πασῶν τούτων τῶν ἀντιρρήσεων μία μόνη φαίνεται ημίν σπουδαιοτέρα και αναιρέσεως δεομένη. Αί δε λοιπαί οὐδεμίαν δυσχέρειαν παρέχουσιν. Διότι ήδη απεδείχθη, δτι είς ποιητής χρώμενος, ή μη τη γραφη το σχέδιον των ξπων ύποινπωσαι καὶ διατηρήσαι ήδύνατο. "Οτι δ' δ Όμηρος δαδίως ηδύνατο ποιησαι πολλάς χιλιάδας στίχων, ούδείς δύναται άρνηθηναι. Διότι ποιηταί καὶ ἐποχη ἦττον ποιητική της δμηρικής, και λαφ ήττον ποιητικώ του έλληνικοῦ ἀνήκοντες ἐποίησαν στίγους πολύ τῆς Ἰλιάδος καὶ Όδυσσείας πλείονας. Εί δ' έν τοῖς Γερμανοῖς, οἵτινες δη ήττον ποιητικός λαός διά την της χώρας φύσιν δμολογοῦνται, ο Göthe πλείονας τῶν ἐν τοῖς Ἐπεσι τοῦ Ὁμήρον στίχους επιδεικνύει, άτοπος φαίνεται ήμιν ή άπορία, ότι εν τῶ ελληνικῶ λαῶ, καίπερ ούτω ποιητικὴν χώραν οἰκούντι, ώστε πλείονας ποιητάς, η πεζογράφους παρήγαγεν, έν τῷ έλληνικῷ, λέγομεν, λαῷ ἐπὶ τῆς γονιμωτάτης αὐτοῦ εποχής ανεφάνη ποιητής μη πλείονας των του Göthe στίχους ποιήσας. "Αλλως δ Σοφοκλής καὶ δ Εὐριπίδης τόσας τραγωδίας εποίησαν, ώστε ηδύνατό τις εκ των τραγωδιών

<sup>1)</sup> Proleg. ad Homer. σελ. 112 "Id Hemerus efficere non potuisset decem linguis, ferrea voce et aeneis lateribus; hic ipsi graphium opus erat et tabulae..." 2) Homerische Vorschule σελ. 32 "Wie konnten eine Ilias und eine Odyssee "in dieser Zeit und in diesem Volke entstehen? Wer konnte sie dichten? Für wen konnten sie gedichtet werden? Vierundzwanzig Gesänge in bestimmter Aufeinanderfolge... Sie erdrückt es."

έκατέρου πολλὰς Ἰλιάδας καὶ Ὀδυσσείας ἀποτελέσαι. Τῆ ἀληθεία πνίγει καὶ ἡ Ἰλιὰς μόνη, εἰ τις τὸν Ὁμηρον μόνον καὶ συνεχῶς ἢνάγκαζεν αὐτὴν ἄσαι. ᾿Αλλὰ μὴ συγχέωμεν τὸν ποιητὴν μετὰ τοῦ ἀοιδοῦ. Διότι ὁ Ὁμηρος κατά γε τὸ ὄνομα διαστέλλεται τούτου. Οὖτος ἦδεν, ὅσα καὶ ἐποίει, ἐκεῖνος ὅμως ἢδύνατο ποιεῖν καὶ ὅσα οὐκ ἐμελλεν ἄσαι. Καὶ ταῦτα μὲν περὶ τοῦ ποιητοῦ. Οἱ δ' Ὁμηρίδαι καὶ ἑαψωδοὶ καὶ ἦσκημένον στῆθος εἶχον, καὶ κατὰ διαδοχὴν ἦδον¹), ὡς ἐν τῷ ἑπομένω κεφαλαίω ἔσται λόγος.

Σπουδαιοτέρα όμως ἀπορία ἐστὶν ἡ ἑξῆς. Πῶς ἦν δυνατόν, ενα έν τοις δμηρικοίς χρόνοις μακρά ποιήματα ποιηθηναι, εί οί ακροαταί μακράς ανοχής έστερούντο. 'Αλλ' δ Otfr. Müller 2) κατ' αναλογίαν κρίνων αποφαίνεται, δτι τοιαύτην είγον. Διότι οἱ Αθηναΐοι ἐν μιᾳ μόνη ἐορτή συνεχώς ήπροώντο εννέα τραγωδιών, τριών σατυρικών δραμάτων και άλλων τόσων κωμφδιών μη σκεφθέντες, ότι ήν κρείττον, εὶ τὴν ἀπόλαυσιν καθ' ὅλον τὸ ἔτος ἐμέριζον. Ήμιν γε ή απορία αθτη του Wolf φαίνεται οθχί έδραία. Διότι πότε οί Ελληνες μαλλον ηγάπων την ακρόασιν ποιημάτων έφ' Όμήρου, ή έπι Σόλωνος και των Πεισιστρατιδων; Οὐδεὶς τὰς διαφόρους ἐποχὰς τῆς ελληνικῆς ἱστορίας μελετήσας δύναται άποφανθήναι τὸ δεύτερον. Διότι ἐπὶ των Τρωικών ήδη οί μεν μνηστήρες εν τοῖς ανακτόροις τοῦ Οδυσσέως πολλά έτη εθωχούμενοι καθ' εκάστην ακροώνται τοῦ Φημίου, οἱ δ' ἄριστοι τῶν Φαιάκων καθ' ὅλον τὸν βίον ἀκροώνται τοῦ Δημοδόκου. Οὐδεὶς δὲ τῶν ἀκροατῶν τὸν ἀοιδόν, καίπερ κατὰ τὰ ἀλλαγοῦ εἰρημένα μακρὸν ἄσμα άδοντα, διακόπτει, ή της ακροάσεως αφίσταται. Εὶ δ' ἐπὶ των Τρωικών μέγας δ ζήλος ήν πρός απρόασιν επών, εφ' Όμήρου ην μείζων. Διότι καὶ ή φαντασία τὰ γεγονότα ηθέησε, και οί εκ της Πελοποννήσου και των άλλων χωρών τῆς Ελλάδος εἰς τὴν μικοὰν ἀσίαν μετοικήσαντες Ἰωνες μετά ζωηροῦ ενθουσιασμοῦ ὤφειλον ἀκροᾶσθαι τῶν ἐπῶν,

Welcker, Der epische Cyklus I, 372.
 Geschichte der griech. Literatur σελ. 109.
 Παράβαλ. Welcker αὐτόθι I, 389.

ἄπερ εἰκόνιζον τά τε ἄθλα καὶ τὰς συμφορὰς τῶν προγόνων τῶν πολεμησάντων ἐπὶ τῆς χώρας, ἢν ὁρῶντες ἐκείνων ἐμιμνήσκοντο. Ἐπὶ μὲν Ομήρον ὁ μῦθος ἔτι ἔζη, ἐπὶ δὲ τῶν Πεισιστρατιδῶν ἦν νεκρά τις ἀνάμνησις. ᾿Αλλὰ καὶ οὕτως οἱ Ἦληνες καὶ ἐπὶ τῶν Πεισιστρατιδῶν, πρὸ αὐτῶν καὶ μετ' αὐτοὺς ἐν μιῷ ἑορτῆ ἤκονον καὶ διήκονον τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν. Οὐδένα δὲ λανθάνει, ὅτι ἐφ' Ὁμήρον μόνον, ἐπικὴ ποίησις ὑπῆρχεν, ἐπὶ δὲ τῶν Πεισιστρατιδῶν καὶ μετ' αὐτοὺς πλεῖστα ἄλλα τῆς ποιήσεως εἴδη, ὧν τὸ θέλγητρον τοὺς Ἑλληνας ἀνεπιτηδειοτέρονς πρὸς ἀκρόασιν μακρῶν ἐπῶν ἀπεδείκνυεν. Λέγοντες ὅμως ταῦτα ἐννοοῦμεν, ὅτι οἱ ἀκροαταὶ τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἡκροῶντο αὐτῶν ἐπὶ πολλὰς ἡμέρας, ὡς διαρρήδην γραμματικός τις λέγει¹).

'Αλλ' ίσως δ ποιητής ήδύνατο και τὸ σχέδιον τῶν ἐπῶν ύποτυπώσαι και τὰ έπη αὐτὰ ἐν τῆ ιδία μνήμη διατηρῆσαι, πῶς ὅμως οἱ σύγχρονοι παραλαβόντες ταῖτα διέσωσαν; Είχον καὶ οὖτοι Ισχυράν, ώς δι Όμηρος, μνήμην: Οἱ περὶ τὸν Wolf δέγονται μέν, ὅτι ἐνίστε ἔκτακτά - τινα φαινόμενα Ισχυρᾶς καὶ πιστῆς μνήμης ἀναφαίνονται, δμως παρατηρούσιν, δτι ταύτά είσι σπάνια καί έκ σπανίων φαινομένων οὐ δυνάμεθα κανόνα ποιῆσαι. Πρὸς δε έρωτωσι, τίς δεσμός τον ποιητήν μετά των πολυμνημόνων συνέδεσεν; Τὰς ἀπορίας δίμως ταύτας οὐχὶ ἡμεῖς, άλλ' οἱ τὴν γνῶσιν τῆς γραφῆς ἀρνούμενοι ώφειλον λῦσαι. 'Αλλ' έστω. Κατά πρώτον παρατηρούμεν, ότι έν τοίς δμηρικοῖς χρόνοις ή Ισχυρά καὶ πιστή μνήμη οὐχὶ ξατακτον φαινόμενον, αλλά φυσικόν ήν. Το θναντίον ή άμνημοσύνη ἦν ἀσννήθης καὶ παρὰ φύσιν. Διότι ή των λαων ανάπτυξις δμοιάζει πρός την των ατόμων. Ως τὸ ἄτομον ἐν τῆ παιδικῆ ήλικία ἐστὶ πολυμνῆμον, οῦτω και οι λαοι την αυτην ηλικίαν διάγοντες. Ει δ' εν τη ίστορία της αναπτύξεως των λαων δεγόμεθα επογήν φαν-

<sup>1)</sup> Els Όδυσσ. Γ 267 , Έν τε ταὶς έορταῖς, ἔν τε ταῖς ἀναπαύσεσιν ἐπὶ πολλὰς ἡμέρας συλλεγόμενοι τούτων ἤκουον, εἴπου γέγογεν ἐπιφανὲς ἢ καλὸν ἔργον. "Παράβαλ. Welcker, Der epische Cyklus I, 371.

τασίας, νοήσεως, κρίσεως, ἀκρισίας κτλ., τί οὐ δεχόμεθα καὶ ἐποχὴν ἰσχυρᾶς καὶ πιστῆς μνήμης; ¾Αρά γε μόνον αἱ ἀλλαι ψυχικαὶ δυνάμεις προωρίσθησαν, ἵνα ἀναπτύσσωνται, μόνη δ' ἡ μνήμη τὸν φυσικὸν τοῦτον νόμον παρέβη;

Είτα τὰ πλεῖστα τῶν παραδειγμάτων, ὧν ἐν τοῖς ἔμπροσθεν εμνημονεύσαμεν, οθ περιορίζονται εν εκτάκτοις φαινομένοις, αλλα δλοκλήρους τάξεις, η δλόκληρον την δμηρικήν εποχήν χαρακτηρίζουσιν. Έν ῷ ὁ Δημόδοκος παρά τοῖς Φαίαξι καὶ ὁ Φήμιος παρὰ τοῖς μνηστῆρσι πολλὰ ἐτη άδουσιν, όμως ουδεμία φράσις, ουδείς υπαινιγμός, ότι ή μνήμη αὐτῶν προσέκρουσέ που. Ο δ' Όδυσσεύς, καίπερ παρακαλών τὸν Δημόδοκον, Ίνα ἐκ τῆς ἀρχῆς εἰς τὸ τέλος τοῦ μεγάλου Τρωικοῦ μύθου μεταβῆ, ὅμως οὐκ ἐρωτῷ αὐτὸν πρότερον, εὶ ἐν τῆ μνήμη τοῦτον διετήρει 1). Ἐν ὧ δ αὐτὸς ήρως εν τοῖς ἀνακτόροις τοῦ ἀλκινόον διηγεῖται μαπράν διήγησιν, ην δ ποιητής εν χιλιάσι στίχων περιγράφει, δμως οδδαμοῦ εκφράζει μικρον υπαινιγμόν, δτι οδ μέμνηται των γεγονότων. Οἱ περὶ τὸν Wolf τὰ ὁμηρικὰ ἐπη διατρέγοντες λέγουσιν, ότι εν τοῖς δμηρικοῖς έπεσιν οὐχ ευρίσκουσιν Ίχνη γραφής, παρακαλούμεν όμως αὐτούς, ίνα δείξωσιν ήμιν ίχνη αμνημοσύνης, ήτις εν τῷ ήμετέρῳ αἰῶνι συχνάκις ἐπαναλαμβάνεται, καὶ ύπὲρ ής πολλαὶ φράσεις εδημιουργήθησαν. Ούδεις των όμηρικων ήρωων, είς ών τὸ στόμα μαχραί διηγήσεις τίθενται, μέμφεται την ιδίαν μνήμην, ούδεις οὐ διηγεῖται τὰ γεγονότα, ώς εἶδεν, ἢ ἤκουσεν αὐτά. Πρὸς πᾶσι δὲ τούτοις, εὶ μὴ οἱ όμηρικοὶ ἀκροαταὶ Ισχυράν και πιστήν μνήμην είχον, πόσον ἆρά γε γελοία ξ'μελλον είναι τὰ έπη τοῦ Όμήρου, δστις, καίπερ πάνυ παλαιά γεγονότα διηγούμενος, δμως οθτως ακριβώς αθτά πεοιέγραφεν, ώσεὶ ἦν παρών; Τῆ ἀληθεία ἡ ἀκρίβεια αΰτη ούκ ήδύνατο ήδέως είς τὰ ὧτα τῶν δμηρικῶν ἀκροατῶν ηγείν, εί μη ούτοι έκ της ιδίας μνήμης έκρινον.

'Αλλά, καὶ εἰ οἱ περὶ τὸν Wolf ἦδύναντο ἡμῖν ἀποδεῖξαι, ὅτι οἱ πολυμνήμονες ἐν τῷ ὁμηρικῷ αἰῶνι ἦσαν ἐκτακτα

<sup>1)</sup> οδυσσ. Θ 492.

φαινόμενα, πάλιν οὐα ἔστι δυσχερές, ἵνα ταῦτα μετὰ τοῦ ποιητοῦ συνδέσωμεν. Διότι ἀείποτε οἱ μεγάλοι νόες εὖρου θερμοὺς θαυμαστὰς καὶ ὁπαδούς. Ὁ μὲν Σωκράτης ἔσχε τὸν Πλάτωνα, ὁ δὲ Πλάτων τὸν ἀριστοτέλη. Ἐπειδὴ ἡ ἔλξις οὐα ἔστι νόμος μόνον τοῦ ὑλικοῦ, ἀλλὰ καὶ τοῦ ἡθικοῦ κόσμου, οἱ μεγάλοι νόες ἔλκουσι περὶ ἑαυτοὺς τοὺς μικροτέρους. ἀλλά, καὶ εἰ παρὰ φύσιν οὕτε ὁ ὁμηρικὸς αἰὼν πολυμνήμων ἦν, οὕτε τὰ ἔκτακτα τῆς ἰσχυρᾶς μνήμης φαινόμενα τὸν Ὁμηρον περιέβαλλον, πάλιν τοῦ ἔργου μερισθέντος τὰ ὁμηρικὰ ἔπη ἡδύναντο διαιωνισθῆναι. Διότι τὸ διαδέχεσθαι ἀλλήλους ἐπὶ τῶν Τρωικῶν ἤδη γνωστὸν ἦν, ὡς αὐτοῦ τοῦ ὑμήρου μαρτυροῦντος ἐν τῷ τετάρτψ κεφαλαίφ δειχθήσεται.

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Γ΄.

Περί Όμηριδων και δαψωδων.

Τίς ἡ τῶν Ομηριδῶν πρὸς τὸν Όμηρον σχέσις; Πόθεν οὖτοι τὸ ὄνομα ἔσχον; Τὰ ζητήματα ταῦτα ἠγέρθησαν ἐν τῆ ἀρχαιότητι, καὶ ἐν τοῖς νεωτέροις χρόνοις. ἀλλὰ
δυστυχῶς οὖτε τότε, οὖτε νῦν τὸν ἐρευνητὴν εἰς βέβαια
καὶ ἀναμφίλεκτα συμπεράσματα ἄγουσιν. Διότι ἡ μὲν
ἐτυμολογία τοῦ ὀνόματος αὐτῶν παρεδόθη ἡμὶν ἐν μύθοις,
αἱ δὲ περὶ τούτων εἰδήσεις εἰσὶ φειδωλαί. Κατά τινα ὑπὸ
τοῦ Σχολιαστοῦ¹) τοῦ Πινδάρου παραδεδομένον μῦθον οἱ
Όμηρίδαι ἦσαν ἀπόγονοι τοῦ Όμήρου. Τοῦτο ἐπίστευεν ὁ
Κράτης, δν ἐλέγχει ὁ Σέλευκος. Κατ' ἄλλον οἱ Όμηρίδαι
ἔσχον τὸ ὄνομα οὐχὶ ἐκ τοῦ Όμήρου, ἀλλ' ἐκ τῶν ὁμήρων.
Διότι αἱ γυναῖκες τῶν Χίων παραφρονήσασαι ἦλθον εἰς

<sup>1)</sup> Els Νέμ. ΙΙ, 1 "Ομηρίδας έλεγον το μέν ἀρχαῖον τοὺς ἀπο τοῦ Όμήρου γένους, οῖ καὶ τὴν ποίησιν αὐτοῦ ἐκ διαδοχῆς ἦδον · μετὰ δὲ ταῦτα καὶ οἱ ἑαψωδοί, οὐκέτι τὸ γένος εἰς Όμηρον ἀνάγοντες."

ἐζοιδας πρὸς τοὺς ἄνδρας, ἀλλ' ἀλλήλοις ὅμηρα δόντες, νυμφίους καὶ νύμφας, ἐπαύσαντο, ὧν οἱ ἀπόγονοι ἐκλήθησαν Ὁμηρίδαι¹). Οἱ μῦθοι οὖτοι διδάσκουσι μὲν ἡμᾶς, ὅτι οἱ Ὁμηρίδαι ὑπῆρχον ἤδη ἐν παναρχαίοις χρόνοις, καθ' οὕς τοιοῦτοι μῦθοι ἐπλάσσοντο, ὅμως οὐ δυνάμεθα ἀνακαλύψαι, εἰ οὖτοι μετὰ τοῦ ποιητοῦ διά τινος συγγενείας συνεδέοντο. Πιθανὸν δὲ φαίνεται, ὅτι οὐδεμίαν ἄλλην πρὸς τὸν Ὅμηρον σχέσιν εἶχον, ἢ ὅτι οὖτοι τὰ ὁμηρικὰ ἔπη ἄδοντες καὶ ἴδια ποιοῦντες τοῦτον ὡς μέγαν ποιητὴν καὶ τῆς ἰδιάς τέχνης ἥρωα ἐτίμων²).

Οἱ Ὁμηρίδαι τὸ κατ' ἀρχὰς ἦσαν ποιηταί, ἢ ἀοιδοί, βραδύτερον ὅμως τῆς ποιητικῆς γονιμότητος ἐκλιπούσης ψιλοὶ ἑαψωδοὶ κατὰ τὴν μεταγενεστέραν τῆς λέξεως σημασίαν κατέστησαν. Ἐν τοῖς πρώτοις χρόνοις τοῖς μεθ' "Ομηρον οἱ Ὁμηρίδαι ἦσαν φύλακες τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν³), ἀλλὰ δυστυχῶς οὐχὶ πιστοί. Διότι πολλὰ ὑποβαλόντες πρῶτοι τὰ ὁμηρικὰ ἔπη διέφθειραν. Καὶ δὴ ὁ τελευταῖος τῶν Ὁμηριδῶν, ὁ Κύναιθος, ἐλέγχεται διὰ τοῦτο¹). Παρὰ τὸν Κύναιθον γινώσκομεν μὲν ἐκ τοῦ Σονίδα καὶ ἀλλον Ὁμηρίδην, τὸν Παρθένιον, ἀλλὰ δυστυχῶς μόνον ἐκ τοῦ ὀνόματος. "Αξιον δὲ σημειώσεως νομίζομεν, ὅτι ἤδη ὁ πατὴρ τῆς ἱστορίας ὑποβολὰς ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσιν εῦρισκεν. Διότι λέγει ὁ) ,,οὐ γάρ τινα ἔγωγε οἶδα ποταμὸν Ὠκεανὸν ἐόντα, "Ομηρον δὲ ἤ τινα τῶν πρότερον γενομένων ποιητέων δο-

<sup>1)</sup> Άρποκο. ἐν λ. "Ομηρίδαι ' γένος ἐν Χίφ, ὅπερ ἀκουσίλαος ἐν γ΄, Ἑλλάνικος ἐν τῷ ἀκλαντίδι ἀπὸ τοῦ ποιητοῦ φησιν ἀνομάσθαι. Σέλευκος δὲ ἐν β΄ Περὶ βίων ἀμαρτάνειν φησὶ Κράτητα νομίζοντα ἐν ταῖς ἱεροποιίαις Ὁμηρίδας ἀπογόνους εἰναι τοῦ ποιητοῦ ' ἀνομάσθησαν γὰρ ἀπὸ τῶν ὁμήρων, ἐπεὶ αἱ γυναῖκές ποτε τῶν Χίων ἐν Διονυσίος παραφρονήσασαι εἰς μάχην ἦλθον τοῖς ἀνδράσι, καὶ δόντες ἀλλήλοις ὅμηρα νυμφίους καὶ νύμφας ἐπαύσαντο, ὧν τοὺς ἀπογόνους Όμηρίδας λέγουσιν." 2) Nitzsch, De Historia Homeri σελ. 128. Παράβαλ. Gräfenhan, Geschichte der class. Phil. I, σελ. 53. 3) Πλάτ. Φαϊδρ. 252 Β. 4) Σχολ. Πινδ. Νεμ. ΙΙ, 1 "ἐπιφανεῖς δὲ ἐγένοντο οἱ περὶ Κύναιθον, οὕς φασι πολλὰ τῶν ἐπῶν ποιήσαντας ἐμβαλεῖν εἰς τὴν ὑμήρου ποίησιν." Εὐσταθ. σελ. 6 "Ἐλυμήναντο δέ, φασίν, αὐτῷ πάμπολλα οἱ περὶ τόν Κύναιθον καὶ πολλὰ τῶν ἐπῶν αὐτοὶ ποιήσαντες παρενέβαλον. 5) ΙΙ, 23.

κέω τὸ οὖνομα ευρόντα ες την ποίησιν εσενείκασθαι." Λοιπον νομίζει δ Αλικαρνασσεύς, ότι τὰ περί Ώκεανοῦ οί πρότερον ποιηταί είς την ποίησιν είσηνεγκον. Ένταῦθα δμως γεννάται τὸ ζήτημα, τίνας ποιητάς νοεί ὁ ἱστορικός, τούς προομηρικοίς, ών Ίσως ἄσματα ὁ Μελησιγενής έν τοῖς έπεσιν ενύφανεν, η τούς μεθ' Όμηρον ποιητάς, ώς τούς Όμηρίδας, οίτινες είς τὰ όμηρικὰ ἔπη στίχους ὑπέβαλον. Εὐτυχῶς αὐτὸς ὁ Ἡρόδοτος έρμηνεύει έαυτόν. Διότι κατ' αὐτὸν οί προομηρικοί λεγόμενοι ποιηταί ἦσαν τοῦ τε Όμήρου καὶ Ἡσιόδου μεταγενέστεροι ,,οἱ δὲ πρότερον ποιηταὶ λεγόμενοι τούτων των ανδρών (τοῦ Όμήρου καὶ Ἡσιόδου) γενέσθαι ύστερον, έμοιγε δοκέειν, έγένοντο"1). Τὸ σημειωθέν χωρίον έστὶ σπουδαΐον καὶ κατὰ τοῦτο, ὅτι κατὰ τῆς Πεισιστρατείου συναρμογής μαρτυρεί. Εὶ ὁ πατήρ τῆς ίστορίας Πεισιστράτειον συναρμογήν έγίνωσκεν, ἆρά γε οὐκ ώφειλεν ένταθθά γε μυείαν ταύτης ποιήσασθαι καί τούς συναρμογείς διὰ τὰ περί Διεανοῦ ελρημένα ελέγξαι; Πρὸς δε λέγεται, ότι οἱ Όμηρίδαι σχολάς ἀπετέλουν. Ὁ Leutsch 2) δέχεται δύο ἐπικὰς σχολάς, ὧν ή μὲν πρεσβυτέρα, ή δὲ νεωτέρα ην. Η μεν πρώτη ώς άρχηγον και πρότυπον τον "Ομηρον έχουσα επί τε της μικράς Ασίας και τών νήσων ήκμαζεν. Ἡ δὲ νεωτέρα, ῆς ἀρχηγός ὁ Ἡσίοδος, ὑπῆρχεν εν τη εὐρωπαϊκή Έλλάδι. Καὶ ή μεν όμηρική ἦν ζωηρά καὶ δραματική, ή δὲ ήσιόδειος σπουδαία καὶ διδακτική. Τὰ τοιαῦτα όμως εἰσὶν εἰκασίαι καὶ πλέον οὔ. Όμολογουμεν, ότι τὸ ἐν Σμύρνη ὑμήρειον εὐνοεῖ τὴν τοιαύτην είκασίαν, άλλὰ πόσον ἀρχαῖον ἦν τοῦτο; Διὰ ταῦτα ούχι αδίκως τα περί τοιούτων σγολών λεγόμενα απορρίπτει 6 G. Hermann 3).

Κατ' δλίγον τὸ τῶν Όμηριδῶν ἐπιτήδευμα ἐπεξετάθη εἰς πολλούς, οἵτινες ὁ αψω δοὶ ωνομάσθησαν. Τὸ ὄνομα τοῦτο ἦν μὲν ἄγνωστον ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς χρόνοις (ἐν γε τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσιν οὐ γίνεται μιεία τούτου), ὅμως οἱ

<sup>1)</sup> II, 53. 2) The baidis cycl. reliquiae Gott. 1830  $x \in \varphi$ . III. 3) Dissertatio de interpolationibus Homeri.

δαψωδοί οθτω πρωίμως υπηργον, ώστε ο Welcker 1) τίθησιν (οὐχὶ ἀνευ ὑπερβολῆς) αὐτοὺς παραλλήλως πρὸς τοὺς ἀοιδούς. Καὶ ἐν τῆ ἀρχαιότητι αἱ γνῶμαι ἦσαν διηρημέναι περί της παραγωγής τούτου τοῦ ὀνόματος. Καὶ δὴ ἐν τοῖς ανεκδότοις τοῦ Villoison ευρίσκομεν δύο παραγωγάς. Κατά μέν την πρώτην έκ τοῦ δάβδος καὶ ἄδειν παράγεται2). Διότι κατά την μαρτυρίαν τοῦ Σγολιαστοῦ οἱ μεθ' Όμηφον ήδον τὰ ἐπη δαφνίνην δάβδον ως σύμβολον τοῦ Απόλλωνος εν γερσίν έγοντες. Την αθτην παραγωγην δίδωσιν ήμῖν καὶ ὁ τοῦ Πινδάρου Σχολιαστής τὸν Καλλίμαχον μάρτυρα ἐπικαλούμενος 3). Κατὰ δὲ τὴν δευτέραν ἐκ τοῦ δάπτειν ώδην παράγεται. Διότι κατά τὸν ἐν τοῖς ἀνεκδότοις τοῦ Villoison Σχολιαστὴν οἱ μεθ' "Ομηφον ἦδον τὰ ἔπη ούχὶ συνεχώς, άλλὰ στίχους ένθεν κάκεῖθεν λαμβάνοντες καὶ τούτους εἰς νέον ἆσμα συρράπτοντες ἦδον αὐτὸ ἐν γάμοις, γενεθλίοις καὶ τοιαύταις έφρταῖς 4). Έκ τῶν δύο τούτων παραγωγών ή δευτέρα φαίνεται πιθανωτέρα. Διότι ή πρώτη καὶ γραμματικάς δυσκολίας, ώς ξκαστος παρατηρεί, παρέχει και επουσιώδές εστιν, δτι οί δαψωδοί δάβδους εν χερσίν έφερον. Διότι και πολλοι άλλοι, ώς οί ίρεις, καίπερ δάβδους φέροντες, ούκ έλαβον τὸ ὄνομα έκ τούτου.

Τῆ δευτέρα δμως παραγωγῆ δίδονται δύο έρμηνεῖαι. Κατὰ μὲν τὴν πρώτην τῶν δμηρικῶν ἐπῶν διασπασθέντων

<sup>1)</sup> Der epische Cyklus I, 359. 2) Anecd. Vill. II, 182 "Ραψφδία δὲ εἴρηται ἡ ἐπὶ ῥάβδῳ ϣδή · οἱ γὰρ μεθ' Όμηρον τὰ αὐτοῦ ποιήματα περιερχόμενοι ἦδον, ῥάβδον δαφνίνην κατέχοντες, σύμβολον Ἀπολλωνιτικὸν (δ. Ἀπολλωνιακόν). 3) Els Νέμ. II, 1 "Τοὺς ῥαψωδοὺς οἱ μὲν ῥαβδωθοὺς ἐτυμολογοῦσι διὰ τὸ μετὰ ῥάβδου δηλονότι τὰ Όμήρον ἔπη διεξιέναι. Καλλίμαχος . . . "4) Anecd. Vill. II, 182 "Η ἀπὸ τοῦ ῥάπτειν, ὅπέρ ἐστι τὰ διεστῶτα καὶ διακεχωρισμένα εἰς ἕν συνάπτοντα ὑγιάζειν . . . ᾿Απὸ τοῦ ῥάπτω οὖν τούτου ὁ μέλλων γίνεται ῥάψω, ἀφ' οὖ παρήγαγον ῥαψωδία. Οἱ γὰρμεθ' Όμηρον, ὡς προείρηται, περιερχόμενοι καὶ ἄδοντες τὰ αὐτοῦ, οὐκ ἐφεξῆς, ὡς νῦν κεῖνται οἱ στίχοι, οὕτως ἔλεγον ἀκολούθως ἐπιδεικνύμενοι, ἀλλ ἐντεῦθεν κὰκεῖθεν, λόγου χάριν ἀπὸ τοῦδε τοῦ σελιδίου ἔνα στίχον καὶ ἀφ' ετέρου σελιδίου ἕνα καὶ ἀπ' ἄλλου ἄλλον λαβόντες, καὶ οὕτω συνάγοντες τοὺς διεστῶτας στίχους εἰς ἔν . . . . "

οί δαψωδοί συρράπτοντες ταῦτα ἦδον 1). Κατὰ δὲ τὴν δευτέραν, ήν δίδωσιν ήμιν ο Φιλόχορος, οί δαψωδοί έσγον τὸ ὄνομα εκ τοῦ συντιθέναι καὶ συρράπτειν την ωδήν 2). Η δεντέρα έρμηνεία εστί πιθανωτέρα. Διότι εν τοῖς άργαιοτέροις χρόνοις, καθ' ούς τὸ ὄνομα τοῖς δαψωδοῖς ἐδόθη, οδτοι ποιητικήν τινα φαντασίαν έχοντες καὶ μικράς τινας ώδάς, ώς τους καλουμένους δμηρικούς ύμνους, ποιούντες προύτασσον μερών τινων ή όλοκλήρου της Ίλιάδος καὶ Όδυσσείας. Ταύτην δε την ελαασίαν αυρούσιν δ΄ τε Ήσίοδος (;) καὶ Πίνδαρος 3). Διὰ τὴν ποιητικὴν δέ ταύτην άξίαν οί δαψωδοί εν τοις άρχαιοτέροις χρόνοις ού σμικρον ξτιμώντο. Έν τοῖς χρόνοις δίμως τοῦ Σωκράτους ώς ηλίθιοι 4) ψέγονται, άτε γινώσκοντες μέν από μνήμης τὰ όμηρικά έπη, δίμως της εν τούτοις εννοίας όλιγωροῦντες 5). Αλλ' οὐ δικαίως ψέγονται ὑπὸ τῶν φιλοσόφων Πλάτωνος καί Ξενοφώντος. Διότι οἱ δαψωδοὶ οὔτε φιλόσοφοι, οὔτε διδάσκαλοι τῆς ήθικῆς ἦσαν. Εἰρήσθω δ', ὅτι καὶ αί ύπόνοιαι, δι' ας οί φιλόσοφοι εκείνοι εσεμνύνοντο, μάλιστα ημαρτημέναι είσίν. Η αίτία έγκειται το μέν τοῖς

Ἐν Δήλω τότε πρώτον ἐγὼ καὶ Όμηρος ἀοιθοὶ μέλπομεν, ἐγ νεαροῖς ὕμνοις ῥάψαντες ἀοιθήν, Φοῖβον ἀπόλλωνα γρυσάορον, ὅν τέκε Δητώ.

3) Πίνδ. Νέμ. ΙΙ,

Όθεν περ καὶ Όμηρίδαι ράπτῶν ἐπέων ταπολλ' ἀοιδοὶ ἄρχονται Διὸς ἐκ προοιμίου.

<sup>1)</sup> Εὐστάθ. σελ. 6 "Σποράδην γάρ, φασί, κειμένης καὶ κατὰ μέρος διηρημένης τῆς ὁμηρικῆς ποιήσεως, οἱ ἄδοντες αὐτὴν συνέρραπτον οἶον τὰ εἰς
εν ὕφος ἀδόμενα." Σχολ. Πινδ. εἰς Νέμ. "Οἱ δέ φασι τῆς Ὁμήρου ποιήσεως μὴ ὑφ εν συνηγμένης, σποράδην δὲ ἄλλως καὶ κατὰ μέρη διηρημένης,
όπότε ἡαψωδοῖεν αὐτήν, εἰρμῷ τινι καὶ ἡαφῆ παραπλήσιον ποιεῖν, εἰς εν αὐτὴν ἄγοντας." 2) Σχολ. Πινδ. εἰς Νεμ. ΙΙ, 1 "Φιλόχορος δὲ ἀπὸ τοῦ συντιθέναι καὶ ἡάπτειν τὴν ῷδὴν οὕτω φησὶν αὐτοὺς προσκεκλῆσθαι · δηλοῖ δὲ
'Ησίοδος λέγων

ἀπροαταῖς, τὸ δὲ τοῖς ἑαψφδοῖς. Διότι ἐπὶ τοῦ Πελοποννησιακοῦ πολέμου ὁ τῶν Ἑλλήνων ζῆλος πρὸς ἀπρόασιν ἑαψφδῶν ἐψυχράνθη. Διότι οὖτοι τότε μᾶλλον ἐπ τῶν συγχρόνων πολιτικῶν γεγονότων, ἢ ἐπ τῆς ἀπροασεως ἀρχαίων μύθων ἐθερμαίνοντο. Οἱ δὲ ἑαψφδοὶ οὔτε ἐξ ἐνθουσιασμοῦ πρὸς τὸν θεσπέσιον ποιητήν, οὔτε, ὅπως ὑπὸ τοῦ πλήθους χειροπροτηθῶσιν, ἀλλὰ πέρδους ἕνεκεν τὰ ὁμηρικὰ ἔπη ἦδον¹).

Μέχρις ἡμῶν περιεσώθησαν ὀνόματά τινα ἐξόχων ἑαψωδῶν, τοῦ σχεδὸν μυθικοῦ Κρεωφύλου τοῦ Σαμίου, τοῦ καὶ Ὁμηρίδου ὀνομαζομένου Κυναίθου, καὶ τοῦ Νικοκλέους τοῦ πρῶτον τὸν Ἡσίοδον ἑαψωδήσαντος. Ὁ μὲν Πλάτων μνημονεύει Μητροδώρου τοῦ Λαμψακηνοῦ, Στησιμβρόταν τοῦ Θασίου, τοῦ Γλαύκωνος ἢ Γλαύκου καὶ τοῦ φερωνύμου τοῦ διαλόγου Ἰωνος, ὁ δὲ ᾿Αριστοτέλης ²) τοῦ Σωσιστράτου, τὰ δὲ ἐνετικὰ σχόλια ³) τοῦ Ἑρμοδώρου καὶ ὁ Σουίδας ¹) τοῦ Κνωσίου Θαλήτα. ᾿Αλλ᾽ ἀμφίβολον, εἰ ἔστιν ὁ αὐτὸς τῷ ὑπὸ Πλουτάρχου μνημονευομένω, ὅστις ἢν σύγχρονος τοῦ νομοθέτου Λυκούργου.

Λοιπὸν πρῶτον οἱ Όμηρίδαι καὶ εἶτα οἱ ξαψφδοὶ ἦσαν οἱ διάδοχοι τῶν ἀρχαίων ἀοιδῶν, πρὸς οῦς οὐ μόνον ἐσωτερικῶς, ἀλλὰ καὶ ἐξωτερικῶς διέφερον. Λιότι, ἐν ὧ τῷ ἄσματι τοῦ ἀρχαίου ἀοιδοῦ ὑπεβοήθει τετράχορδος λύρα, ὁ ξαψφδὸς οὐδὲν ἄλλο εἶχεν ἐν χερσίν, ἢ τὴν δαφνίνην ῥάβδον. Εἰ καὶ οὐ δυνάμεθα ὁρίσαι τὴν ἐποχὴν ταύτης τῆς μεταβολῆς, ὅμως φαίνεται πιθανόν, ὅτι ἐπὶ Τερπάνδρου (660 Π·Χ), ὡς ὁ Grote 5) εἰκάζει, ἡ ἀρχαία μουσικὴ ἀπήρεσκεν. Λιότι οὖτος οὐ μόνον τὰ αὐτοῦ ποιήματα περιέβαλε μέλεσιν, ἀλλὰ καὶ τὰ ὁμηρικὰ ἔπη 6). Ἡ δὲ μεταβολὴ συνεβάλετο ἴσως πρὸς ἐντελῆ τῆς μουσικῆς κατάλειψιν. Ωπωσδήποτε οἱ ξαψφδοὶ τὴν λύραν τοῦ ἀρχαίου

<sup>1)</sup> Παράβαλ. Gräfenhan, Geschichte d. class. Phil. I, 56. 2) Περὶ ποιητ. XXXII, 16. 3) Εἰς Ἰλιάδ. Φ 26. 4) Έν λ. Θαλ. 5) II, 134. 6) Πλουτ. Περὶ μουσικ. "Καὶ γὰρ τὸν Τέρπανδρον, ἔφη, κιθαρφδικῶν ποιητὴν ὅντα νόμων, κατὰ νόμων ἕκαστον τοῖς ἔπεσιτοῖς αὐτοῦ καὶ τοῖς Ὁμήρου μέλη περιτιθέντα, ἄδειν ἐν τοῖς ἀγῶσιν."

αοιδοῦ καταλιπόντες εἰς χειρονομίας ἐτράπησαν, μέχρις ὅτον τοὺς τρόπους τῶν δραματικῶν ὑποκριτῶν προσεπέλασαν ¹). Καὶ ἐν τούτοις ζητητέαι αἱ πρῶται ἀρχαὶ οὐ μόνον τοῦ δράματος, ἀλλὰ καὶ τῆς ὑητορικῆς.

Βραδύτερον οἱ ὁαψωδοὶ καὶ ἐν τοῖς θεάτροις τὰ ὁμηοικά έπη υπεκρίνοντο, ώς έκ τινων αρχαίων μαρτυριών μανθάνομεν<sup>2</sup>). Διὰ τοῦτο άμαρτάνει ὁ Β. Thiersch νομίζων, ότι ή δραματική των δμηρικών επών παράστασις έν τοῖς γρόνοις τῶν ὑμηριδῶν καὶ ὁαψωδῶν πίπτει, καὶ δτι δήθεν δ Εὐστάθιος διὰ τής φράσεως οἱ ὕστερον τούτους νοεί 3). Διότι οὐ μόνον ὁ Εὐστάθιος άλλαχοῦ έρμηνεύει 4), ", τι διὰ τῆς φράσεως ἐκείνης ἐννοεῖ, ἀλλὰ καὶ δ Αθήναιος, έξ οδ οδτος την είδησιν ήντλησε, μαρτυρεί. 5). Ο δέ Gräfenhan 6) την δραματικήν ταύτην παράστασιν ύπ' όψιν έχων καὶ παρατηρών, δτι βραδύτερον μέν τὸ όνομα δαψωδία αὐθαιρέτως ἐσήμαινε τὸ νῦν καλούμενον βι βλίον, εν τοῖς ἀρχαιοτέροις ὅμως χρόνοις ὅλον τι, ὡς τὰ Νίπτρα, τὰ ἐν Δακεδαίμονι κτλ. εύρίσκει ἄπορον, ὅτι ὁ αὐτὸς δαψωδὸς ηδύνατο οῦτω μεγάλα ἄσματα ἆσαι. Ἐπειδή όμως την δραματικήν της δμηρικής ποιήσεως παράστασιν μεταγενεστέραν εδείξαμεν, ή απορία κατά το πλείστον τούς

<sup>1)</sup> Πλάτ. Ίων 535 Ε "Καθορώ γὰρ ξκάστοτε αὐτοὺς ἄνωθεν ἀπὸ τοῖ βήματος κλαίοντάς τε καὶ δεινὸν εμβλέποντας καὶ συνθαμβοῦντας τοῖς λεγομένοις. Δεῖ γάρ με καὶ σφόδρ αὐτοῖς τὸν νοῦν προσέγειν : ὡς ἐὰν μὲν αὐτοὺς κλαίοντας καθίσω, αὐτὸς γελάσομαι ἀργύριον λαμβάνων, ἐάν δὲ γελωντας, αὐτὸς κλαύσομαι ἀργύριον ἀπολλύς. "2) Εύστάθ. εἰς Ἰλιάδ. σελ. 6 "Εί δὲ καὶ τὴν Όμηρικὴν ποίησιν οἱ ὕστερον ὑπεκρίνοντο δραματικώτερον, την μεν Οδύσσειαν εν άλουργοῖς έσθημασι, την δε Ιλιάδα εν έρυθροβαφέσιν ... Ο δε ποιητής εί και δραματικώς έγραψεν, άλλ' ουκ εδραματούργησε σμηνικώς." Παράβαλ. Σουίδ. εν λ. Μέγα. Έτυμ. σελ. 703, 33. 3) Ueber das Zeitalter und Vaterland des Homer σελ. 104 "Wenn dies richtig ist, so fiele die Zeit der scenischen Darstellung des Homer in die Zeit der Homeriden und Rhapsoden, und diese selbst wären die spätern (of voregov). " 4) Eis Τλιάδ. Ω 486 σελ. 1360 "Καὶ ὁ Φαληρεύς Δημήτριος, ὅς πρώτος εἰς θέατρον παρήγαγε, φασί, δαψωδούς τούς καὶ δμηριστάς καλουμένους. " 5) ΧΙΥ, 12 , Τους δε νυν διηριστάς ονομαζομένους πρώτος είς τα θέατρα παρήγαγε Δημήτριος ὁ Φαληρεύς." 6) Geschichte der class. Phil. I, 56.

μεταγενεστέρους χρόνους ἀφορᾶ. ἀλλὰ καὶ ἄν μέχρι τῶν δμηρικῶν χρόνων προβαίνη, οὐδὲν τὸ ἄπορον. Διότι τὸ ἀλλήλους διαδέχεσθαι ἐπὶ τῶν Τρωικῶν ἤδη γνωστὸν ἦν, ὡς ἐν τῷ ἐπομένῳ κεφαλαίῳ δῆλον ἔσται.

Τελευταΐον έξετάζομεν την παρά τοῖς δαψωδοῖς τῶν δμηρικών έπων τύχην. Είτε διὰ τῆς γραφῆς ταύτα παρεδίδοντο, είτε διὰ στοματικής παραδόσεως ἀπὸ γενεᾶς εἰς γενεάν κατέρρεον, εἰκάζομεν, ὅτι καὶ πολλάς μεταβολάς ύπέστησαν, καὶ πολλά άλλότρια εν τούτοις εἰσέρρευσαν. Διότι, αν μεν δεχθωμεν το πρώτον, ή άνευ πριτικής έπιτηρήσεως καὶ παραβολης των διαφόρων χειρογράφων αντιγραφή πολλών μεταβολών πρόξενος εγένετο. "Αν δε την διάδοσιν, πρόδηλον, ότι αί μεταβολαί είσι πλείονες. Καί δή ως μεταβολής τεκμήριον δείκνυται τὸ δίγαμμα. Διότι έν τοῖς χρόνοις, καθ' ούς τὰ όμηρικὰ ἔπη ἐποιήθησαν, τὸ δίγαμμα ην σύμφωνον, καὶ ώς τοιοῦτον εν τη κατασκευή των στίχων ελαμβάνετο. Τοῦτο όμως οἱ ἀλεξανδρινοὶ κριτικοί εν ούδενι των αρχαίων χειρογράφων εύρόντες ούκ ανεγνώριζον εν τῷ Ὁμήρω, εν ῷ ανεγνώριζον αὐτὸ εν τοῖς μεταγενεστέροις τούτου ποιηταίς.

Ό δὲ ἱστορικὸς Grote ἀνευρίσκει πολλὰ αἴτια εἰς τὴν ἀλλοίωσιν τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν συμβαλόντα. Καὶ τὰ μὲν τούτων ἐν τοῖς ὁαψωδοῖς, τὰ δὲ ἐν τοῖς τούτων ἀκροαταῖς κεῖνται. Διότι ἥ τε συνείδησις δημιουργικῆς τινος δυνάμεως παρώτρυνε τοὺς ὁαψωδούς, ὅπως πολλὰ μέρη τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν διὰ πλειόνων χρωμάτων κοσμῶσι, καὶ φιλοτιμία τις ἐν τούτοις διηγείρετο, ὅπως μνημεῖα τοῦ ἰδίου πνεύματος ἐν τοῖς ἀθανάτοις τοῦ ὑμήρου ἔπεσι παρεμβάλλωσιν¹). ἀλλὶ οἱ τούτων ἀκροαταὶ παρεῖχον πλείονας ἀφορμάς. Διότι συνήθως ἐν ταῖς διαφόροις συναθροίσεσι τοῦ λαοῦ ἦδον κατ' ἐκλογήν. Ἐπὶ τῶν Τρωικῶν ἤδη οἱ ἀοιδοὶ ἄδουσι τὸν Τρωικὸν μῦθον οὐχὶ κατὰ σειράν, ἀλλὰ κατὰ τὴν ἐπιθυμίαν τῶν ἰδίων ἀκροατῶν. Ἐν τῆ Ὀδυσ-

<sup>1)</sup>  $\Pi\alpha\varrho\acute{\alpha}\beta\alpha\lambda$ . L. Friedländer, Die Homerische Kritik von Wolf bis Grote  $\sigma\epsilon\lambda$ . 20.

σεία γε ο Δημόδοπος, άφ' οὖ ἦσε τὰ κατὰ τὸ νεῖκος τοῦ Όδυσσέως καὶ Αγιλλέως, μεταβάς κατά τὴν ἐπιθυμίαν τοῦ πλανωμένου ήρωος άδει τον δούρειον ίππον ('Αλλ' άγε δη μετάβηθι καὶ ἵππου κόσμον ἄεισον). Τὸ αὐτὸ λοιπον εποίουν και οί δαψωδοί. Και έν μεν τοῖς χαλκείοις καὶ ταῖς λέσγαις ἦδον ἴσως τὰ κατὰ τὸν Θερσίτην, παρὰ δε τοῖς ανειμένη διαίτη χρωμένοις ήγεμόσι καὶ πλουσίοις την μίξιν τοῦ "Αρεως καὶ τῆς 'Αφροδίτης, παρὰ δὲ τοῖς ναύταις τὰς πλάνας τοῦ 'Οδυσσέως, παρὰ δὲ τοῖς ποιμέσι τὰ τοῦ Εὐμαίου, παρὰ δὲ τοῖς Αργείοις τὰ μέρη, ἐν οῖς οὖτοι έπαινοῦνται, παρά δὲ τοῖς Αθηναίοις τὰ χωρία, ἐν οἶς οδτοι δνομάζονται καὶ τὰ λοιπὰ καθ' δμοιον τρόπον. Ούτω λοιπόν ύπό τὸν σφοδρὸν τῶν ἀκροατῶν ἔπαινον, ὡς δοθως ο Mützell 1) παρατηρεί, ή ώδη διάφορος εν τῷ στόματι των δαψωδων διεπλάσσετο, και είκονες και έπεισόδια ίσως δὲ καὶ ἀρεστοὶ τῷ λαῷ στίχοι ἐξ ἄλλων ἐπῶν παρενεβάλλοντο, όπως οἱ κολακενόμενοι δαψωδοὶ τὸ κολακεῦον απροατήριον αντικολακεύσωσιν. Διά τοῦτο δικαίως Ἰσως οί 'Αλεξανδρινοί τὰς ὑπ' αὐτών εύρισχομένας διαφωνίας τοῖς δαψωδοῖς ἀπέδιδον 2). 'Αλλὰ διὰ ταῦτα οὐ δυνάμεθα ελκάσαι, δτι όλως τὰ δμηρικὰ ἔπη ήλλοιώθησαν. άλλα αίτια πολλούς νεωτερισμούς καὶ μεγάλας μεταβολάς απέκρουον. Τὰ τοῦ Ομήρου Επη επλήρουν δλόκληρον την ψυχήν τοῦ δαψωδοῦ, καὶ ὁ εὐρυθμος τῶν ὁμηρικῶν λέξεων καὶ στίχων τόνος πᾶν αλλότριον εξώθει. ή δ' ατομική τοῦ βαψωδοῦ ὕπαρξις ἐν τῆ μακρᾶ σπονδῆ τῶν δμηρικῶν έπων, ούτως είπειν, κατανηλίσκετο είς τὸ μέγεθος τοῦ πνεύματος, οδ διερμηνεύς ήν, δ δε τρόπος της τε σκέψεως και της αισθήσεως αὐτοῦ κατά τὸν όμηρικὸν εμορφοῦτο. Τὰ μεγάλα λοιπὸν τῶν δμηρικῶν ἐπῶν διαγράμματα, τὸ τῆς γλώσσης υφος και καθ' όλου αι πλείσται λέξεις τὴν των δαψωδων διαφθοράν διέφυγον και μέχρις ήμων πεοιηλθον.

De emendat. Theogon, Hesiod. I σελ. 127.
 Welcker, Der epische Cyklus I, 404.

Οἱ ὁαψφδοὶ ἦδον οὐ μόνον τὰ ὁμηρικὰ ἔπη, ἀλλὰ καὶ ἄλλα, ὡς τὰ τοῦ Ἡσιόδου, τὰ τοῦ ᾿Αρχιλόχου¹), τὰ τοῦ Μιμνέρμου, τὰ τοῦ Φωκυλίδου καὶ ἄλλων, δηλαδὴ ἦδον οὐ μόνον ἔπη, ἀλλὰ καὶ λυρικὰ καὶ ὶαμβικὰ ποιήματα. Οἱ δ΄ ᾿Αθηναῖοι ἐψήφισαν σὺν τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσι τὴν Περσηίδα τοῦ Χοιρίλου ἀναγνώσκεσθαι²). ᾿Αλλ᾽ ὅμως τὸ κύριον τῶν ὁαψφδῶν μέλημα ἦσαν τὰ τοῦ ἀρίστου καὶ θειοτάτου τῶν ποιητῶν ἔπη³).

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Δ΄.

Περί τῆς Αυκουργείου ἀντιγραφῆς καὶ Πεισιστρατείου ἐκδόσεως τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν.

Έν τῷ πρώτῳ κεφαλαίῳ τούτον τοῦ βιβλίον εἰδομεν, ὅτι ὁ Ανκοῦργος κατὰ τὴν μαρτυρίαν τεσσάρων Ἑλλήνων συγγραφέων τὰ ὁμηρικὰ ἔπη ἐκ τῆς ᾿Ασίας εἰς τὴν Ἑλλάδα ἐκόμισεν. ᾿Αλλ' ὁ W. Müller ἀρνεῖται τὴν ὑπὸ τοῦ νομοθέτον εἰσαγωγὴν τῆς ὁμηρικῆς ποιήσεως εἰς τὴν Σπάρτην διὰ δύο αἰτίας πρῶτον, ὅτι δῆθεν οἱ Σπαρτιᾶται οὔτε γράφειν, οὔτε ἀναγινώσκειν ἐγίνωσκον ⁴), καὶ εἶτα ὁ τῶν Σπαρτιατῶν νομοθέτης τὴν Ὀδύσσειαν ὡς εἰκονίζουσαν οἰκιακὴν ἡθικὴν οὖκ ἡδύνατο κομίσαι ⁵). Ὁ συγγραφεὺς νοεῖ, ὅτι ἐν ῷ οἱ ἄλλοι Ἑλληνες τἡν τε γραφὴν καὶ ἀνάγνωσιν ἐγίνωσκον, οἱ Σπαρτιᾶται ἡγνόονν ταῦτα. Τοῦτο ὅμως ὑπερβολή ἐστιν. Διότι οἱ Σπαρτιᾶται οὐ συνέγραφον μέν, ὅμως καὶ ἔγραφον καὶ ἀντέγραφον, ὡς πολλαὶ μαρτυρίαι τοῦτο βεβαιοῦσιν ⁶). Ἡ δὲ Σπάρτη, ὡς πάνν

<sup>1)</sup>  $^{\prime}$ Αθην. XIV, 420 C. 2)  $^{\prime}$ Ησύχ. ἔκδ. Orell. σελ. 58. 3) Πλάτ.  $^{\star}$ Ιων. 530. 4) Homerische Vorschule σελ. 67 "Was hätte Lycurgos mit einem geschriebenen Homeros in seinem Sparta anfangen sollen, das weder lesen noch schreiben konnte?" 5)  $^{\prime}$ Αὐτόθι σελ. 68. 6) Πλούταρχ. ἐν βίφ Αυκούργ. XVI, 4 "Γράμματα μὲν οὖν ἕνεκα τῆς χρείας ἐμάνθανον." Παράβαλ. XXIX, 2. Στράβ. Χ σελ. 482 "Γράμματα μανθάνειν καὶ τὰς ἐκ τῶν νόμων φδάς καί τινα εἴδη τῆς μουσικῆς." Παυσαν. V, 4, §. 4. Ἰδὲ καὶ Κreuser, Vorfragen über Homeros σελ 293 καὶ 294.

δοθώς ὁ Otfr. Müller ) παρατηρεῖ, προ τῶν Περσικῶν ἦν ἡ ἔδρα τοῦ ἐλληνικοῦ πολιτισμοῦ. Διὰ τοῦτο καὶ οἱ ἔξοχώτεροι τῶν ποιητῶν καὶ φιλοσόφων, ὡς ὁ ἀρχίλοχος, ὁ Κύναιθος, ὁ Τέρπανδρος, ὁ Θαλήτας, ὁ Θέογνις, ὁ ἀναξίμανδρος καὶ πλεῖστοι ἄλλοι εἰς τὴν Σπάρτην συνέρρεον. Διότι κατὰ τὸν Σταγειρίτην 2) "οἱ Λάκωνες... οὐ μανθάνοντες, ὅμως δύνανται κρίνειν ὀρθῶς, ῶς φασι, τὰ χρηστὰ καὶ τὰ μὴ χρηστὰ τῶν μελῶν."

Περὶ δὲ τῆς Ὀδυσσείας λέγομεν, ὅτι οἱ ἀρχαῖοι, ὡς δείχνυται ἐν τοῖς διαλόγοις τοῦ Πλάτωνος, διέστελλον τὰ δύο ὁμηρικὰ ἔπη οὐχὶ ὡς οἱ νεώτεροι, ἀλλὶ ἔλεγον, ὅτι ἡ Ἰλιὰς ἔχει πρὸς τὴν Ὀδύσσειαν, ὅν λόγον ἔχει ὁ Ἰλχιλλεὺς πρὸς τὸν Ὀδυσσέα. Οἱ δέ Σπαρτιᾶται ἢγάπων μὲν τὸν χαρακτῆρα τοῖ Ἰλχιλλέως, ὅμως οὐχ ἦττον καὶ τὸν τοῦ Ὀδυσσέως, ὡς δῆλον ἐν τοῖς παιδεύμασιν αὐτῶν γίνεται. Τοῦτο ὅ τε Λύσανδρος καὶ οἱ ἄλλοι αὐτῶν στρατηγοὶ ἐν ἔργοις ἀπέδειξαν. Λικαίως δὶ ὁ Lauer ³) οὐδόλως ἀμφιβάλλει, ὅτι τὰ ὁμηρικὰ ἔπη διὰ τοῦ Λυκούργου εἰς τὴν Πελοπόννησον εἰσήχθησαν. Λιότι ὁ χαρακτὴρ τούτων ῆρμοζε τῆ Λυκουργείφ πολιτείς ⁴). Ὁ γε Κλεομένης, ὁ νἱὸς τοῦ Ἰλναξανδρίδου, ἔλεγεν, ὅτι ὁ μὲν Ὁμηρός ἐστι ποιητὴς τῶν Λακεδαιμονίων, ὁ δὲ Ἡσίοδος τῶν εἰλώτων ⁵).

Πρὸς πᾶσι τούτοις καὶ ἐξ ἄλλων τεκμαιρόμεθα, ὅτι τὰ ὁμηρικὰ ἔπη λίαν πρωίμως γνωστὰ τοῖς Σπαρτιάταις ἐγένοντο. Λέγει μὲν Μάξιμος ὁ Τύριος ὁ) ,,πολλαὶ καὶ πολιτευθεῖσαι ὑγιῶς καὶ συνοικισθεῖσαι νομίμως ἀγνοοῦσι τὸν "Ομηρον. ὀψὲ μὲν γὰρ ἡ Σπάρτη ὁαψωδεῖ, ὀψὲ δὲ καὶ ἡ Κρήτη, ὀψὲ δὲ καὶ τὸ Δωρικὸν ἐν Λιβύη γένος, ... αλλὰ τοῦτό ἐστι ἡπορικὴ ὑπερβολή, ὡς λέγει ὁ Düntzer, καὶ ἡμαρτη-

<sup>1)</sup> Geschichte der griech. Literatur II, 2. 2) Πολιτ. VIII, 5. 3) Geschichte der Homerischen Poesie σελ. 19. 4) Παράβαλ. Chr. Heinecke, Homer und Lykurg oder das Alter der Iliade und die politische Tendenz ihrer Poesie, Leipzig 1833. 5) Πλούτ. ἀποφθέγμ. Λακ. 223. Αλλιαν. Ποικιλ. ίστορ. ΧΧΙΙΙ, 18. 6) ΧΧΙΙΙ, 5. 7) Homer und der epische Cyklus σελ. 6 "Wenn Maximus Tyrius sagt..., so trägt dieses seine Unglaubhaftigkeit und

μένον, ώς αποφαίνεται ό Welcker 1). Δυστυχώς διως ή δητορική αθτη ύπερβολή ύπό τινων σοφών ανδρών ώς ίστορική αλήθεια έθεωρήθη και πρός λύσιν επιστημονικών ζητημάτων ἐλήφθη, ώς ύπὸ τοῦ F. Schlegel καὶ Jacob 2). Ο δε τελευταίος την βραδείαν είς το Δωρικόν είσαγωγην των δμηρικών έπων έκ της παναργαίας τούτου προς τὸ λωνικόν φύλον διχονοίας τεκμαίρεται, ώσει μή οί Δωριείς οί κληρονόμοι τοῦ κλέους, τῶν θεῶν καὶ τοῦ ἐδάφους τῶν Αχαιών ήσαν, και ώσει μη ό των Σπαρτιατών πρέσβυς, ώς άλλαχοῦ είδομεν, διὰ τὴν τοῦ Αγαμέμνονος ἡγεμονίαν ἐσεμνύνετο. "Αλλως οί Σπαρτιαται έκ παλαιτάτων γρόνων τά όμηρικά έπη εγίνωσκον, ώς γίνεται δήλον εκ τοῦ Κυναίθου τοῦ τὴν μικρὰν Ἰλιάδα, τὴν Τηλεγόνειαν καὶ ἄλλα ποιήσαντος καὶ τὰ όμηρικὰ ἔπη διαφθείραντος. Οὖτος κατὰ τὸν Welcker οὐ πολύ βραδύτερον τῆς ἀργῆς τῶν Ὀλυμπιάδων ζήσας ην Λακεδαιμόνιος, η Χίος μέν, διατρίβων δ' εν Λακεδαίμονι. Ο Κύναιθος λοιπόν ούτος ήν, ούτως είπεῖν, δ "Ονομάκριτος τῶν Σπαρτιατῶν. Διὰ ταῦτα δ Villoison 3) ήδη καὶ ὁ Heyne 4) ἐθεώρησαν τὸν Κύναιθον ως τὸν πρώτον συναρμογέα των δμηρικών ἐπών. Τελενταΐον παρατηρούμεν, δτι ή τού Σπαρτιάτου Αλκμάνος (660 Π·Χ) ποίησις εν μεγάλη αναφορά πρός τα δμηρικά έπη ποιηθείσα επικυροί την πρώιμον των δμηρικών επών είς την Σπάρτην είσαγωγήν. 'Αλλά πασαι αδται αί άρνήσεις εγένοντο, ὅπως τὸ μέγα δμηρικὸν κλέος τοῖς περὶ τὸν Πεισίστρατον αποδοθή. Ίδωμεν.

Ο μέγας Wolf τὰς μαρτυρίας τῆς ἀρχαιότητος ἀπορρίψας, ἢ τὴν ἀξέτασιν τούτων ἀποφυγών ἄφειλεν, ἵνα εὕρη ἀλήθειάν τινα ἀντίρροπόν γε κῦρος πρὸς τὸ τῶν ἀρχαίων

die unverschämte Uebertreibung und Fiktion des moralisirenden Rhetors an der Stirne . . . "

<sup>1)</sup> Der epische Cyklus I, 246. 2) Sophocl. Quaest.  $\sigma \epsilon \lambda$ . 92. 3) Anecd. Graec. II, 136 "Cynaethus, qui primus Homerica carmina sparsa et disjecta redegit, multa in iis corrupit." 4)  $T \delta \mu$ . VIII,  $\sigma \epsilon \lambda$ . 812 "Nescio an iis, qui in disponendis Homeri carminibus studium posuerunt, fuerit Cinaethus vel Cynaethus Chius, nec mirum si Cinaethus ordinavit et disposuit rhapsodias in compagem."

μαρτυριών ἔχουσαν. 'Αλλὰ μάτην τις τοσαῦτα παρὰ τοῦ ἀνδρὸς ἀπαιτεῖ. Διότι, καὶ ἄν τις δεχθῆ τὸ ἀρνητικὸν μέρος τῆς θεωρίας αὐτοῦ, ὅμως τὸ θετικὸν αὐτῆς μέρος οὕτως ἡμαρτημένον ἐλέγχεται, ὥστε δύναταί τις εἰπεῖν, ὅτι οὐδεμία φιλολογικὴ εἰκασία ἀτοπωτέρα ταύτης ἐγένετο. 'Ο μέγας Wolf ¹) ἐπίστευσεν ὡς ἱστορικῶς ὑφ' αὐτοῦ ἀποδεδειγμένον, ὅτι ὁ Πεισίστρατος πρῶτος αὐτοτελῆ ἄσματα συναθροίσας, συντήξας καὶ εἰς ἕν συναρμόσας τῆ γραφῆ ταῦτα παρέδω. 'Αλλ' οὐ τοσοῦτον θαυμαστόν, ὅτι εὐρέθη ἀνήρ, ἱνα τολμηρῶν θεωριῶν πατὴρ γένηται, ὅσον ἄπορον, ὅτι θερμῶν ὀπαδῶν, ὡς τοῦ Lachmann, ἔτυχεν. Οὖτος νομίζει γελοῖον, ἀν πιστεύση, ὅτι ἡ Ἰλιὰς ἤδη πρὸ τοῦ Πεισιστράτον ὑπῆρχεν²).

'Αλλὰ πρῶτον οἱ μάρτυρες τῆς ἀρχαιότητος οὐ νοοῦσι συναρμογὴν αὐτοτελῶν ἀσμάτων. Διότι ὁ μὲν Ἰώσηπος λέγει³), ὅτι τὰ τοῦ 'Ομήρου ἔπη οὐκ ἐγράφησαν ἐξ ἀρχῆς, ἀλλ' ἐπί τινα χρόνον ἀπὸ μνήμης παρεδίδοντο (Περὶ Πεισιστράτου οὐδεὶς λόγος), ὁ δὲ Κικέρων⁴) καὶ Παυσανίας⁵), ὅτι τὰ ἔπη διασπασθέντα ὁ Πεισίστρατος εἰς τὴν πρώτην αὐτῶν μορφὴν ἐπανήγαγεν. Τοῦτο μαρτυρεῖ ὁ Αὶλιανός⁶), τοῦτο ὁ Διβάνιος⁵), τοῦτο ὁ Σουίδαςδ), τοῦτο ὁ Εὐστά-

<sup>1)</sup> Proleg. ad Homer. σελ. 142. 2) Betrachtungen über Homer's Ilias 1865 ἔχδ. Haupt σελ. 76 "Doch ich komme mir bald lächerlich vor, wenn ich noch immer die Möglichkeit gelten lasse, dass unsere Ilias in dem gegenwärtigen Zusammenhange der bedeutenderen Theile, und nicht blos der wenigen bedeutendsten, jemals vor der Arbeit des Pisistratus gedacht worden sei. " 3) Κατὰ ἀπίωνος I, 2. 4) De Orat. III, 34 "Quis doctior iisdem illis temporibus, aut cujus eloquentia litteris instructior fuisse traditur, quam Pisistrati? qui primus Homeri libros, confusos antea, sic disposuisse dicitur, ut nunc habemus." 5) VII, 26 "Πεισίστρατος ἔπη τὰ Όμήρου διεσπασμένα τε καὶ άλλαγοῦ μνημονευόμενα ήθροίζετο. " 6) Ποικίλ. ίστορ. ΧΙΙΙ, 13 "Ότι τὰ Όμήρου ἔπη πρότερον διηρημένα ήδον οἱ παλαιοὶ . . . οψὲ δὲ Αυχοῦργος ὁ Λακεδαιμόνιος ἀθρόαν πρώτος εἰς την Έλλαδα ἐχόμισε την Ομήρου ποίησιν . . . "Υστερον δὲ Πεισίστρατος συναγαγών απέφηνε την Ἰλιάδα καὶ την Ὀδύσσειαν." 7) Εἰς Ἰουλιανὸν αὐτοκράτορα υπατ. Ι, 388 "Ελ δὲ Πεισίστρατον ἐπαινουμεν υπέρ τῆς τῶν Όμήρω πεποιημένων συλλογής, που θήσομεν τον Όμήρου μιμητήν; "Παράβ. τὸν αὐτὸν ἐν Σωκράτ. ἀπολογ. ΗΙ, 25. 8) Ἐν λ. Όμηρος "Υστερον

θιος, τοῦτο τὰ ἀνέκδοτα τοῦ Villoison 1). Έν ταῖς φράσεσι πάντων τούτων των συγγραφέων ένυπάργει ή έννοια, ότι τὰ όμηρικὰ ἔπη ἦσαν οὐχὶ αὐτοτελῆ ἄσματα, άλλὰ δύο διεσπασμένα δλα. Πῶς ὅμως ταῦτα διεσπάσθησαν (εἰ ποτε διεσπάσθησαν); Η απόκρισις εθκολός έστιν. Οἱ περὶ τον Wolf δύνανται εξηγησαι ευκολώτερον την απορίαν ταύτην, η ημείς οί την γνώσιν της γραφής δεγόμενοι. Διότι, εί τὰ δμηρικὰ ἔπη ἐπὶ μακρὸν χρόνον ἄγραφα παρεδίδοντο, ή διάσπασις αὐτῶν οῦτω νοητή ἐστιν, ώστε οὐ δεῖται ἀποδείξεως. Αν δε δεγθώμεν, δτι ταῦτα εξ άργης εγράφησαν, πάλιν ή εξήγησις εθκόλως δίδοται. Διότι λέγοντες, ότι εφ Όμήρου βιβλία, ώς τὰ όμηρικὰ ἔπη, ηδύναντο γραφηναι καὶ ἀντιγραφηναι, οὐκ ἐννοοῦμεν, ὅτι ταῦτα ἦσαν τοῖς πλείστοις προσιτά. Λιὰ ταῦτα Ἰσως ὁ μὲν ἐκτᾶτο ξεν μέρος των επων, ο δ' άλλο και ούτως έφεξης. Πρός δέ συνεβάλοντο πρός διάσπασιν των δμηρικών ξπων καὶ οί δαψωδοί, οίτινες ποιητοῦ ἀξιώσεις έχοντες ούτω διέφθειραν αὐτά, ώστε ή τούτων ένότης οὐκ ἦν λίαν αἰσθητή. 'Αλλ' δ μέγας Wolf νομίζει, ότι, αν προϋποτεθή διάσπασις, τὸ έργον τοῦ Πεισιστράτου τοῦ μέγα κλέος διὰ τοῦτο κτησαμένου τοσοῦτόν ἐστιν, ὅσον νῦν οἱ ἀμελέστεροι τῶν συγγραφέων τοῖς τυπογράφοις καταλείπουσιν 2).

'Αλλὰ πρῶτον οὐχ εύρίσκομεν οὕτω μεγάλους ἐπαίνους, ὅστε οὖτοι οὐκ ἠδύναντο ἀποδοθῆναι συλλογεῖ ἢ ἐκδότη τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν· εἶτα οἱ ἐπαινοῦντες, δηλαδὴ ὁ Κικέρων καὶ ὁ Διβάνιός εἰσιν ἐξ ἐκείνων, οἵτινες οὐδὲν ψέγου-

συνετέθη καὶ συνετάχθη ὑπὸ πολλῶν, καὶ μάλιστα ὑπὸ Πεισιστράτου, τοῦ τῶν ¾Αθηναίων τυράννου."

<sup>1)</sup> Anecd. Graec. II σελ. 182 "Ότι ἔν τινι χοόνω τὰ Ὁμήρου ποιήματα παρεφθάρησαν, ἢ ὑπὸ πυρός, ἢ ὑπὸ σεισμοῦ ... ἀλλὰ Πεισίστρατος, ᾿Αθηναίων στρατηγός, θέλων ξαυτῷ δόξαν περιποιήσασθαι, καὶ τὰ τοῦ Ὁμήρου ἀνανεῶσαι, τοιοῦτόν τι ἔβουλεύσατο. Ἐκήρυξεν ἐν πάση τῷ Ἑλλάδι, τὸν ἔχοντα ὁμηρικοὺς στίχους ἀγαγεῖν πρὸς αὐτόν, ἐπὶ μισθῷ ὡρισμένω καθ ἕκαστον στίχον ˙ πάντες οὖν οἱ ἔχοντες ἀπέφερον. ... Καὶ μετὰ τὸ πάντας συναγαγεῖν, παρεκάλεσεν οβ΄ γραμματικοὺς συνθεῖναι τὰ τοῦ Ὁμήρου. ... " Ἰδὲ τὰ ἀποσπάσματα παρὰ Haag, De Recensione Pisistratea, Hal. 1865. 2) Proleg. ad Homer. σελ. 145.

σιν. 'Αλλά, καὶ εὶ ὁ τύραννος τῶν 'Αθηναίων μέγα κλέος διά τὸ ἔργον ἐκτᾶτο, ἄρά γε ή εἰς τὰ ἔπη ἀπόδοσις ἀργαίας ενότητος μικρον έργον εστίν; Οι ήμετεροι κριτικοί σεμνυνόμενοι, ότι πολύ των Αλεξανδοινών προέχουσιν, οὐκ ανέγονται παραβληθήναι πρός τούς συγγρόνους τού Πεισιστράτου τοὺς μηδὲ τὸ ὄνομα τοῦ κριτικοῦ περιβεβλημένους. Εὶ όμως καὶ τῷ μεγίστω κριτικῷ τοῦ ἡμετέρου αἰῶνος τοιούτον έργον εδίδομεν, τη άληθεία τούτο ούκ ανεδέχετο. Πρός δὲ οἱ ήγεμόνες τῶν ἡμετέρων χρόνων περὶ τὰ τῆς πολιτείας ἀσχολούμενοι όλιγωροῦσι φιλολογικῶν ἔργων. Διότι ταῦτα καὶ χρόνον μακρὸν καὶ νοῦν ἀπηλλαγμένον πολιτικών φροντίδων απαιτούσιν. Εί τις διιως ήγειιών ποιήσει και τὸ ελάχιστον φιλολογικον έργον, οξτος μέγας ύπὸ τῶν ἀνθρώπων νομίζεται, ἐπαινεῖται καὶ θανμάζεται. Ένιστε δικαίως. Διότι οδτος τοσούτον νούν καὶ τοσαύτην φιλοπονίαν έσγεν, ωστε και τοιούτοις έργοις απενειμεν. Αλλά νῦν ἴσως μικρότερος ὁ ἔπαινος. Διότι πολλοὶ ἡγεμόνες ύπὸ τῆς φιλοτιμίας κατέχονται, ὅπως καὶ φιλολογικὸν νοῦν ἢ ποιητικὸν πνεῦμα ἐπιδείξωσιν. Διὰ ταῦτα λοιπόν, καὶ εἰ τὸ ἔργον τοῦ Πεισιστράτου μικρόν ἦν, καὶ ἐπαίνων καὶ κλέους άξιος ην, απερ μόλις παρά τοῖς μηδεν ψέγουσιν εύρίσκομεν.

ἀλλὶ ἐξετάσωμεν, εἰ οἱ περὶ τὸν Πεισίστρατον προὔθεντο ἢ ἤδύναντο συναρμόσαι αὐτοτελῆ ἄσματα. Κατὰ
τὸν ἱστορικὸν Grote νοητὸν ἰσως ἐστίν, εἰ ὁ Πεισίστρατος
ως ἡγεμὼν τῶν ἀθηναίων ἐπεχείρει, Ἱνα τὸ αὐθαίρετον
τῶν ἑαψωδῶν περιστείλη, ἢ τῆ μνήμη αὐτῶν ὑποβοηθήση,
καὶ τὰ Παναθήναια διά τινος διωρθωμένης ἐκδόσεως τῶν
δμηρικῶν ἐπῶν κοσμήση. ἀλλὰ τίνα ἀφορμὴν εἶχεν οὖτος,
ἵνα ἄσματα, ἄπερ τέως ὁ ἐλληνικὸς κόσμος ὡς αὐτοτελῆ
ἐγίνωσκεν, εἰς ὅλον συναρμόση; Τί παθὼν ὁ Πεισίστρατος διενοήθη, ὅπως διὰ τοσούτων μεταβολῶν, περικοπῶν,
προσθηκῶν καὶ μεταθέσεων, ὅσας δὴ ὁ Lachmann ἀνενρίσκει, δεκαὲξ ἄσματα, ἄπερ καὶ οἱ ἑαψωδοὶ χωρὶς ἦδον,
καὶ οἱ ἀκροαταὶ χωρὶς ἤκονον εἰς ὅλον κατατήξη; Ὁ Πεισίστρατος οὐκ ἦν ποιητής, ἵνα τὸ δημόσιον πνεῦμα διὰ

τοιούτων έργων προσελκύση, άλλ' ήγεμων την μεγάλην έορτην της αύτοῦ πατρίδος ἐπιθυμῶν κοσμήσαι. Κατά τά είρημένα δ Πεισίστρατος επετύγγανε τοῦ σκοποῦ τούτου, εὶ ἐν τοῖς χειρογράφοις 1) ή ἐν τοῖς φερομένοις ἀνὰ τὰ στόματα τῶν ἡαψωδῶν ἐπεσιν ἐξέλεγε τὴν δοχοῦσαν αὐτῷ τε καὶ τοῖς περὶ αύτὸν ἀρίστην διάταξιν, ἀπετύγχανεν δμως τούτου, εὶ ὁ λαὸς ἔβλεπεν, δτι τὰ δημοτικά αύτοῦ άσματα άλλοιούμενα καὶ συντηκόμενα διαστρέφονται. "Όσον πιθανόν φαίνεται τὸ πρώτον, τοσούτον ἄτοπον τὸ δεύτερον. 'Αλλά, και εί οι 'Αθηναΐοι ήνείχοντο τοιαύτην κατάτηξιν καὶ όλεθρον τοῦ κοινοῦ κτήματος, ἄρά γε ή άλλη Έλλας ηνείχετο, η τῷ παραδείγματι είπετο; Οί Αθηναΐοι έπὶ Πεισιστράτου ούτε πολιτικήν, ούτε φιλολογικήν άξιαν είγον, ὅπως παράδειγμα τοῖς ἄλλοις Ελλησι γένωνται. Ὁ πιστεύων είς τοσαντα θαύματα δύναται πειραθήναι. Τὸ δὲ πείραμα εὐκολόν ἐστιν. Ὁ βουλόμενος λοιπόν, ἔστω καὶ ἡγεμών, δύναται συντήξαι δημοτικά ἄσματα κατ' άντίστροφον μέθυδον, δι' ης δ Lachmann την Ἰλιάδα ανέλυσεν. πιστεύει, δτι δ λαός τὰ δημοτικά αύτοῦ ἄσματα καταλιπών γευθήσεται τοῦ ἀηδοῦς κυκεῶνος τοῦ σχολαστικοῦ ήγεμόνος:

'Αλλὰ καὶ ἄν ὑποτεθῆ, ὅτι ὁ Πεισίστρατος παθών τι ἐπεθύμει, Ἱνα αὐτοτελῆ ἄσματα συναρμόση, ποῦ ἦσαν οἱ πρὸς τοῦτο ἱκανοὶ ἄνδρες; Ὁ Τζέτζης²) ψιλὴν ἐπανόρθωσιν ἀπολεσθείσης ἐνότητος νοῶν ὀνομάζει μὲν τέσσαρας ἄνδρας, Ἐπικόγκυλόν (;) τινα, Ὀνομάκριτον τὸν 'Αθηναῖον, Ζώπυρον τὸν Ἡρακλεώτην καὶ Ὀρφέα τὸν Κροτωνιάτην, ἀλλ', εἰ οἱ ἄνδρες οὖτοι ἦδύναντο ἐπανορθῶσαι ἀμαρτήματά τινα τῶν ἡαψωδῶν, ἄράγε ἦσαν ἱκανοί, ὅπως καὶ ὁμηρικὰ ἔπη πρὸς σύνδεσμον αὐτοτελῶν ἀσμάτων ποιήσωσιν; Ἡ ἐπικὴ ποίησις πρὸ τοῦ Πεισιστράτον ἦδη παρή-

<sup>1)</sup> Παράβαλ. Nitzsch, Melet. de Histor. Homer. I, 166. 2) Θρα Προλεγόμ. εἰς Σχολ. ᾿Αριστοφ. ἐν Μικ. Rhein. τομ. VI σελ. 116, ἔτ. 1848 «Καίτοι τεσσάρων ἀνδρῶν ἐπὶ Πεισιστράτου συνθέντων τὸν Ὁμηρον, οἵτινές εἰσιν οὖτοι· Ἐπικόγκυλος, Ὁνομάκριτος Ἦθηναῖος, Ζώπυρος Ἡρακλεώτης καὶ Ὀρφεὺς Κροτωνιάτης."

μμασεν. Οι άνδρες οδτοι ήσαν μεν ποιηταί, αλλά διαφόρου είδους ποιήσεως. 'Αλλά, και εί οδτοι τοῦ έργου επειρώντο, οί στίχοι αὐτών παραβαλλόμενοι πρός τὰ αὐτοτελή άσματα, άπερ εν τοῖς γονιμωτάτοις τῆς ἐπικῆς ποιήσεως γρόνοις εποιήθησαν, ούκ έμελλον ελέγγειν το αμάρτημα: Αὐτή δ' ή άττική γλώσσα έμελλεν εἶναι ὁ πρώτος τοῦ έργου μάρτυς. Ο δε Wolf, ως εν τῷ πρώτω μεφαλαίω είρηται, δξυτάτην αποήν επέπτητο. Πρός πασι δε τούτοις αί μεγάλαι ἀνακαλύψεις καὶ τὰ μεγάλα συμβεβηκότα, ώς ή ελσβολή τῶν Δωριέων ελς τὴν Πελοπόννησον, ή εύρεσις καὶ χρησις τοῦ νομίσματος, ή βελτίωσις της τε ναντιλίας καὶ τῶν πολεμικῶν παρατάξεων καὶ πλεῖστα ἄλλα, ώς πάνν δοθώς παρατηρεί ό Grote 1), έμελλον ελέγχειν την Πεισιστράτειον συναρμογήν. Πόσον εὔκολον οἱ περὶ τὸν Wolf ενόμισαν τὸ έργον! Ο Όνομακριτος ψέγεται μέν, δτι είς τὰ όμηρικὰ ἔπη ὑπέβαλε στίγους 2), άλλὰ μόνον, ὅτι ὑπέβαλεν. Ἡ δ' ὑποβολή προϋποτίθησιν ὅλον τι ἀνεγνωρισμένον, εἰς δ ἡ ὑποβολή γίνεται. Αἱ δ' ὑποβολαί, δι' ᾶς δ τε Σόλων και οί περί τὸν Πεισίστρατον ελέγγονται, άφοοῶσι τὴν φιλοτιμίαν τῶν ᾿Αθηναίων ἢ ἄλλο τι μηδεμίαν πρὸς σύνδεσμον αὐτοτελών ἀσμάτων σχέσιν έχον. 'Αλλά καὶ δ πολυθούλητος οδτος Όνομάκριτος ην σύγγρονος του Πεισιστράτου; Δικαίως δ μέν Nitzsch αμφιβάλλει, μόλις δ' δ σοφός Ritschl 3) δύναται τὰς ἀμφιβολίας ἀναιρέσαι.

'Αλλ' ἴσως ή θεωρία τοῦ Wolf, ὅτι δῆθεν ὁ Πεισίστρατος πρῶτος διὰ συντήξεως αὐτοτελῶν ἀσμάτων ἀπέφηνε
μεγάλα ἔπη, ἔμελλεν ἔχειν μικράν τινα πιθανότητα, εἰ μὴ
πρὸ τοῦ τυράννου μακρὰ ἔπη ὑπῆρχον. Ἡ Αἰθιοπὶς ὅμως
τοῦ 'Αρχτίνου, ὅστις πλέον τῶν δύο αἰώνων πρὸ τοῦ Πει-

<sup>1)</sup> ΙΙ, σελ. 151. 2) Σχολ. εἰς 'Οδυσσ. Λ 604 "Παῖδα Διὸς μεγάλοιο τοῦτον ὑπὸ 'Ονομαχρίτου ἐμπεποιῆσθαί φασιν. 'Ηθέτηται δὲ ... " Παυσαν. VII, 26, 6 "Οἴθ" 'Υπερησίην τε καὶ αἰπεινὴν Δονόεσσαν" Πεισίστρατον δέ, ἡνίκα ἔπη τὰ 'Ομήρου διεσπασμένα τε τὰὶ ἀλλα ἀλλαχοῦ μνημονενόμενα ἢθροίζετο, ἢ αὐτὸν Πεισίστρατον, ἢ των τινα ἐταίρων μεταποιῆσαι τὸ ὄνομα ὑπὸ ἀγνοίας. " 3) Die Alexandrinischen Bibliotheken σελ. 43.

σιστράτου έζη καὶ τὴν Ἰλιάδα μέχρι τοῦ τελευταίου αὐτῆς στίχου εγίνωσαε, περιείχε 9100 στίχους. Πολλά δε άλλα ποιήματα τοῦ ἐπικοῦ κύκλου ἦσαν ἐξ Ἰσου μεγάλα. Πρὸς δὲ ἡ Αἰθιοπίς τοῦ Αρατίνου ἄρχεται ἐκ τοῦ σημείου, εἰς δ λήγει ή Ἰλιάς. Αρά γε τὰ δημοτικά τοῦ Wolf ἄσματα μέχρι της ταφης του Επτορος εξετείνοντο; Αρά γε οι δημοτικοί ποιηταί εν ούτω στενώ τμήματι του μεγάλου Τρωικού μύθου περιωρίσθησαν; Οὐδεμίαν άφορμην έγομεν, όπως τοῦτο δεγθωμεν. Εὶ λοιπὸν τὰ δημοτικὰ ἄσματα, ώς έδει, καὶ πέραν τῆς ταφῆς τοῦ Εκτορος εξετείνοντο, τί ού γίνεται μνεία των υπολειφθέντων δημοτικών ασμάτων; Τί παθών δ Άρκτινος δύο αίωνας πρό του Πεισιστράτου ποιων ήρξατο της Αλθιοπίδος έκ της ταφης τοῦ Εκτορος, ἐν ιος ος δημοτικοί ποιηταί (ἀεὶ ἐννοητέον εν τη προϋποθέσει, ότι ήσαν τοιούτοι) και τα μετά ταύτην, ως καὶ τὰ πρὸ ταύτης ἐπραγματεύοντο; Ύπὸ πάντων δμολογείται, δτι δ Όμηρος μείζονα τοῦ Άρκτίνου δόξαν επτήσατο. Τί παθόντες λοιπον οί "Ελληνες τον" Ομηφον ύπερ τον Αρκτίνον ετίμησαν; Διά τι τοταύτη τιμή απεδόθη τῷ Όμήρω, ὧ κατὰ τὸν Wolf μέχρι Πεισιστράτου μικρά τινα ἄσματα ἄνευ ένότητος ἀπεδίδοντο; Πρός δὲ ό Άρκτινος καὶ οἱ άλλοι κυκλικοὶ ποιηταὶ ἔγραψαν τὰ αύτων έπη, ή ου; Εὶ μεν ὁ Αρκτίνος έγραφεν Αιθιοπίδα, διὰ τί δ δλίγα μόνον ἔτη πρὸ αὐτοῦ ζήσας Όμηρος οὐκ ηδύνατο γράψαι Ἰλιάδα; Εί δ' δ Άρκτῖνος καὶ οἱ άλλοι κυκλικοί ποιηταί ούκ έγραψαν τὰ αύτῶν ἐπη, τί οὐ πλάσσονσιν οί περὶ τὸν Wolf πολλούς Πεισιστράτους, ὅπως καὶ τὰ ἔπη αὐτῶν συλλέξωσι, παραβάλλωσι, γράψωσι καὶ συρράψωσιν: Πλάσσονσι διὰ τῆς φαντασίας: 'Αλλ' οὔτε ή σμικρά τοῦ Πεισιστράτου οὐσία, οὔτε ὁ θησαυρὸς τῆς πόλεως των Αθηναίων, ούτε δ Ονομάκριτος και οί τρεῖς αὐτοῦ έταῖροι ίκανοὶ ἦσαν, ἀλλὰ τὸ ἔργον ἐδεῖτο καὶ θησανρών τών Πτολεμαίων καὶ τοῦ σμήνους τών κριτικών τῆς Αλεξανδρείας. Εἰς πόσας δυσχερείας ἄγει τὸ παράδοξον τοῦ Wolf! Πρὸς πᾶσι τούτοις, εὶ τὰ τοῦ Όμήρου ἐπη πρὸ τοῦ Πεισιστράτου ήδη ετιμώντο, παράδοξον φαίνεται ήμιν

γε. ότι ούτω λίαν βραδέως έγραφησαν. Διότι έπὶ τοῦ τυράννου ούτω πολλά βιβλία ύπῆργον, ώστε ό τῶν Σαμίων τύραννος καὶ αὐτὸς δὴ ὁ Πεισίστρατος οὕτω πολλά βιβλία είνον 1), ώστε αί βιβλιοθήκαι τούτων (μετά τινος ύπερβολης) πρός την πολυθρύλητον τοῦ Αριστοτέλους καὶ πρός τας των βασιλέων της Περγάμου και 'Αλεξανδρείας παρεβλήθησαν.

Αλλά τι δεῖ μακρά λέγειν: Ὁ Σύλων ὁ πρεσβύτερος τοῦ Πεισιστράτου γινώσκει την των ἐπων σειράν, ήν ό Wolf τοῖς περὶ τὸν τύραννον ὑποβάλλει. Διότι κατὰ Διογένη τὸν Λαέρτιον 2) ὁ Διευγίδας ἱστορεῖ, ὅτι ὁ Σόλων γέγραφε δαψωδεῖσθαι τὰ τοῦ Όμήρου ἔπη ἐξ ὑποβολῆς, δηλαδή όπου ό πρώτος έληξεν, εκείθεν άρχεσθαι τὸν εχόμενον. Ο Wolf δύο έρμηνείας δίδωσι τούτω τῷ γωρίω. Πρώτον λέγει, ότι, εν ῷ ἐν ταῖς δημοσίαις έορταῖς εἷς ὁαψωδὸς ἦδεν, ὁ Σόλων καλέσας πλείονας, οίτινες διαδεγόμενοι αλλήλους πλείονας δαψωδίας ήδου, προσέθημε τή έορτη μεγαλοπρέπειαν 3). 'Αλλά και οί δυνάμενοι μόνον αναγνωναι τὸ χωρίον οὐ δύνανται οῦτω νοῆσαι αὐτό. 'Αλλως εξς δαψωδός οὐδέ μίαν δαψωδίαν ηδύνατο συνεχώς ασαι. Διότι οδτος ουκ ωφειλεν άδειν μέχρι της φυσικης διαρκείας της φωνης αύτου. Πρός πασι τούτοις τὸ διαδέχεσθαι άλλήλους ήν αρχαιότατον. Παρ' Όμηρω αί Μοῦσαι άδουσιν άμειβόμεναι όπὶ καλῆ4), καὶ αί αὐταὶ

<sup>1) &#</sup>x27;Αθην. Ι, 3 , "Ην δέ, φησί, καὶ βιβλίων κτῆσις αὐτῷ ἀργαίων έλληνικῶν τοσαύτη, ὡς ὑπερβάλλειν πάντας τοὺς ἐπὶ συναγωγῆ τεθαυμασμένους, Πολυκράτην τε τον Σάμιον και Πεισίστρατον τον Αθηναΐον ... έτι δε τους Περγάμου βασιλέας Ευριπίδην τε τον ποιητήν Αριστοτέλην τε τον φιλόσοgov ... " Gell. n. At. VI, 17 "Libros Athenis disciplinarum liberalium publice ad legendum praebendos primus posuisse dicitur Pisistratus tyrannus: deinceps studiosius accuratiusque ipsi Athenienses auxerunt . . . " Παράβαλ. Nitzsch, Histor. Homer. I, 15 zai Welcker, Der epische Cyklus I, 380. 2) I, 57 "Τὰ Όμήρου ἐξ ὑποβολῆς ἔγραψε δαψωδεῖσθαι, οἶον ὅπου ὁ πρῶτος ἔληξεν ἐκεῖθεν ἄρχεσθαι τόν ἐγόμενον." Welcker, Der epische Cyklus I, 388 "Wer die Nachricht des Geschichtschreibers Dieuchidas als gerechtfertigt gelten lässt, für den fällt das Sammeln und Ordnen des Pisistratus nothwendig von selbst weg. "3) Proleg. ad Homer. σελ. 140 καί 141. 4) Ιλιάδ. 4604.

περί τὸ πτωμα τοῦ Αχιλλέως θρηνοῦσι διαδεχόμεναι άλλήλας 1). Τοῦτο δ' δρώμεν ἐναργώς ἐν τῷ τοῦ Εκτορος θρήνω, εν ω πρώτον θρηνεί ή Ανδρομάχη, ταύτην διαδέγεται ή Έκαβη καὶ τελευταῖον ή καλή Ελένη 2). Οἱ Τρῶες εκάλεσαν μεν αοιδούς θρήνων εξάργους<sup>3</sup>), αλλά καί οδτοι, ως είτα αι Τρωάδες, κατά διαδοχήν ήδον. Τούτων τούς θρήνους, ως δρθως παρατηρεί δ εύφυης Welcker 4), παρέλειψεν δ ποιητής. 'Ονομάζει μέν τούτους θρήνων έξάρχους, άλλὰ καὶ περὶ ἐκάστης τῶν Τρωάδων ὁ Ὁμηρος λέγει, ὅτι εξηργεγόοιο. Λοιπόν πρώτον οί αοιδοί κατά διαδογήν άδοντες ήρχοντο τῶν θρήνων καὶ ἐπεστενάχετο τὸ πληθος, εἶτα δὲ τὸ αὐτὸ ἐποίησαν αἱ Τρωάδες. 'Αλλ', εί τὸ ἐκ διαδοχῆς ἄδειν σύγχρονον τῆ ἐπικῆ ποιήσει ἐστί, καὶ μακρά ἔπη ἐν ἐκείνοις τοῖς χρόνοις ἡδύναντο γεννηθήναι, καὶ οἱ ταῦτα ἄδοντες οὐκ ἐπνίγοντο, καὶ οἱ Ἑλληνες οὖ περιέμενον, ἵνα τοῦτο παρὰ τοῦ Σόλωνος διδαγθώσιν.

'Αποτυχούσης τῆς πρώτης ξομηνείας ὁ Wolf 5) λέγει, ὅτι ὁ Σόλων, ἐν ῷ οἱ ἑαψωδοὶ ἀνευ τάξεως τινος τὰς ἑαψωσίας ἦδον, ἔθετο νόμον, Ἱνα οὖτοι κατὰ σειρὰν ἄδωσιν, ὅπως αἱ ἑαψωδίαι συναρμογήν τινα ἀποτελῶσιν. Ὁ δὲ Νitzseh 6) ἐξηγεῖ τὴν φράσιν ἐξ ὑπολήψεως οὕτως· ὁ Σόλων ὥρισεν, Ἱνα οἱ ἑαψωδοὶ τὰ ὁμηρικα ἔπη μετά τινα προπαρασκευὴν ἄδωσιν. Ὁ δὲ ἱστορικὸς Grote 7) νομίζει, ὅτι ὁ νομοθέτης ἐπέστησε ποῖς ἑαψωδοῖς ὑποβολέα τινὰ ἢ ἐπιτηρητήν, ὅπως οὖτοι τὰς ἑαψωδιας κατὰ σειράν ἄδωσι, καὶ μή τι παραλείπωσιν, ἢ ταῦτα διαφθείρωσιν 8). Οἱ ἑαψωδοὶ ἐν τοῖς Παναθηναίοις, ὡς δοκεῖ τὰ ὁμηρικὰ ἔπη•πρὸ τοῦ Σόλωνος οὐκ ἦδον κατὰ τὴν ἐν αὐτοῖς ἐνότητα, ἀλλ' ἀτάκτως, ὡς καὶ ἐν ἄλλαις ἑορταῖς. Ὁ νομοθέτης λοιπὸν περιέστειλε τὸ αὐθαίρετον, ὡς ἐξάγε-

<sup>1)</sup> ὀδύνσο.  $\Omega$  60. 2) Ἰλιάδ.  $\Omega$  761. 3) Αὐτόθι 622. 4) Der epische Cyklus I, 373. 5) Proleg. ad Homer. σελ. 141. 6) Sagenpoesie der Griechen σελ. 414. 7) Μεταφρ. Fischer II, σελ. 145. 8) Τὸ ζήτημα τοῦτο ἐγένετο αἰτία μαχρῶν ἐρίδων, ὧν τὴν ἐξέτασιν ἔν γε τῷ παρόντι παραλείπομεν. Παράβαλ. Hermann, Dissert. de ὑποβολῆ, Leipzig 1835. Nitzsch, De ὑποβολῆς 1834.

ται καὶ ἐκ τῆς ἄλλης φράσεως εξ ὑπολήψεως, περὶ ἦς πραγματενόμεθα ἐν τῷ ἐπομένῳ κεφαλαίῳ.

Επειδή λοιπόν ή περί Πεισιστρατείου συναρμογής θεωρία πολλαχώς ημαρτημένη ελέγχεται, καὶ οί θερμότεροι τοῦ Wolf οπαδοί οὐ δέγονται ταύτην. Καὶ δὴ ὁ W. Müller 1) τὸ άμαρτημα τοῦ διδασκάλου κατιδών πειραται, ὅπως τὴν συναρμογήν είς προγενεστέραν επογήν αναβιβάση. Διότι λέγει, ότι οὐγὶ ὁ Πεισίστρατος, άλλ' ὁ Σόλων τὰ πρώτα της συναρμογής βήματα έποίησεν. Έπὶ τίνων όμως μαρτυριών ερείδεται: Έν ώ οδτος στερείται αποδείξεων, ήμεις δυνάμεθα αποδείξαι, ότι δ νομοθέτης ούα εποίησε τὸ αποδιδόμενον αὐτῷ ἔργον. Διότι ὁ Πλούταρχος 2) ἱστορεῖ, ὅτι τῶν ᾿Αθηναίων πρὸς ὁτοὺς Μεγαρεῖς περὶ τῆς Σαλαμῖνος ξριζόντων και των Σπαρτιατών διαλλακτών γενομένων δ Σόλων εἰς τὸν κατάλογον τῶν νηῶν δύο στίχους ὑπέβαλεν, καθ' ούς δ Σαλαμίνιος Αίας παρά ταῖς φάλαγξι τῶν 'Αθηναίων ίσταται. Αὐτὸς δ' δ W. Müller 3) δμολογεῖ, δτι οί στίχοι ύπὸ τοῦ Σόλωνος παρενεβλήθησαν. Εὶ τοῦτο όμολογεῖται, πότερον δ κατάλογος τῶν νηῶν ἦν αὐτοτελὲς ασμα, η οί περί τον Σόλωνα εποίησαν τούτον, όπως αθτοτελη ἄσματα συνδέσωσιν: Οὐδέτερον τούτων πιθανόν. Τὸ μέν πρώτον διότι οδδείς ποιητής, ώς και άλλαγου ήδη είρηται, ούτως άγονον φαντασίαν είγεν, ώστε ξηρον όνομάτων κατάλογον εποίησεν. 'Αλλά οὐδε τὸ δεύτερον μέρος τοῦ ἐρωτήματος πιθανόν. Διότι ὁ μέγας νομοθέτης ἔμελλεν είναι γελοΐος, εί τὸ ύφ' αύτοῦ ποιηθέν ποίημα τοῖς δικασταίς πρός ενίσγυσιν δικαιωμάτων επεδείκνυεν. Ούχ ἦττον δὲ γελοῖος ἔμελλεν εἶναι ὁ τῆς ὑποβολῆς ἐλεγχος, εἰ δ όλος κατάλογος έργον τοῦ Σόλωνος ην. Έκ τῶν εἰρημένων εξάγεται, δτι δ κατάλογος των νηών προ του Σόλωνος

<sup>1)</sup> Homerische Vorschule σελ. 76. 2) Βίος Σόλων. §. 10 "Οἱ μὲν ουν πολλοὶ τῷ Σόλωνι συναγωνίσασθαι λέγουσι τὴν ὑμήρου δόξαν · ἐμβαλόντα γὰρ αὐτὸν ἔπος εἰς νεῶν κατάλογον ἐπὶ τῆς δίκης ἀναγνῶναι

Αΐας δ' έχ Σαλαμίνος άγεν δυοκαίδεκα νῆας, στησε δ' άγων ໃν 'Αθηναίων ισταντο φάλαγγες.

<sup>3)</sup> Homerische Vorschule σελ. 92.

ην μέλος συνεχοῦς δλου. Πρὸς πᾶσι δὲ τούτοις ἡ ἐπίδειξις δμηρικῶν στίχων νοητή ἐστι μόνον, εἰ οὖτοι γεγραμμένοι ἦσαν. Ὁ Gräfenhan¹) δμολογεῖ μέν, ὅτι ὁ Σόλων εἶχε χειρόγραφον τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν, ἀλλ' ἀμφιβάλλει, εἰ τοῦτο ἦν συνεχὲς καὶ πλῆρες, ἢ μόνον ᾿Αριστεῖαι. ᾿Αλλὰ κατὰ τὰ πρὸ ὀλίγου εἰρημένα ὁ νομοθέτης ἀνεγνώριζεν ἐν τοῖς ἔπεσι συνέχειαν, ἢν αὶ ᾿Αριστεῖαι οὐ δύνανται ἔχειν. Εἰ λοιπὸν ὁ Σόλων εὖρε συνηρμοσμένην τὴν Ἰλιάδα, πῶς τολμῷ ὁ μέγας Wolf, ἵνα τῷ Πεισιστράτῳ τοιοῦτον ἔργον

αποδώση;

Αφο οδ λοιπον έδείνθη, δτι οί περί τον Πεισίστρατον ούτε προθτίθεντο, ούτε ηδύναντο αθτοτελή άσματα συν- $\tilde{\tau}\eta\xi\alpha\iota$ ,  $\tilde{\tau}\iota$   $\tilde{d}\varrho\dot{\alpha}$  ye  $\tilde{o}\tilde{b}\tau\varrho\iota$   $\tilde{\epsilon}\pi\varrho\dot{\eta}\sigma\alpha\nu$ ; O  $\tilde{\mu}\tilde{\epsilon}\nu$  Nitzsch<sup>2</sup>)  $\tilde{d}\pi\varrho$ φαίνεται, δτι δ Πεισίστρατος πολλά χειρόγραφα τῶν ἐξ άρχης εν πλήρει ενότητι υπαρχόντων καὶ επὶ μακρον χρόνον εν ταύτη τη μορφή φερομένων όμηρικών επών συναθροίσας εξέδω διόρθωσίν τινα πρός την εγγωρίαν έρρτην προωρισμένην. Δηλαδή την Πεισιστράτειον Εκδοσιν ύπηγόρενσεν ή πληθύς των χειρογράφων και ούχι ή έλλειψις τούτων, ώς δ Wolf επίστευσεν. Όμολογεῖ δίμως δ ανήρ, δτι οί δαψωδοί πρό τοῦ Πεισιστράτου οὐκ ἦδου τὰ ἔπη ἐν ένότητι, καὶ ὅτι οὖκ εἶχον ἀεὶ πλήρη χειρόγραφα. Κατὰ δὲ τον Ulrici 3), ἐπειδή οἱ ὁαψωδοὶ κατ' εὐκαιρίαν καὶ κατά τὸ δοχοῦν μέρη τῶν όμηριχῶν ἐπῶν συνήρμοζον, ή ἐξ ἀργης υπάργουσα ενότης αυτών διεταράγθη και εκινδύνευεν απολεσθηναι αί δε νέαι δαψωδικαί συναρμογαί αναμφιβόλως έγγραφοι διέμενον και έπι μαλλον διεσκεδάζοντο, Ό Πεισίστρατος όμως διά τινος επιμελούς συλλογής και παραβολής των ασμάτων πρός άλληλα την γνησίαν αὐτων σειραν ἐπανήγαγεν. Μόλις ὅμως κατὰ τὸν σοφὸν ἄνδρα πιστευτόν έστιν, ότι ό τύραννος πλήρη χειρόγραφα τῶν όμηρικών επών ύπ' όψιν είχεν. Διότι, εί τοιαντα ύπηρχον, ή τοῦ Πεισιστράτου φροντὶς ην περιττή. Ἡ δ' εὐεργεσία

Geschichte der class. Phil. I, 268.
 Melet. in histor. Homer. I,
 3) Geschichte der hellen. Dichtkunst I, 252.

τοῦ τυράννου μόνον ἐν ᾿Αθήναις περιωρίζετο. Ἡ Πεισιστράτειος ἔκδοσις ἐν παραβολῆ πρὸς τὰς περιφήμους καὶ κριτικῶς δεδοκιμασμένας διορθώσεις τῶν πόλεων ἔφερε τὴν κηλῖδα τῆς ἀκρισίας καὶ διὰ τοῦτο οὐδὲ διὰ μιᾶς λέξεως μνημονεύεται.

Τὸ τελευταῖον μέρος τῆς εἰκασίας τοῦ Ulrici φαίνεται ἡμῖν πιθανώτατον. "Ολον τὸ ἔργον τοῦ Πεισιστράτου ἦν ἔκδοσις καὶ αὕτη, ὡς δοκεῖ, ἄκριτος. Διότι τύραννος καὶ κιβδήλων χρησμῶν ποιηταὶ οὔτε τὴν ἱκανότητα, οὔτε τὴν ἐλευθερίαν τῆς κρίσεως εἶχον, ὅπως ποιήσωσι διόρθωσιν δυναμένην παραβληθῆναι πρὸς ἐκείνας, ἃς οἱ κατ' ἐκλογὴν ἄριστοι τῶν πόλεων πολῖται μετὰ θρησκευτικοῦ πρὸς τὸν ἐθνικὸν ποιητὴν σεβασμοῦ καὶ ὑπὸ μόνης τῆς πρὸς τὴν ἀλήθειαν ἀγάπης ἐλαυνόμενοι πρὸς χρῆσιν τῶν αὐτῶν δημοτῶν ἐξειργάσαντο.

Ο μέγας Wolf λέγει ήμῖν, ὅτι οἱ περὶ τὸν Πεισίστρατον αὐτοτελῆ ἄσματα συλλέξαντες πρῶτοι τούτοις ένότητα ἐνέβαλον. Ἐστω. Ὁ αὐτὸς λέγει ήμῖν, ὅτι τὸ Πεισιστράτειον ἔφγον ἦν μέγα τι χρῆμα. Ἐστω καὶ τοῦτο. Ὁ σοφὸς Ritschl¹) ἐπιδοκιμάζων ἀκριτόν τινα γραμματικὸν πειρᾶται, ἵνα ἀναδείξη αὐτὸ ο pus divinum. Καὶ τοῦτο ἔστω. ᾿Αλλ᾽ ἐρωτῶμεν μεγάλη τῆ φωνῆ, τί ἐγένετο τὸ θεῖον τοῦτο χρῆμα; Ὁ Welcker ἐρειδόμενος ἐπί τινος μυθαρίον φερομένον παρὰ Γελλίω²) εἰκάζει μέν, ὅτι τὸ Πεισιστράτειον χειρόγραφον ἀπωλέσθη ἐπὶ τῆς εἰς τὴν ᾿Αττικὴν εἰσβολῆς τοῦ Ξέρξον³). ᾿Αλλ᾽, εἰ τὸ ἔργον οὕτω μέγα ἦν, ὡς ὁ Wolf νομίζει, ἀπορόν ἐστιν, ὅτι οἱ ᾿Αθηναῖοι οἱ καὶ τὰ ἀτιμότερα σκεύη αὐτῶν ἐκ τῆς πόλεως ἐκκομίσαντες οὐκ ἔσωσαν τὸ opus divinum. Ἦρα γε οἱ ᾿Αθηναῖοι, οἱ ἐπὶ Πεισιστράτον πολλὰ τάλαντα πρὸς συλλογὴν ὁμηρικῶν στί-

<sup>1)</sup> Die Alexandrinischen Bibliotheken, Breslau 1838. 2) Noct. Att. VI, 17 "Sed omnem illam postea librorum copiam Xerxes Athenarum potitus, urbe ipsa praeter arcem incensa, abstulit asportavitque in Persas." 3) Der epische Cyklus I, 387 "Denn das Exemplar Pisistratus scheint zur Zeit des Xerxes untergegangen zu sein, da es sonst unter denen in Alexandria schwerlich fehlen würde"

γων δαπανώντες, επί Θεμιστοκλέους οθτως αφρόντιδες πρός τὸν εθνικὸν ποιητήν εγένοντο; Αρά γε οἱ φιλάργαιοι Αθηναίοι ηνέγθησαν, ίνα απολεσθή το χειρόγραφον έκεινο, δπερ κατὰ τὴν θεωρίαν τοῦ Wolf ἦν αὐτὸς δ "Ο μηρος; 'Αλλ' ύποτεθείσθω, ότι οἱ 'Αθηναῖοι ἡνέγθησαν καὶ δ Όμηρος ἀπωλέσθη. Αρά γε οἱ Ἑλληνες συγγραφεῖς, ό Ἡρόδοτος, ὁ Θουκυδίδης, ὁ ᾿Αριστοτέλης οὐκ ὤφειλον θοηνείν διὰ τὴν ἀπώλειαν τοῦ τιμαλφοῦς τούτου κτήματος: Αρά γε δ Πλούταργος, δ πάντα τὰ ἀνέκδοτα τοῦ Περσικοῦ πολέμου συλλέξας, οὐκ ώφειλε καὶ τούτου μνησθηναι; Αρά γε οἱ ἀττικοὶ ἡπτορες οἱ καθ' ἐκάστην τὰς συμφοράς τοῦ Περσικοῦ πολέμου ἀνὰ στόμα ἔγοντες οὐκ ώφειλον εν εκάστω λόγω δλοφύρεσθαι διὰ τὴν ἀπώλειαν τοῦ ὁμήρου, ώς γε διὰ τὸν ἐμπρησμὸν τῶν ναῶν; Ἐκ τῆς σιωπης των ἀρχαίων εἰκάζομεν, ὅτι, εἰ Πεισιστράτειος ἐκδοσις επί των Περσικών απωλέσθη, αθτη οθ μόνον οθα είγε την ύπο του Wolf αποδιδομένην αυτή αξίαν, αλλά και διά την απρισίαν και την νοθείαν μικράν ή ουδεμίαν αξίαν έκεκτητο. Μόνον τοιαῦτα έργα είσιν άξια σιωπης. Εί λοιπον τοιούτον γειρόγραφον απωλέσθη, ούτε την ολιγωρίαν τῶν Αθηναίων ψέγομεν, οὔτε τὴν σιωπὴν τῶν ἀρχαίων μεμφόμεθα, ούτε διὰ τὴν ἀπώλειαν τοιούτου κτήματος λυπούμεθα. Πρό πάντων δ' άξιον σημειώσεώς έστιν, δτι ούδὲ ἀντίγραφα Πεισιστρατείου ἐκδόσεως οἱ ᾿Αλεξανδρινοὶ έγίνωσκον (όπερ ελέγγει την κακήν του έργου ποιότητα), καὶ μάτην ὁ σοφὸς Ritschl 1) πειρᾶται, δίπως τὸ εναντίον αποδείξη. 'Αλλά περί τοῦ ζητήματος τούτου έσται λόγος έν τῷ Εκτφ κεφαλαίφ.

Αοιπὸν ή κατὰ τὸν Wolf Πεισιστράτειος τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν συναρμογὴ ἦν ψιλὴ ἄκριτος ἔκδοσις. Ἡ δ' ἐπὶ ωρισμένω μισθῷ συλλογὴ ὁμηρικῶν στίχων καὶ ἀπόδοσις τῆς ἑνότητος αὐτῶν ὑπὸ σμήνους κριτικῶν καὶ ἡ ἐπικράτησις τῆς ᾿Αρισταρχείου ἐκδόσεως, ὡς ἐκ τῶν ἀνεκδότων τοῦ

<sup>1)</sup> Die Alexandrinischen Bibliotheken σελ. 59.

Villoison 1) μανθάνομεν, εστίν ἀηδες μυθάριον πεποιημένον ύπὸ ἀμαθοῦς μυθοποιοῦ μετὰ τοὺς χρόνους τοῦ Άριστάργου ζήσαντος. Ἡ ζύμη διως τοῦ μυθαρίου προπαρεσκευάσθη εν πολύ προγενεστέροις χρόνοις. Πάντα τὰ περί Σόλωνος και Πεισιστράτου λεγόμενα καταρρέουσιν έκ Μεγαρέων. Δυστυχώς οὐ πάντες μεν οἱ συγγραφεῖς λέγουσι, πόθεν τὰ περί τούτων ἤντλησαν, ὅμως οἱ πρεσβύτεροι τούτων παραπέμπουσιν είς Μεγαρεῖς. Καὶ ὁ μὲν Πλούταρχος ήντλησεν έκ τοῦ Ἡρέου τοῦ Μεγαρέως, δ δὲ Λαέρτιος έκ τοῦ Διευχίδου τοῦ Μεγαρικά γράψαντος. 'Αλλ', εί αί είδήσεις εκ Μεγαρέων καταρρέουσιν, εὔκολόν ἐστιν, ἵνα καὶ τὰ την ζύμην τοῦ μυθαρίου γεννήσαντα αἰτια ἀνακαλύψωμεν. Έπειδη οί Αθηναΐοι πρός τους Μεγαρείς Εριδας είχον, καὶ τὰ όμηρικὰ ἔπη οὐ μόνον πρὸς δόξαν τῶν ἰδίων ἡρώων, άλλα και πρός αντιποίησιν και δικαίαν κατοχήν τῆς Σαλαμίνος επεδείκνυον, οἱ Μεγαρείς διέβαλλον, ώς εἰκός, αὐτὰ τὰ ἔπη ώς διεφθαρμένα. Διαφθορεῖς δὲ ωνόμαζον τὸν θερμον της Σαλαμίνος υπέρμαγον, του Σόλωνα, και του εκδότην ή διορθωτήν των δμηρικών επών Πεισίστρατον. Αφ' έτέρου διως οί Αθηναίοι τούς δημότας επαινούντες έλεγον, ότι οἱ ἀνδρες οὖτοι οὐχὶ διέφθειραν, ἀλλ' ἐκόσμησαν τὰ έπη. Τοιαῦται έριδες καὶ φημαι επί τινας αἰῶνας έφέροντο, μέχρις ότον ή φαντασία θάρρος λαβοῦσα Επλασε τὸ μυθάριον, ὅτι δῆθεν ὁ Πεισίστρατος τὰ ὁμηρικὰ ἔπη συνέλεξε, πρώτος έγραψε και την άρχαιαν αὐτών ένότητα έπανήγαγεν. Καὶ ταῦτα μέν περί τε Σόλωνος καὶ Πεισιστράτου ξαανά ξστωσαν.

'Αλλ', εἰ μήτε ὁ Σόλων, μήτε ὁ Πεισίστρατος αὐτοτελῆ ἄσματα συνήρμοσαν, τὸ ζήτημα οὐκ ἐλύθη. Διότι Ἰσως ἄλλος πολὺ τούτων προγενέστεξος τὸ ἔργον ἐποίησεν. Καὶ δὴ ὁ μέγας ἱστορικὸς Grote²) λέγει, ὅτι τὰ ὁμηρικὰ ἔπη περὶ τὴν ἀρχὴν τῶν 'Ολυμπιάδων ἔσχον τὴν μορφήν, ἐν ἦ (ἐννοεῖται μετὰ τῶν μεταγενεστέρων μεταβολῶν καὶ ὑποβολῶν) ταῦτα ἔχομεν. Διαστέλλων δὲ τὸν χρόνον τῆς συν-

<sup>1)</sup> Anecd. Graec. II, σελ. 182. 2) Μετάφο. Fischer II, 152.

αρμογής ἀπὸ τοῦ τής γραφής νομίζει, ὅτι ταῦτα ἐγράφησαν από τοῦ 660-630 Π·Χ. Διότι ερωτά, τίνι πρότερον αναγκαία ην ή γραπτή Ἰλιάς; ᾿Αποκρίνεται οὐδενί. Διότι κατ' αὐτὸν οἱ δαψωδοὶ οὐ μόνον τὴν Ἰλιάδα, ἀλλὰ καὶ τὸν τόνον ξαάστης λέξεως εν τη μνήμη κατέχοντες οὐκ εδέοντο τοιούτον γραπτοῦ βιβλίου. Μόνον φιλίστορες ζοως ανδρες εδέοντο τοιούτων γειρογράφων, οίτινες εν εχείνοις τοις χρόνοις ούχ υπηρχον. Ο δέ λαὸς κατά τὸν ιστορικόν ήμροατο των επών εν ταίς συναθροίσεσι και ταίς έρρταίς. Λοιπον την γραφην των έπων έκ της μορφώσεως κόσμον αναγνωστών εξαρτών αποδίδωσι ταύτην τη εξοημένη εποχή. Διότι τότε ήμμαζον ὁ Τέρπανδρος, ὁ Καλλῖνος, ὁ Αρχίλογος, ἑ Σιμωνίδης καὶ άλλοι, εφ' ὧν ή ἀργαία ποίησις δλως μετεβλήθη. Έν ταύτη τη εποχη τό τε ελεγειακόν και λαμβικόν μέτρον αντί τοῦ αρχαίου έξαμέτρου είσήχθη, και οἱ νέοι ποιηταί ήρξαντο άλλως θεωρείν τὸν ἀρχαίον πλούτον. Οί δε ποιηταί γραπτων βιβλίων εδέοντο, ίνα απριβώς τας λέξεις τοῦ δμηρικοῦ κειμένου σπουδάζωσιν.

'Αλλ', εὶ τὰ όμηρικὰ ἔπη πρὸ τῆς ἀρχῆς τῶν 'Ολυμπιάδων είχον την παρούσαν μορφήν, η δ' εποχη αύτη, ώς είδομεν εν τῷ πρώτω βιβλίω, κατ' αὐτὸν τὸν Grote ή τοῦ Όμήρου έστί, τί άφαιρεῖ τὴν μορφὴν τῶν ἐπῶν ἀπ' ἐκείνου, ῷ ὑπὸ πάσης τῆς ἀρχαιότητος ἀποδίδοται, καὶ προσφέρει δώρον τοῖς μηδὲ τὴν τόλμην σχοῦσιν, ὅπως ταύτης άντιποιηθώσιν; "Ισως διά τὰς άντιφάσεις. 'Αλλ' αξται διά πλείστας αιτίας εν τῷ τρίτω βιβλίω αναπτυσσομένας αποδοτέαι μαλλον τῷ ποιητῆ, ὅστις δλόκληρον τὴν προσοχὴν αὐτοῦ είς την ποίησιν καταναλίσκων εύχερέστερον εκ των μύθων τάς άντιφάσεις ελάμβανεν, ή τοις συναρμόζουσι και την απότριψιν τῶν ἀντιφάσεων σκοποῦσιν. "Αλλως καὶ αὐτοὶ οἱ μεγάλοι άνδρες οὐ συχνάκις ἔνοχοι ἀντιφάσεων άλίσκονται; Πρόχειφον παράδειγμα παρέχομεν αὐτὸν τὸν Grote ἐν αὐτῷ δὴ τούτω τῷ ζητήματι. Ὁ σοφὸς ἀνηρ τὰ πρῶτα τοῖς γραφῆς δοκίμια, ώς εν τῷ πρώτω κεφαλαίω εἰδομεν, καταβιβάζει 1)

Μετάφοασ. Fischer II, 136.

είς την 40ην Όλυμπιάδα. Κατά την ένταῦθα όμως έκτεθείσαν θεωρίαν αναβιβάζει την εθρυτάτην της γραφης γρησιν (δηλαδή την γραφην και αντιγραφην μεγάλων βιβλίων) είς προγενεστέραν εποχήν δηλ. 660 Π·Χ. Πρός δέ, εὶ ἡ γραφὴ τῆς Ἰλιάδος καὶ Ὀδυσσείας ἐκ τῆς μορφώσεως αναγνωστών εξηρτάτο, πρό τοῦ 660 ὤφειλον εἶναι πλείονες, ή μετά την έπογην ταύτην. Διότι τοῖς έλεγειαχοῖς καὶ τοις των λαμβων ποιηταις ήν ίκανη μικρά τις των μύθων γνώσις. Οἱ δαψωδοὶ ὅμως, εἰ καὶ εἶγον πιστὴν μνήμην, δμως κατά μείζονα λόγον γραπτων βιβλίων εδέοντο. Πρός τούτοις μη αμνημονώμεν των κυκλικών ποιητών. Διότι τίνες μείζονα ακρίβειαν ηδύναντο θηρεύσαι, οί κυκλικοί ποιηταί οί εν μεγίστη άναφορά πρός τὰ δμηρικά έπη ποιούντες, ή οί έλεγειακοί καὶ οί ιάμβων ποιηταί; 'Αναντιρρήτως οἱ κυκλικοί. Διὰ τί λοιπὸν τὴν ἀνάγνωσιν τῶν δμηρικών επών από τοῦ 'Αρκτίνου αφαιρούντες αποδίδομεν αὐτὴν τῷ ᾿Αρχιλόχω καὶ τοῖς ἄλλοις; Διὰ ταῦτα, εἰ ή γραφή γνωστή ήν, και μόνον κόσμος αναγνωστών έλειπε, τη άληθεία οί Όμηρίδαι, οί δαψωδοί και οί κυκλικοί ποιηται έμελλον τοῦτον μορφώσαι.

Τελευταΐον, ἐπειδὴ ὑπὸ τῶν ἀρχαίων συγγραφέων τὰ μέρη τῆς τε Ἰλιάδος καὶ Ὀδυσσείας δι' ἰδιαιτέρου ὀνόματος ὀνομάζονται, ὡς Καταλόγος τῶν νηῶν, Διομή δους ἀριστεία, ᾿Αλκινόου ἀπόλογος, οἱ περὶ τὸν Wolf νομίζουσιν¹), ὅτι αἱ ἐπιγραφαὶ αὖται προσήκουσιν ἀρχαίοις αὐτοτελέσιν ἄσμασιν. Τοῦτο ὅμως οῦτως ἡμαρτημένον ἐστίν, ὥστε καὶ αὐτὸς ὁ Grote, ὁ τὴν προσωπικὴν τοῦ Ὁμήρου ὕπαρξιν ἀρνούμενος, ἀποδοκιμάζει. Διότι ἡ τῶν ἐπῶν εἰς βιβλία διαίρεσις ἐγένετο ὑπὸ τοῦ ᾿Αριστάρχου, οἱ δὲ τούτου προγενέστεροι εἰς τὸν Ὅμηρον παραπέμποντες καὶ τὸ χωρίον, ὁ ἐνόουν ἢ ὁ ἀπέσπων, ὁρίζοντες ἀνόμαζον τοῦτο ἐκ τῆς ἕλης. Πῶς ἄλλως οἱ πρὸ τοῦ ᾿Αριστάρχου ὤρειλον παραπέμπειν; Οῦτω καθ' ἕλην οἱ ἀρχαῖοι ὥριζον τὰ μέρη καὶ ἄλλων συγγραφέων, οἵτινες δὴ οὐ συνί-

<sup>1)</sup> W. Müller, Homerische Vorschule σελ. 71.

σταντο εξ αὐτοτελῶν μελῶν. Ώσαύτως ἡμαρτημένη φαίνεται ἡμῖν ἡ τοῦ W. Müller 1) γνώμη, ὅτι δῆθεν ἡ εἰς βιβλία διαίρεσις τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἄγει ἡμᾶς εἰς τὴν ἰδέαν τῆς ενότητος αὐτῶν, καὶ ὅτι ἀπηλλασσόμεθα ταύτης, εἰ παρελαμβάνομεν ταῦτα διηρημένα εἰς μακρὰ καὶ βραχέα μέρη, ὡς ἦσαν πρὸ τοῦ ᾿Αριστάρχου. ᾿Αλλ᾽ ὁ μέγας ᾿Αριστοτέλης, καίπερ περὶ τῆς ενότητος τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν πρὸ τοῦ ᾿Αριστάρχου φιλοσοφήσας, ὅμως ἐπλανήθη. Ἡ εἰς βιβλία διαίρεσις μόνον παιδάρια δύναται πλανῆσαι καὶ οὐχὶ ἀνδρας ἐν τῆ σπουδῆ τῶν νόμων τῆς ποιήσεως ἐγγηράσαντας, πρὸς οῦς ὁ W. Müller ἀποτείνεται.

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Ε΄.

Περί διασκευαστών καὶ διασκευής τών όμηρικών έπών.

Πρὸ τῆς ὑπὸ τοῦ Villoison ἐκδόσεως τῶν ἑνετικῶν σχολίων μόνον δύο ²) χωρία ὑπῆρχον, ἐν οἶς μνεία διασκευῆς ἐγίνετο. Διὰ δὲ τὴν ἔλλειψιν μαρτυριῶν ὁ ἀρχαῖος φιλολόγος Casaubonus ἐπίστευεν, ὅτι αὐτὸς ὁ Ὁμηρος ὑπὸ τὸ ὄνομα τῆς διασκευῆς νοεῖται. Μετὰ δὲ τὴν ἔκδοσιν τῶν εἰρημένων σχολίων, ἐν οἶς πλεῖσται μαρτυρίαι περὶ διασκευῆς εὐρέθησαν, οἱ περὶ τὸν Wolf ἐπίστευσαν, ὅτι μέγα μέρος τοῦ ἔργον, ὅπερ τέως τῷ Ὁμήρῳ ἀπεδίδετο, ὑπολανθάνει. Ὁ συγγραφεὺς τῶν Προλεγομένων λέγει ³), ὅτι ὁ Πεισίστρατος συνήρμοσε μὲν τὰς ἑαψφδίας καὶ τὰ τὴν ἀλληλουχίαν τῆς ὅλης ὑποθέσεως κωλύοντα ἀπέβαλεν, ὅμως

<sup>1)</sup> Αὐτόθι. 2) Σχόλ. εἰς Ὀδυσσ. Α 584 καὶ Εὐστάθ. σελ. 1721, 25 ἔκθ. Ῥώμ. Μείζονα ὅμως σαφήνειαν περιεῖχε τὸ ὑπὸ τοῦ Walckenaer ἐκδοθὲν σχόλιον τοῦ Πορφυρίου εἰς Ἰλιάθ. Σ 356—368. 3) Proleg. ad Homer. σελ. 150 "Oportet illum satis habuisse, si pleraeque rhapsodiae apto ordini redderentur, seppositis iis, quae tenori summi argumenti officerent, licet passim aliquid dissideret et hiaret, vel lacinia haereret ex forma priore."

πολλά διεσπασμένα καὶ γαίνοντα κατέλιπεν. Διὰ τοῦτο μεταδιδούς τοῖς διασκευασταῖς τοῦ ἔργου λέγει, ὅτι οὖτοι ενέβαλον τοῖς όμηρικοῖς έπεσι την ένότητα, ην οί 'Αλεξανδρινοί κριτικοί εξρον, και ότι τὸ έργον της διασκευης ήρξατο ἀπὸ τοῦ Πεισιστρατίδου Ἱππάρχου, ὅπερ δηθεν ἐκ τινος μαρτυρίας του φερωνύμου ψευδοπλατωνικού διαλόγου 1) εξάγει. Διότι κατά του Wolf, εὶ ὁ «Ιππαργος ἐκέλευε τους δαψωδούς, ίνα εν νέα τάξει τὰ δμηρικά έπη άδωσι, τούτο οψα ηδύνατο παρασγείν αὐτῶ μεγάλην δόξαν2). Θεωρεί δε ώς διασκευαστάς Όρφεα τον Κροτωνιάτην, Όνομάπριτον τὸν Αθηναΐον, Σιμωνίδην τὸν Κείον καὶ Ανακρέοντα τὸν Τήιον 3). Ταῦτα όμως οθτω τολμηρά είσιν, ώστε, εὶ μή τι άλλο, διὰ τὴν μεγάλην τόλμην δ ἀνὴρ ώφειλε σιγήσαι. Τοθναντίον όμως σεμνύνεται 4), ότι οθδεμίαν της ἀργαιότητος μαρτυρίαν διέστρεψεν. 'Αλλά τὸ μνημονευθέν, ίνα μη άλλων μνημονεύωμεν, ούτω κακώς έξηγήθη, ώστε επί τινα χρόνον εσκέφθημεν, εί οντως δ ανήρ τοσαντα συμπεράσματα έξ αὐτοῦ έξάγει.

Διότι ὁ συγγραφεὺς λέγει μόνον, ὅτι ὁ Ἱππαρχος πρῶτος εἰς τὴν ἀττικὴν τὰ ὁμηρικὰ ἔπη κομίσας ἦνάγκασε τοὺς ἑαψφδούς, ἱνα ταῦτα ἐξ ὑπολήψεως ἄδωσιν. Τὸ ὁῆμα ὑπολαμβάνειν, ἐξ οὖ ἡ ὑπόληψις, σημαίνει λαμβάνειν κάτωθεν. Μετηνέχθη δὲ τὸ ὁῆμα καὶ εἰς τοὺς διαλεγομένους. Διότι ὁ λέγων κατέχει πως τὸν λόγον, παυίμενος δ' ἀφίησιν αὐτόν, ἱνα πέση ὁ μετὰ τούτον ὅμως διαλεγόμενος ὑπολαμβάνει αὐτόν. Διὰ ταύτης λοιπὸν τῆς ὁδοῖ τὸ ὑπολαμβάνειν περιῆλθεν εἰς τὴν σημασίαν τοῦ ἐξακολουθεῖν. Τοῦθ', ὅπερ περὶ τῶν διαλεγομένων εἰρηται, ἰσχύει καὶ ἐπὶ τῶν κατὰ διαδοχὴν ἀδόντων. Κατὰ ταῦτα λοιπὸν ὁ Ἱππαρχος ἦνάγκασε τοὺς ἑαψφδούς, ἵνα τὰ ὁμη-

<sup>1) 228</sup> B "Ός ἄλλα τε πολλὰ καὶ καλὰ ἔργα σοφίας ἀπεδείξατο, καὶ τὰ Ὁμήρου πρῶτος ἐκόμισεν εἰς τὴν γῆν ταυτηνί, καὶ ἤνόγκασε τοὺς ὑαψφδοὺς Παναθηναίοις ἐξ ὑπολήψεως ἐφεξῆς αὐτὰ διιέναι, ὥσπερ νῦν ἔτι οἱθε ποιοῦσιν." 2) Σελ. 154. 3) Αὐτόθι σελ. 155. Δικαίως ὁ Ritschl ἀπορρίπτει τὰ περὶ Σιμωνίδου καὶ Ανακρέοντος λεγόμενα, Alexandr. Biblioth. σελ. 41. 4) Αὐτόθι σελ. 155.

ρικὰ ἔπη και' ἔξακολούθησιν ἡ συνεχῶς ἄδωσιν, ὅπερ προανεγνωρισμένην συνέχειαν καὶ ἐνότητα προϋποτίθησιν. Τοῦτ' αὐτὸ σημαίνει καὶ ἡ φράσις ἐξ ὑποβολῆς, περὶ ἦς ἐν τῷ ἡγουμένῳ κεφαλαίῳ ἐπραγματεύθημεν. Διότι ὁ προηγούμενος ἑαψωδὸς ἤτοι ὁ πρότερον ἄσας ὑποβάλλεται ἡ ὑπόκειται τῷ διαδεχομένῳ, ὡς πλεῖστα παραδείγματα κυροῦσι τὴν τοιαύτην τῆς προθέσεως σημασίαν. Τελευταῖον παρατηροῦμεν, ὅτι ἡ μαρτυρία τοῦ διαλόγον τούτου οὐδὲν κῦρος κέκτηται. Διότι ἄνθρωπος ἀγνοῶν, ὅτι ἤδη πρὸ τοῦ Σόλωνος τὰ ὁμηρικὰ ἔπη ἐν τῆ ᾿Αττικῆ ἤδοντο, οὐκ ἦδύνατο γινώσκειν τι περὶ τῆς τύχης αὐτῶν.

**Ωσαύτως** δ W. Müller 1) συγχέει τοὺς διασκευαστάς μετά των έταίρων του Πεισιστράτου. Τουτο όμως καὶ ἐπ' ούδεμιᾶς μαρτυρίας έρείδεται, καὶ ή διασκευή οὐ συνάδει πρός τὸ ἀποδιδόμενον τῷ Πεισιστράτῳ ἔργον. Τὸ διασκενάζειν, έξ οὖ τὸ διασκεναστής, σύνθετόν ἐστιν ἐκ τῆς προθέσεως διὰ καὶ τοῦ δήματος σκενάζειν. Τί μὲν σημαίνει τὸ δῆμα, πάντες γινώσκουσι, τί δὲ ή πρόθεσις, έξηγουμεν. Αθτη την δργικήν αθτής σημασίαν τηρούσα σημαίνει, ότι διά τινος ξργασία τις διέργεται, ώς καὶ ἐκ τοῦ γνωστοῦ ήροδοτείου γωρίου δηλον γίνεται, εν ὧ ό Όνομάκριτος διαθέτης των γρησμών του Μουσαίου δνομάζεται2). Ἡ διὰ ἐν τῷ διαθέτης ἔχει τὴν αὐτὴν σημασίαν, ήν και εν τῷ διασκευαστής. "Αρα προϋποτίθεται δλον τι, έν ὧ ή διασμενή γίνεται. Εὶ δ' οἱ περὶ τὸν Πεισίστρατον τὸ ἀποδιδόμενον αὐτοῖς ἔργον ἐποίουν, ὤφειλον κατὰ τὴν γλώσσαν τοῦ Welcker ὅμηροι ὀνομασθηναι καὶ οὐχὶ διασκευασταί. Ο δε Gräfenhan 3) συγγέει το διασκενάζειν μετὰ τοῦ ἐπισκενάζειν, δ δρθώς δ Γαληνὸς 4) ξομηνεύει. Διότι τὸ διασκενάζειν τοσούτω τοῦ

<sup>1)</sup> Homerische Vorschule σελ. 81. 2) VII, 6 "... ἔχοντες ονομάποιτον, ἄνδοα 'Αθηναΐον, χοησμολόγον τε καὶ διαθέτην χοησμῶν τῶν Μουσαίου .... ἐξηλάθη γὰο ὑπ' Ἱππάρχου τοῦ Πεισιστράτου ὁ Ὀνομάπριτος ἐξ' Άθηνέων, ἐπ' αὐτοφώρω άλοὺς ὑπὸ Λάσου τοῦ Ἑρμιονέος ἐμποιέων ἐς τὰ Μουσαίου χοησμόν .... "3) Geschichte der class. Phil. I, 263. 4) Εἰς Ἱπποπρ. Περὶ διαίτ. "Ἐπισπευάζεσθαι λέγεται βιβλίον ἐπὶ τῷ προτέρω γε-

ἐπισκενάζειν διαφέρει, δσφ τὸ διοικοδομεῖν τοῦ ἐποικοδομεῖν. Ὁ μὲν ἐπισκενάζων χρῆται τῷ ἐπισκεναζομένφ βιβλίφ (εἰ μὴ ὁ αὐτὸς συγγραφεὺς καὶ ἐπισκεναστὴς τοῦ ἰδίου συγγράμματός ἐστιν) ὡς ἰδίφ ἔργφ καὶ σκοπεῖ τὴν βελτίωσιν αὐτοῦ, ἐν ῷ ὁ διασκεναστὴς ἴσως ἀφαιρεῖ καὶ προστίθησιν, ἀλλ' ἀείποτε συνειδώς, ὅτι εἰς ἀλλότριον κτῆμα δίκην κλέπτου εἰσέρχεται.

'Αλλ' ἴδωμεν, δ, τι τὰ ένετικὰ σχόλια περὶ διασκεναστῶν παραδίδουσιν. Οὖτοι πανταχοῦ τῶν σχολίων¹) ὑπὸ τῶν 'Αλεξανδρινῶν κριτικῶν ὡς πλανηθέντες ἐλέγχονται καὶ ὑποβολαὶ αὐτῶν ἀθετοῦνται καὶ ἐξοβελίζονται. 'Αλλὰ τοὐναντίον, ὡς δοκεῖ, συνέβη. Διότι οἱ ἐλέγχοντες ἐν αὐτῷ τῷ ἐλέγχῳ πλανώμενοι ἀποδείκνυνται. 'Ως πρόχειρον δὲ παράδειγμα ἐστω ἡμῖν τὸ τελευταῖον τῶν σημειωθέντων χωρίον, ὅπερ οἱ 'Αλεξανδρινοὶ κριτικοὶ ὡς διεσκευασμένον καὶ νόθον ἐθεώρησαν. 'Επειδὴ ἡ Θέτις παροτρύνει τὸν αὐτῆς υἱόν, ἱνα γυναικὶ συμμιγῆ, οἱ κριτικοὶ ἀτόπως ἐνόμισαν, ὅτι οἱ στίχοι διεσκευάσθησαν δηλαδὴ νόθοι εἰσίν. Λέγομεν ἀτόπως. Διότι περιέχουσιν ἐννοιαν τῆ τε φύσει καὶ τῷ βίω τῶν ἡρώων ἀρμόζουσαν. 'Επὶ τῶν 'Αλεξανδρι-

γραμμένω τὸ δεύτερον γραφέν, ὅταν τὴν ὑπόθεσιν ἔχον τὴν αὐτὴν καὶ τὰς πλείστας τῶν ὑήσεων τὰς αὐτὰς . . . τινὰ μὲν ἀφηρημένα ἐκ τοῦ προτέρου γράμματος ἔχει, τινὰ δὲ προσκείμενα, τινὰ δὲ ὑπηλλαγμένα. Παράδειγμα δ', εὶ βούλει, τούτου σαφηνείας ἕνεκα τὸν δεύτερον Αὐτόλυκον Εὐπόλιδος ἔχεις, ἐκ τοῦ προτέρου διεσκευασμένον."

<sup>1)</sup> Σχολ. Ένετ. εἰς Ἰλιάδ. Ζ 441 "Θτι πρὸς τὴν λέγουσαν «ἀλλ' ἄγε νῦν ἐλέαιρε" καὶ μιὴ παῖδ' ὀρφανικὸν θείης" οἰκείως ἀπήντηκεν ὁ δὲ διασκευ αστὴς ἐπλανή θη." Εἰς Ἰλιάδ. Θ 73 καὶ 74 «Αθετοῦνται, ὅτι ὑπὲρ ἐκάστου στρατεύματος κῆρα ζυγοστατεῖ ὁ Ζεύς, οὐ πλείους, ὡς ἐπὶ ἀχιλλέως καὶ Εκτορος ὁ δὲ διασκευ αστὴς ἐξέβαλε πολλάς." Ἰλιάδ. Τ 327 «Καὶ ᾿Αριστοφάνης προηθέτει τὸν στίχον, ὡς φησι Καλλίστρατος... Τεκμήριον δὲ τῆς διασκευῆς τὸ καὶ ἐτέρως φέρεσθαι τὸν στίχον." Αὐτόθι 400 «Σημειοῦνταί τινες, ὅτι ἐντεῦθεν ἡ διασκευὴ τοῦ τεθρίππου πεποίηται." Ἰλιάδ. Υ 269 «Αθετοῦνται στίχοι δ΄, ὅτι διεσκευασμένοι εἰσὶν ὑπό τινος τῶν βουλομένων πρόβλημα ποιεῖν. Εἰς Ἰλιάδ. Ω 130 «Αθετοῦνται στίχοι γ΄, ὅτι ἀπρεπὲς μητέρα υἰφ λέγειν ἀγαθόν ἐστι γυνακὶ μίγεσθαι ἔτι δὲ καὶ ἀπάντων ἀσυμφορώτατόν ἐστι, καὶ μάλιστα τοῖς εἰς πόλεμον ἐξιοῦσι χρεία γὰρ εὐτονίας καὶ πνεύματος."

νῶν Ἰσως ἡ μήτης οὐα ἔδιδε τοιαύτας συμβουλὰς τῷ υἱῷ, ἐπὶ τῶν Τρωικῶν ὅμως διὰ τὴν φύσιν τῆς ἐποχῆς οὐχὶ σπανίως. Οἱ στίχοι οὖτοι οἱ γνησιώτεροι τῆς Ἰλιάδος εἰσίν. Διότι ὅ τε ἀρχαῖος μῦθος ἠδύνατο περιέχειν τοιαύτην ἔννοιαν, καὶ αὐτὸς ὁ Ὁμηρος οὐ πολλοὺς αἰῶνας μετὰ τὰ Τρωικὰ ζήσας οὐ πολὺ διάφορον τῶν ἡρώων ἐσκέπτετο οἱ διασκευασταὶ ὅμως, οἶς οἱ στίχοι ἀποδίδονται, οὐκ ἠδύναντο ὑποβαλεῖν ἰδέαν τῆ αὐτῶν ἐποχῆ ἀπρεπῆ οὖσαν. Οἱ θαυμάσιοι κριτικοὶ ἀφαιροῦσι τὸ ἀμάρτημα ἀπ΄ ἐκείνον, ὅστις ὄντως ἠδύνατο τοῦτο ποιῆσαι, καὶ ἀποδίδουσι τοῖς μηδόλως τοῦτο πρᾶξαι δυναμένοις! Ἐν γένει, ἀν παρατηρήση τις ἐμβριθῶς τὰ ἑνετικὰ σχόλια, ὁρδίως εὐρίσκει, ὅτι, εὶ μὴ πᾶσαι, αὶ πλεῖσται τῶν διασκευῶν εἰσι δημιουργήματα τῆς φαντασίας τῶν Ἰλεξανδρινῶν.

Νόθοι ὅμως στίχοι, ὡς καὶ ἀλλαχοῦ ἤδη εἰρηται, εἰς τὰ ὁμηρικὰ ἔπη εἰσέρρευσαν. Ὁ δὲ κατάλογος τῶν νηῶν πάντων τῶν ἄλλων μερῶν ὁ ἐπιδεκτικώτερος νοθείας ἦν. Διότι ἀρίθμησις νηῶν καὶ ἡρώων, πλειόνων ἢ ὀλιγωτέρων, οὖτε τὴν ἑνότητα τοῦ ἔπους διασπῷ, οὖτε τὴν νοθείαν εὖκόλως αἰσθητὴν ποιεῖ. Οἱ δὲ ἡαψωδοὶ τὰς Ἑλληνίδας πόλεις περιερχόμενοι ἦσαν πρόθυμοι, ὅπως τοὺς ῆρωας τοὑτων εἰς τὰ ὁμηρικὰ ἔπη παρεμβαλόντες τὴν φιλοδοξίαν αὐτῶν κολακεύσωσιν. Οἱ ἀρχαῖοι ἤδη ἐσημείωσαν πολλοὺς στίχους εἰς τοὺς ῆρωας τῶν ᾿Αθηναίων ἀναφερομένους ¹). Ὁ δὲ Σόλων καὶ Πεισίστρατος ἐλέγχονται διὰ τοῦτο. Ὁ Πλούταρχος ²) παραδίδωσιν, ὅτι ὁ τύραννος τῶν ᾿Αθηναίων παρενέβαλεν ἐκ τοῦ Ἡσιόδον στίχον τινὰ ἐν τῆ Ὀδυσσείφ. Ἦξιον δὲ σημειώσεώς ἐστιν, ὅτι ὁ ᾿Αθήναιος ³) τὸν Αἰγιμιόν, ἔξ οὖ ἀπεσπάσθη ὁ εἰρημένος στίχος, ἀποδίδωσιν

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Γ 144 ἐν παραβολῆ πρὸς Πλουτάρχ. Βίον Θησ. ΧΧΧΙΥ. Ἰλιάδ. Α 265 καὶ Πλούτ. αὐτόθι ΧΧ. 2) Πλούτ. Βίος Θησ. 20

Δεινὸς γάρ μιν ἔτειρεν ἔρως Πανοπήιδος Αἴγλης Τοῦτο τὸ ἔπος ἐχ τῶν Ἡσιόδου Πεισίστρατον ἐξελεῖν φησιν Ἡρέας ὁ Μεγαρεύς, ὥσπερ αὖ πάλιν ἐμβαλεῖν εἰς τὴν Ὁμήρου νεχυίαν τὸ

Θησέα Πειρίθοόν τε θεῶν ἀριδείκετα τεκνα.

<sup>3)</sup> XIII, 557.

οθγί τω Ἡσιόδω, ἀλλὰ τω Κέρκωπι. Ὁ δὲ Otfr. Müller 1) παρατηρεί, δτι δ Κέρκωψ, δστις έζη επί Πεισιστράτον, οὐκ ην δ ποιητής του ποιήματος, αλλά μόνον εκδότης αὐτου. Οί δ' άνθρωποι παρατηρούντες ένιαγού την γείρα τού Κέρκωπος ιπέλαβον αὐτὸν ώς ποιητην τοῦ Αίγιμιοῦ, Τοῦτο καὶ τῷ Gräfenhan 2) ἐδοξεν οὐχὶ ἀπίθανον. Ὁ δὲ Ritschl αποφαίνεται, ότι ο Κέρκωψ εποίησεν εν τη ήσιοδείω ποιήσει, ό, τι δ Ονομάκριτος εν τη δμηρική 3). Αί είκασίαι αξται φαίνονται λίαν πιθαναί. Διότι και δ Παυσανίας 4) λέγει περί της ήσιοδείου ποιήσεως των τινα έμπεποιηκότων είς τὰ Ἡσιόδον. 'Αλλ' ή πιθανότης τῶν είκασιών τούτων υποστηρίζει την Ιδέαν, δτι δ'Ονομάκριτος καί οί περί αὐτὸν ἐποίησαν, ό, τι ὁ Κέρκωψ, δηλαδή ἔκδοσιν των όμηρικων επων και πλέον ού. 'Αλλ' επανέλθωμεν. 'Ισως καὶ ἐν τῆ 'Οδυσσεία παρενεβλήθη ὁ στίχος, ἐν ὧ ὁ Μίνως δνομάζεται όλο όφοων 5). Διότι δ τῶν Κοητῶν νομοθέτης εν τοίς μυθικοίς γρόνοις ην εν μεγάλη τιμή υπό τε τοῦ Μελησιγενοῦς καὶ τοῦ Ασκραίου ποιητοῦ ἐπαινούμενος. Ο "Ομηρος, δστις δνομάζει αθτόν δαριστήν το ῦ Διὸς 6), ούκ ήδύνατο άντιφάσκων πρός ξαυτόν δνομάσαι δλοόφρονα. Ίσως οἱ Αθηναῖοι διὰ τὸ πρὸς τὸν Μίνωα μῖσος 7) τὸν στίγον παρενέβαλον.

Φαίνεται λοιπὸν πιθανόν, ὅτι οἱ ᾿Αθηναῖοι (ἢ οἱ πας ᾿ αὖτοῖς ἄδοντες ἑαψωδοὶ), παςενέβαλον μὲν εἰς τὰ ὁμηςικὰ ἔπη στίχονς, ὅμως ἔπαθον, ὅ, τι συνήθως οἱ ψευδόμενοι. Ὁ W. Müller <sup>8</sup>) λέγει, ὅτι πάντα τὰ χωςία, ἐν οἶς μνεία τοῦ Θησέως ἢ τῶν πεςὶ αὖτοῦ μύθων γίνεται, τῶν ὁμηςιμῶν ἐπῶν ἐμβλητέα εἰσίν. Ἐπειδὴ ὁ Μενεσθεύς, ὡς λέγει,

<sup>1)</sup> Proleg, zu einer wiss. Mythologie σελ. 399. 2) Geschichte der class. Phil. I, 274. 3) Die Alexandr. Biblioth. σελ. 55. 4) II, 26, 7. 5) Όδυσσ. Α 322. 6) Όδυσσ. Τ 179. 7) Πλούτ. Βίος Θησ. XVI "Καὶ γὰρ ὁ Μίνως ἀεὶ διετέλει κακῶς ἀκούων καὶ λοιδορούμενος ἐν τοῖς ἀττικοῖς θεάτροις, οὕτε Ἡσίοδος αὐτὸν ὤνησε βασιλεύτατον, οὕτε Ὁμηρος ὁαριστὴν Διὸς προσαγορεύσας, ἀλλ' ἐπικρατήσαντες οἱ τραγικοὶ πολλὴν ἀπὸ τοῦ λογείου καὶ τῆς σκηνῆς ἀδοξίαν αὐτοῦ κατεσκέδασαν ὡς χαλεποῦ καὶ βιαίου γενομένου." 8) Homerische Vorschule σελ. 96.

πρός τον Αγιλλέα, Αγαμέμνονα, Διομήδη και άλλους τοῦ Τρωικοῦ πολέμου εξόγους ήρωας παραβαλλόμενος οὐ λίαν ξκολάκευε την φιλοτιμίαν των Αθηναίων, υπέβαλλον τον μύθον τοῦ Θησέως. Διότι κατὰ τὸν ἄνδρα ὁ Όμηρος τὸν μύθον τούτον ώς μεταγενέστερον της Ιωνικής αποικίας ηγνόει. Εὶ δὲ γνωστὸς πρὸ ταύτης ην, ἐμελλε κομισθείς είς την μικράν Ασίαν είς τὰ όμηρικὰ έπη είσρεῦσαι καί ούχὶ ψιλώς μνημονεύεσθαι. 'Αλλά καὶ πολλοὶ άλλοι ήρωες, καίπερ ύπὸ τοῦ ποιητοῦ ψιλῶς μνημονενόμενοι, ὅμως διὰ πολλάς αἰτίας οὐ δύνανται θεωρηθηναι ὑποβολιμαῖοι. Διότι εν τοῖς δμηρικοῖς Επεσι μακρός λόγος γίνεται μόνον περί των ήρωων, οίτινες επί των Τρωικών ζώντες και ούγι τετελευτημότες, ως ο Θησεύς, ελκονίζονται. Ώσαύτως ύπερβολική φαίνεται ήμεν ή του W. Muller 1) γνώμη, ότι οί στίχοι2), εν οξς μνεία των πεντήποντα νηων των Αθηναίων γίνεται, αμφίβολοί είσιν. Διότι αἱ Αθηναι επὶ τῶν Τρωικῶν οὐκ ἦσαν μὲν οὕτως ἐπιφανεῖς, ώς αἱ Μυκῆναι καὶ ἡ Σπάρτη, διως ή εξ Αθηνών αποικία των Ιώνων δείκνυσιν, ότι οὐκ ἦσαν καὶ οὕτως ἀφανεῖς, ώστε οὐκ ἠδύναντο ἐπὶ Τροίαν πεντήποντα ναῦς πέμψαι. 'Αλλως ὁ ἀριθμὸς τῶν νηῶν τῶν Αθηναίων πρὸς τὸν τῶν ἄλλων πόλεων παραβαλλόμενος οὐ μέγας φαίνεται.

Τί λοιπὸν ἦσαν οἱ διασκευασταί; Οἱ περὶ τὸν Wolf ἀποφαίνονται, ὅτι ἦσαν οἱ περὶ τὸν Πεισίστρατον, οἱ περὶ τὸν Ἰππαρχον καὶ οἱ μετ' αὐτοὺς μέχρι τῶν Ἰλεξανδρινῶν, οἱτινες αὐτοτελῆ ἄσματα συνήρμοσαν, τὰ χαίνοντα συνεπλήρωσαν, τοὺς ὄχθους ἀπέταμον καὶ ἐν γένει τὰ ὁμηρικὰ ἔπη ἐλείαναν. Νομίζουσι δ', ὅτι ταῦτα ἐξάγουσιν ἐκ τῶν ένετικῶν σχολίων. Ἐκ τῶν σχολίων ὅμως ὅλως τὸ ἐναντίον ἔξάγεται. Διότι κατὰ ταῦτα οἱ διασκευασαί, ὡς εἰδομεν, οὐ μόνον οὐκ ἐβελτίωσαν τὰ ὁμηρικὰ ἔπη, ἀλλὰ καὶ διέ-

<sup>1)</sup> Homerische Vorschule σελ 94. 2) Ίλιάδ. Β 546. Ἄξιον σημειώσεως ἐστιν, ὅτι τοῦ παραδόξου τούτου πατήρ ἐστιν ὁ ἀρχαῖος γραμματικὸς Τελμισεύς. Σουίδ. ἐν λ. Δαφίδας "Τελμισσεύς, γραμματικός, γεγραφώς περὶ ὑμήρου καὶ τῆς αὐτοῦ ποιήσεως, ὅτι ἐψεύσατο. ᾿Αθηναῖοι γὰρ οὐκ ἐστράτευσαν ἐπὶ Ἰλιον."

φθειραν ταῦτα. Έν γένει οἱ διασκευασταὶ ώς διαφθορεῖς καὶ λυμεώνες των άλλοτοίων βίβλων ύπὸ των άργαίων θεωρούνται, Διόδωρος δ Σικελιώτης εν άρχη του συγγράμματος αύτοῦ λέγει , βουλόμενος . . . τους διασκευάζειν είωθότας τὰς βίβλους ἀποτρέψαι τοῦ λυμαίνεσθαι τας αλλοτρίας πραγματείας." Πρός δε οί διασκευασταί, ώς είδομεν, ελέγχονται ώς υποβαλόντες στίχους ούχι αυτοτελη μέρη των επών συνδέρντας, άλλ' ή μηδεμίαν σγέσιν πρός την ενότητα αύτων έχοντας, η μαλλον αύτην διασπώντας. Ὁ δὲ Ulrici 1) νομίζει, ὅτι διασκενασταὶ ωνομάζοντο ύπὸ τῶν Αλεξανδρινῶν κριτικῶν ἐκεῖνοι, οίτινες διώρθουν τὰ όμηρικὰ ἔπη όρμώμενοι οὐχὶ ἐκ γραμματικῶν καὶ κριτικών άρχων, άλλ' έκ του πραγματικού μέρους των όμηρικών έπων, ως δ Θεαγένης, δ Μητρόδωρος, δ Στησίμβροτος, δ Γλαύκων καὶ άλλοι ἐν τῷ πέμπτω καὶ τετάρτω Π · Χ αλώνι ακμάσαντες. Ήμεῖς γε νομίζομεν, ὅτι οἱ ᾿Αλεξανδρινοί λέγοντες διασκευαστάς ούτε ώρισμένην τάξιν, ούτε ωρισμένης εποχής ανθρώπους ενόουν, αλλά πάντας τούς διά διαφόρους αίτίας και πρός διαφόρους σκοπούς είς τά έπη στίχους υποβαλόντας καὶ ταῦτα διαφθείραντας. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ Ζηνόδοτος αὐτὸς ἐν τοῖς ἑνετικοῖς σχολίοις διασκευαστής των δμηρικών επών δνομάζεται 2).

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ ΣΤ΄.

Διάδοσις καὶ περιπέτειαι τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἀπὸ Πεισιστράτου μέχρις 'Αριστοτέλους.

Μέχρι τοῦδε ἐν τῷδε τῷ βιβλίῳ εἴδομεν, ὅτι τὰ ὁμηρικὰ ἔπη ἐν τῆ γονίμω τοῦ ποιητοῦ κεφαλῆ ἐκ μύθων με-

Geschichte der hellen, Dichtkunst τομ, Ι.
 Σχόλ, ένετ, εἰς Τλιάδ.
 Π, 666 "Ότε Ζηνόδοτος καὶ ἐνταῦθα διεσκεύακε."

ταμορφωθέντα διὰ τῆς γραφίδος ἢ ἐκ τοῦ στόματος εἰς τοὺς συγχρόνους παρεδόθησαν. Ἐπὶ πολλοὺς δ' αἰῶνας παρεδίδοντο, τῆς δὲ παραδόσεως φειδωλά τινα ἰχνη μέχρις ἡμῶν περιεσώθησαν. Οἱ Όμηρίδαι, οἱ ὁαψωδοί, οἱ νομοθέται καὶ οἱ τύραννοι ἦσαν τὰ σπουδαιότερα τῆς διαδόσεως ὄργανα. Οὖτοι ἦδον, ἀντέγραφον, διώρθουν, ἢ μᾶλλον διέφθειρον τὰ δμηρικὰ ἔπη. Οὕτω δι' ἀμυδροῦ φωτὸς τοὺς σποτεινοὺς ἐκείνους τῆς έλληνικῆς ἱστορίας αἰῶνας διαδραμόντες ἐφθάσαμεν μέχρι τῶν Πεισιστρατείων χρόνων. ἀλλὰ καὶ εἰς τὴν νέαν τῆς ἱστορίας τῶν δμηρικῶν ἐπῶν περίοδον εἰσερχόμενοι οὐχ εὐρίσκομεν ἀχριβεστέρας μαρτυρίας. Πάντες μὲν οἱ συγγραφεῖς μέμνηνται τοῦ Όμήρον καὶ τῶν δμηρικῶν ἐπῶν, ἀλλὰ πάνυ ὀλίγοι κριτικὰς διορθώσεις αὐτῶν ὑπαινίσσονται. Οἱ δὲ πλεῖστοι περὶ ἄλλα ἀσχολοῦνται, καὶ μάλιστα περὶ τὴν ἑρμηνείαν αὐτῶν.

Οί δε δαψωδοί οί πρώτοι των δμηρικών επών έρμηνευταί ήσαν. Διότι ταῦτα ἀπαγγέλλοντες ιδωειλον γινώσκειν. ποῦ ή φωνή ζωηρότερον, καὶ ποῦ ἀσθενέστερον τόνον εἶγεν. Διὰ τοῦτο ὁ μέν Ξενοφων 1) λέγει, τούς γὰρ ὁ αψωδούς οἶδα τὰ μὲν ἔπη ἀκριβοῦντας, ὁ δὲ Πλάτων²), οὐ γάρ γένοιτό ποτε δαψωδός, εὶ μὴ συνείη τὰ λεγόμενα ύπὸ τοῦ ποιητοῦ· τὸν γὰρ ἑαψωδὸν ἑρμηνέα δεῖ τοῦ ποιητοῦ τῆς διανοίας γενέσθαι τοῖς ἀκούουσιν. Εἶτα δ' ἤοξαντο καὶ οἱ φιλόσοφοι της έρμηνείας. Διότι παρετήρουν, δτι τὰ ἐπη, ἀφ' ὧν τὰ παιδεύματα τοῦ λαοῦ ελαμβάνοντο, πολλά γελοῖα καὶ τοῖς θεοίς ανάρμοστα περιέγοντα ἐπιβλαβῆ τῷ λαῷ ἀπέβαινον. Τοῦτο δὲ ματιδόντες δύο τινὰ ήδύναντο ποιῆσαι, ή τὸν ποιητήν διαρρήδην ελέγξαι, ή τὰ έπη αὐτοῦ δι' άλληγορικης ξομηνείας είς ηθικωτέραν σημασίαν ανυψώσαι. Οι μέν έξελέξαντο την πρώτην δδόν, οἱ δὲ την δευτέραν. Τη μεν πρώτη ηκολούθησαν ο Πυθαγόρας, ο Ξενοφάνης, ο Ήράκλειτος καὶ άλλοι. Τῆ δὲ δευτέρα Θεαγένης δ [Ρηγίνος 3],

<sup>1)</sup>  $^{\prime}$ Ano $\mu\nu$ . IV, 2, 10. 2)  $^{\prime}$ E $\nu$   $^{\prime}$ I $\omega\nu$ I 530. 3) Lobeck, Aglaoph.  $\sigma\epsilon\lambda$ . 155. Gräfenhan, Geschichte der class. Phil. I. 219.

Αναξαγόρας ὁ Κλαζομένιος 1), Μητρόδωρος ὁ Λαμψακηνός, Στησίμβροτος ὁ Θάσιος καὶ πλεῖστοι ἄλλοι, ἐν οῖς οἱ πλεῖστοι ὁραψωδοί 2). Οἱ τὴν ἀλληγορικὴν ἑρμηνείαν τῶν μύθων προελόντες συνεβάλοντο, ὅπως μὴ ἡ τῶν Ἑλλήνων θρησκεία πρωίμως διὰ τὴν ἀληθῆ τῶν μύθων γνῶσιν καταπέση, οἱ δὲ διαρρήδην τὸν ποιητὴν ἐλέγξαντες ἡγήτορες τῆς ἐπιστημονικῆς τῶν μύθων γνώσεως ἐγένοντο. Οἱ ἀλληγορικῶς τὸν 'Ομηρον ἑρμηνεύοντες ἰσως διέφθειρον ἐνιαχοῦ φράσεις τινάς, ὅπως τῆς ἑρμηνείας αὐτῶν ἐπιτύχωσιν. 'Ο δὲ Σωκράτης, ὅστις μετὰ τῶν φίλων τὰς ἀρχαίας βίβλους ἀνελίττων ἐξέλεγε τὸ ἀγαθόν 3), θεωρεῖται ὡς ἡθικὸς ἐξηγητὴς τῶν ἐπῶν τοῦ τε Όμήρον καὶ Ἡσιόδον 4). 'Ο δὲ Πλάτων τὸν 'Ομηρον ἀνεστεμμένον ἐκ τῆς αὐτοῦ πολιτείας ἐξελάσας τοὺς μύθους οὖτε ἐν ὑπονοίαις, οὖτε ἀνεν ὑπονοιῶν δέχεται 5).

Οἱ δὲ σοφισταὶ ὡς δεινοὶ τῶν ποιητῶν ερμηνευταὶ σεμνυνόμενοι ὑπὸ τοῦ Πλάτωνος σκώπτωνται ε). Οὖτοι ευρισκον ἐν τῷ Ὁμήρῳ ἀντιφάσεις, ἀκυρολογίας, γλωσσικὰ άμαρτήματα καὶ συχνάκις διισχυρίζοντο ἄντικρυς τὸ ἐναντίον ἐκείνου, δ εἶπεν ὁ τομηρος τ). Ὁ Πρωταγόρας ἐπετίμα τῷ ποιητῆ, ὅτι οὖτος νομίζων εὐχεσθαι ἐπιτάσσει τῆ Μούση ε). Ὁ αὐτὸς εὐρίσκει ἀντίφασιν ἐν τῷ Σιμωνίδη ε). Ἐν γένει ὁ σοφιστὴς ήσχολεῖτο, περὶ ἃ οἱ ποιηταὶ ὀρθῶς ἢ μὴ ὀρθῶς ἐποίησαν 10). Ἡρμήνευε δὲ οὐ μόνον τὸ πραγματικόν, ἀλλὰ καὶ τὸ τυπικὸν τῶν ποιητῶν μέρος 11). Διὰ

Μιστριώτου 'Ιστορ. των δμηρ. ἐπων.

<sup>1)</sup> Διογεν. Λαέρτ. ΙΙ, 11. 2) Lobeck, Aglaoph. αὐτόθι σελ. 157. Nitzsch, Prolegom. in Plat. Ion σελ. 9. 3) Ξενοφ. 'Απομνημ. Ι, 6, 14. 4) Αὐτόθι Ι, 2, 56. 5) Πολιτ. ΙΙ, 378 Δ. 6) Ποωτ. 347. 7) 'Αριστοτ. Σοφιστ. ἔλεγχ. ΙV, 8. Gräfenhan, Geschichte d. class. Phil. Ι, 204. 8) 'Αριστ. Περὶ ποιητ. ΧΙΧ "Α Πρωταγόρας ἐπιτιμῷ, ὅτι εὕχεσθαι οἰόμενος ἐπιτάττει εἰπὼν "μῆνιν ἄειδε θεά" τὸ γὰρ Χελεῦσαι, φησί, ποιεῖν τι ἢ μὴ ἐπίταξίς ἐστιν." 9) Πλατ. Πρωταγορ. 339. 10) Αὐτόθι. 11) Θεμίστ. λόγ. ΙV, 113 "Ἐπεὶ καὶ Πρώτας καὶ Πρωταγόρας ὁ 'Αβδηρίτης, ὁ μὲν ὀρθοέπειάν τε καὶ ὀρθορομμοσύνην μισθοῦ διδάσχων τοὺς νέους, ὁ δὲ Σιμωνίδου τε καὶ ἄλλων πουήματα ἐξηγούμενος, σοφισταὶ ὁμοίως ἤστην καὶ ἐλεγέσθην." Φιλόστρατ. Βίοι σοφιστ. σελ. 594 "Γνοὺς δὲ τὸν Πρωταγόραν ὁ Πλάτων σεμνῶς μὲν ἑρμηνεύοντα ὑπτιάζοντα δὲ τῆν σεμνότητι καίνου καὶ μαστονος μὲν ἑρμηνεύοντα ὑπτιάζοντα δὲ τῆν σεμνότητι καίνου καὶ μαστονος μὲν ἑρμηνεύοντα ὑπτιάζοντα δὲ τῆν σεμνότητι καίνου καὶ μαστονος μὲν ἑρμηνεύοντα ὑπτιάζοντα δὲ τῆν σεμνότητι καίνου καὶ μαστονος μὲν ἑρμηνεύοντα ὑπτιάζοντα δὲ τῆν σεμνότητι καίνου καὶ μαστονος μεν ἑρμηνεύοντα ὑπτιάζοντα δὲ τῆν σεμνότητι καίνου καὶ μαστονος μὲν ἑρμηνεύοντα ὑπτιάζοντα δὲ τῆν σεμνότητι καίνου καὶ μαστονος μὲν ἑρμηνεύοντα ὑπτιάζοντα δὲ τῆν σεμνότητι καίνου καὶ μαστονος μενος μενος μενος διαδικόνες μενος διαδικόνες καὶ μαστονος μενος διαδικόν το καίνου καὶ μαστονος μενος διαδικόνες καὶν καίνου καίνου καὶν μαστονος μενος μενος διαδικόνου καὶν καίνου καίνου καίνου καὶν μαστονος μενος διαδικόνου καίνου κ

ταῦτα ὁ σοφιστὴς ὑπό τε τοῦ Wolf¹) καὶ τοῦ Herbst²) ώς πρῶτος τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἐξηγητὴς νομίζεται. Τοῦτο ὅμως ἀρνεῖται ὁ Cramer³). Ὁ σοφὸς ὅμως ἀνὴρ τὴν ἑρμηνευτικὴν τοῦ Πρωταγόρου πρὸς τὴν τῶν ᾿Αλεξανδρινῶν καὶ τὴν τῶν νεωτέρων χρόνων παραβάλλων εὐρίσκει ἐκείνην ἀναξίαν τοῦ ὀνόματος. ᾿Αλλ᾽ ὀφείλομεν ἔχειν ἐν νῷ οὐ μόνον, ὅτι ἡ ἐρμηνευτικὴ ἦν ἐν σπαργάνοις, ἀλλὰ καὶ ὅτι ἡ ἐν τῷ διαλόγῳ ἐρμηνεία τοῦ Σιμωνιδείου ποιήματός ἐστι πλάσμα τοῦ Πλάτωνος τῆς συνήθους τῷ φιλοσόφῳ εἰρωνείας μετέχον.

Ίππίας δ' δ Ήλεῖος ἐπεδείννντο, ή ἐπιδείξεις ἐποιεῖτο εν τῷ λύειν ἀπορίας, ἢ ζητήματα περὶ ἀρετῆς, ἢ κακίας αρχαίων ποιητών 4). Έν δὲ τῷ Περὶ ποιητικής τοῦ Αριστοτέλους εύρισχομεν διόρθωσίν τινα Ίππίου τοῦ Θασίου. Ένταῦθα 5) ἀναγινώσκομεν , Κατὰ δὲ προσωδίαν, ώσπερ Ίππίας έλυεν ὁ Θάσιος τὸ ,,δίδομεν δὲ οί" καὶ ,,τὸ μὲν οὐ καταπύθεται δμβρω." Εκ τοῦ γωρίου δμως τούτου ούδεν ήδυνάμεθα εννοήσαι, εί μή αὐτὸς ὁ Σταγειρίτης εν Σοφιστικοῖς ελέγγοις 6) έαυτὸν εξήγει λέγων ,,οἷον καὶ τὸν "Ομηρον ένιοι διορθούνται πρός τούς ελέγχοντας ώς ατόπως εξοηκότα" τὸ μεν οὐ καταπύθεται ὅμβοφ." Αύονσι γὰρ αὐτὸ τῆ προσωδία, λέγοντες τὸ ,,οὖ οξύτερον. Και τὸ περί τὸ ενύπνιον τοῦ Αγαμέμνονος, ὅτι οὐκ αὐτὸς ὁ Ζεὺς είπεν ,,δίδομεν δέ οἱ εύχος ἀρέσθαι", ἀλλὰ τῷ ἐνυπνίφ ένετέλλετο διδόναι" "Ηδη έννοουμεν, ότι ή διόρθωσις τοῦ σοφιστοῦ ἀφορῷ τὸν 15ον στίχον τοῦ καταλόγου τῶν νηῶν

' Ποη λισσομένη, Τρώεσσι δὲ χήδε' ἐφῆπται.
'Αλλ' ἕκαστος παρατηρεῖ, ὅτι τὸ ὑπὸ τοῦ Θασίου σοφιστοῦ διωρθωμένον χωρίον οὐχ ὑπάρχει νῦν. Ὁ μὲν Wolf?) εἰκά-

προλογώτερον τοῦ συμμέτρου τὴν Ιδέαν αὐτοῦ μύθφ μαποφη ἐχαραπτήρισεν."

<sup>1)</sup> Proleg. ad Homer. σελ. 167. 2) Plil. u. Histor. Stud. I, 83. 3) Geschichte der Erziehung II, 182. 4) Πλάτ. Ίππ. μείζ. 286 Ε. Παράβαλ Stallbaum εἰς Δύσ. 206 C. 5) XXV, 11. 6) IV, σελ. 166. 7) Proleg. ad Homer. σελ. 168.

ζει, ὅτι ἐπὶ τοῦ σοφιστοῦ ὁ εἰοημένος στίχος ἐφέρετο οὕτως

Ήρη λισσομένη, δίδομεν δὲ οἱ εὖχος ἀρέσθαι.

δηλαδή τὸ δεύτερον ημιστίχιον κατά τὸ Ἰλιάδος Φ στίν. 297. Έπιδείκνυσι δ' ο μέγας άνηρ την διαφοράν ταύτην τοῦ κειμένου ώς τεκμήριον της μεγάλης των δμηρικών επών άλλοιώσεως. Διότι λέγει "sed de illis plura licet suspicari quam scire." Ο δε Ritter 1) νομίζει, ὅτι ὁ σοφιστής ἀποοιών και λύσεων δρεγόμενος έλαβε το ημιστίγιον έκ του Φ στίχ. 297 καὶ τὸ τοι εἰς οἱ μεταβαλών έ'θηκε τοῦτο εἰς τὸ Β στίχ. 15. Τοῦτο δὲ ποιήσας ἐπετίμα τῷ ποιητῆ. Την του Wolf ελκασίαν νομίζομεν πιθανωτέραν. Διότι τη άληθεία ήν γελοΐον, εί ο σοφιστής επετίμα τω ποιητή διά φράσιν, ην καὶ αὐτὸς κατὰ τὸ δοκοῦν (suo arbitrio et suo dolo, ως λέγει δ Ritter) υπέβαλε, και ην οί σύγχρονοι αναγνώσται ήγνόουν. Οί σοφισταί εποίουν μεν σοφίσματα. άλλα σόφισμα σοφίσματος πολύ διαφέρει. Λοιπον έν τινι των χειρογράφων, ο δ δ Ιππίας ανέγνω, εφέρετο εν τω στίχω 15 τοῦ καταλόγου τῶν νηῶν τὸ ἡμιστίχιον, δίδομεν δε οί εύχος αρέσθαι. Έπειδή δ' δ σοφιστής παρετήρησεν, ότι οὐκ ἦν πρέπον, Ίνα Ζεὺς δίδη ὑποσγέσεις. ας ούκ έμελλε τελέσαι, μετέβαλε τὸ δίδομεν εἰς ἀπαρέμφατον διδόμεν, όπως τὸν θεὸν τοῦ ψεύδους ἀπαλλάξη. Αγαθή μεν ή πρόθεσις τοῦ σοφιστοῦ, αλλα δυστυχώς οί όμηρικοί θεοί οὐ μόνον ψεύδονται, άλλα και επιορκούσιν. Την δ' άλλην διόρθωσιν δ Θάσιος εποίησεν εν Ίλιάδ. **4** 328

Έστηχε ξύλον αὖον, ὅσον τ' ὄργυι', ὑπὲρ αἴης, ἢ δρυὸς ἢ πεύχης: τὸ μὲν οὐ χαταπύθεται ὄμβρφ, λᾶε δὲ τοῦ ἔχάτερθεν ἔρηρέδαται δύο λευχώ

Έπειδη οὖτος ενόμισε παρὰ φύσιν, ὅτι αὖον ξύλον δρυὸς διὰ τοῦ ὅμβρου οὐ σήπεται, μετέβαλε τὸ ἀρνητικὸν οὐ εἰς ἀναφορικην ἀντωνυμίαν. Διὰ τῆς διορθώσεως δὲ ταύτης τὸ χωρίον σημαίνει, ὅτι τὸ ὑπὲρ τῆν χῆν ἐξέχον

<sup>1)</sup> Fr. Ritter, Comment ad poet. Arist. σελ. 279.

μέρος τοῦ ξύλον διὰ τοῦ ὅμβρον σήπεται. ᾿Αλλ᾽ ξκαστος παρατηρεῖ, ὅτι μᾶλλον ὁ ποιητής, ἢ ὁ σοφιστὴς δίκαιον ἔχει. Τὰ δύο ταῦτα παραδείγματα, ἃ εὐτυχῶς περιέσωσεν ἡμῖν ὁ Σταγειρίτης, δεικνύουσι μέν, πόσον ἡμαρτημέναι σκέψεις διορθώσεις ἐπέτρεπον, ἀλλὰ συνάμα μαρτυροῦσι, καὶ πόσον λεπταὶ ἦσαν αὖται. Δυστυχῶς οὐ γινώσκομεν, εἰ ὁ Ἱππίας-δλόκληρα τὰ ὁμηρικὰ ἔπη διώρθωσεν, ἢ μόνον ὀλίγας φράσεις, ὧν τὰ δύο παραδείγματα ὁ ᾿Αριστοτέλης ἔκ τινος ἡπορικοῦ ἢ τοιούτον τινὸς συγγράμματος παρελαβεν, ὡς ὁ Gräfenhan εἰκάζει.

Πλην δε τούτων μνημονεύονται καὶ δλόκληροι διορθώσεις, ών τινες πρό της Πεισιστρατείου έγενοντο. Αύται διαιρούνται είς δύο τάξεις · α΄) είς τὰς ἀνωνύμων διορθωτῶν καὶ β΄) εἰς τὰς διορθώσεις, ὧν τὸ ὄνομα τοῦ διορθωτοῦ γινώσχομεν. 'Αρχόμεθα τῆς έξετάσεως τῶν πρώτων. Έν τοῖς δμηρικοῖς σγολίοις καὶ ὶδίως παρά Διδύμω εύρίσκομεν τὸ ἐπίθετον αἱ κοιναί, αἱ κοινότεραι (δηλαδή αναγνώσεις ή διορθώσεις). Τι σημαίνουσι ταῦτα; Ό Ritschl 1) νομίζει, ότι εν τῷ ἐπιθέτω τούτω ὑπολανθάνουσιν αί έκ της Πεισιστρατείου συναρμογής εκρεύσασαι εκδόσεις. Τοῦτο ἀσπάζεται καὶ ὁ Gräfenhan 2) · διότι λέγει, ότι ή Πεισιστράτειος διόρθωσις μόνον δι' άντιγραφης ηδύνατο διατηρηθήναι, και ότι τὰ ἀντίγραφα ταύτης καλοῦνται κοιναί. 'Αλλ' ή είκασία αθτη έστιν ήμαρτημένη. Διότι οἱ Αλεξανδρινοὶ κριτικοί, ώς εν τοῖς εμπροσθεν είρηται, ούκ ξγίνωσκον Πεισιστράτειον διόρθωσιν. Πρός δε οί σοφοί οθτοι ανόρες δια της αυτών είπασίας αρόην την αύτων θεωρίαν καταστρέφουσιν. Διότι, εὶ αἱ ἐκ τῆς Πεισιστρατείου συναρμογής εκρεύσασαι εκδόσεις κοιναί ύπὸ των 'Αλεξανδρινων καλούνται, ο δρισμός οδτος προϋποτίθησι καὶ άλλας διορθώσεις (δηλαδή άλλας συναρμογάς) μή έκειθεν έκρευσάσας, οίαι ήσαν αί κατὰ πόλεις. Τὴν ύπαρξιν τοιούτων καὶ αὐτὸς ὁ Wolf 3) δμολογεῖ λέγων "Sic

Die Alexandr. Biblioth. σελ. 60.
 Geschichte der class. Phil. I,
 3) Prolegom. ad Homer. σελ. 172.

aucto sensim numero codicum fons ille Pisistrateus, si modo is unus fons fuit." 'Αλλ', εὶ ἐκδόσεις μὴ ἐκ τῆς Πεισιστατείου συναρμογής υπήρχου, τίνες ήσαν οι συναρμογείς τούτων: Τί οὐκ ἐπαινοῦνται καὶ οὖτοι: Τί οὐκ ὀνομάζονται: Πόσον ἄράγε διάφορον συναρμογήν πρός την Πεισιστράτειον οδτοι εποίησαν; Εὶ δ' ούτω διαφόρως συνηρμοσμένα έπη οἱ 'Αλεξανδρινοὶ ὑπ' ὄψιν εἶχον, τι οὖκ ἐγείρουσι περί της προσηχούσης έχαστου των μερών θέσεως απορίας καὶ λύσεις: Διὰ ταῦτα λοιπὸν νομίζομεν, ὅτι οἱ πριτικοὶ τῆς Αλεξανδρείας λέγοντες ἐκδόσεις κοινὰς ἐνόουν τὰς ὑπὸ των βιβλιοπωλών γινομένας πρός πώλησιν, οίαν ο καλός Ευθύδημος ηγόρασεν ήσαν δηλαδή αί κοιναί εκδόσεις, ίνα κατά Στράβωνα 1) είπωμεν, βιβλία είς πρᾶσιν γραφόμενα. Αί τοιαθται δ' ἐκδόσεις καὶ ἄκριτοι ἦσαν καὶ μικράν άξίαν είχον, ώς δείκνυσι τὸ ἐπίθετον κοιναί, καὶ έτι μάλλον τὸ συγκριτικὸν κοινότεραι. Εἰ δ' αἱ κοιναὶ ἐκδόσεις ἦσαν ἀντίγραφα τῆς Πεισιστρατείου συναρμογής, αί κοινότεραι ώφειλον είναι, οθτως είπειν, Πεισιστρατειότεραι, δπερ γελοΐον. Αί κοιναὶ λοιπόν ξαδόσεις μόνον κατά τὸ όνομα διαφέρουσι πρὸς τὰς είκαιοτέρας, τὰς δημώδεις, τὰς μετρίας, τὰς φαύλας, τὰ φαυλότερα τῶν ἀντιγράφων καὶ τὰς τετριμμένας.

Πρὸς ταύταις ὑπὸ τῶν ἀρχαίων Σχολιαστῶν μνημονεύονται αἱ κατὰ πόλεις, πολιτικαί, αἱ ἀπὸ πόλεων, διὰ τῶν πόλεων²), ὧν γνωσταί εἰσιν ἑπτά, ἡ
Μασσαλιωτική, ἡ Χῖα, ἡ ᾿Αργολική, ἡ Κυπρία,
ἡ Κρητική, ἡ Αιολικὴ ἢ Αἰολὶς (δηλαδὴ ἡ Αεσβία·
διότι μόνοι οἱ Δέσβιοι καλοῦνται ψιλῶς Αἰολεῖς· εἰ δ' ἡ
ἔκδοσις ἀνῆκε τοῖς Αἰολεῦσι τῆς Κύμης, ὤφειλε καλεῖσθαι
Κυμαία) καὶ ἡ Σινωπική. Τῶν ἐπτὰ τούτων διορθώσεων
αἱ τέσσαρες ἦσαν ἰωνικαί, δηλαδὴ ἡ Χῖα, ἡ Μασσαλιωτική,
ἡ Σινωπικὴ καὶ ἡ Κυπρία (διότι μόλις δύναταί τις ἐννοῆ-

<sup>1)</sup> III, 419. 2) Ένετ. σχόλ. εἰς Ἰλιάθ. Ι, 386. Υ 308. Φ 86, 351, 454, 535. Χ 51, 93. Ψ 77, 206. Ω 30.

σαι τούς εν Κύπρω Δωριείς), αί δε λοιπαί ήσαν δωρικαί, η αλολικαί. Ένόμισαν δέ τινες, ότι αξται ήσαν γεγραμμέναι έπὶ τὸ αἰολικώτερον ἡ δωρικώτερον, ώς ἡ μικρὰ Ἰλιάς 1). Ένταύθα δ' εγείρεται τὸ ζήτημα, τίνι επογή ανήμουσιν αξται: Βέβαιόν εστιν, ότι πρό τοῦ Ζηνοδότου ήδη ύπηρχον. Νομίζομεν δ', δτι αί πλείσται, εί μη πασαι, ήσαν σύγγρονοι, ή προγενέστεραι της Πεισιστρατείου εκδόσεως. Πρός δε ζητείται, εί αι ελρημέναι εκδόσεις επιμελεία λδιωτών, ή της πολιτείας εγένοντο. Ο Wolf<sup>2</sup>) αποφαίνεται τὸ πρωτον, ήμεν γε πιθανώτερον φαίνεται τὸ δεύτερον. Διότι τοῦθ', ὅπερ ὅ τε Αυκοῦργος καὶ ὁ Πεισίστρατος ταῖς αύτων πόλεσιν εποίησαν, έπραξαν και οι τα δημόσια των άλλων πόλεων πράσσοντες. 'Αλλά δυστυγώς οὐ περιεσώθησαν ήμιν μαρτυρίαι. Διότι μόνον περί της Σπάρτης καὶ ιδίως περὶ τῶν Αθηνῶν ἀκριβεστέρας ειδήσεις έγομεν. Ο δε Düntzer 3) τίθησι το ζήτημα, εί αι ελοημέναι εκδόσεις ήσαν πλήρεις, ή μόνον δαψωδίαι αὐτῶν. Εὶ ήσαν πλήρεις, κατά την Πεισιστράτειον εκδοσιν εγένοντο. Νομίζομεν, ότι ήσαν πλήρεις. Διότι έκάστη των διορθώσεων τούτων εν τοίς σγολίοις πολλών δαψωδιών μνημονεύεται. "Αλλως οὐ δυνάμεθα εννοήσαι, δτι πόλεις μεγάλαι καὶ πλούσιαι, οξαι αί ελρημέναι, ούκ ήδύναντο κτήσασθαι ακέραια τὸ όμηρικά έπη. Ήσαν μεν πλήρεις, άλλά τοῦτο οὐκ ἀποδεικνύει, ότι κατά την Πεισιστράτειον συναρμογήν εγένοντο. Διότι τοῦτο δη ζητεῖται, καὶ ημείς τὸ ἐναντίον ἐν τοῖς ἔμπροσθεν κατά τὸ δυνατὸν εδείξαμεν. Εὶ καὶ ἐκ τῶν εἰδήσεων τῶν Σγολιαστῶν οὐ δυνάμεθα κρίναι ἀσφαλῶς περὶ τῆς άξίας αὐτῶν, όμως εἰκάζομεν, ότι αὖται ἦσαν πολύ κοείττονει των τε κοινων καὶ τῆς Πεισιστρατείου. Διότι, ώς άλλαχοῦ ήδη είρηται, οἱ ἀριστοι τῶν πόλεων πολῖται ἀνευ

και αιολικώτερον ή δωρικώτερον

Νὺξ μὲν ἔην μεσάτα, λαμπρὰ δ' ἐπέτελλε σελάνα,

Sengebusch, Homer. Dissert. prior σελ. 189
 Νὺξ δ' ἄρ ἔην μέσση, λαμπρὴ δ' ἐπέτελλε σελήνη,

<sup>2)</sup> Proleg. ad Homer.  $\sigma \epsilon \lambda$ . 178  $\kappa \alpha i$  179. 3) Homer und der epische Cyklus  $\sigma \epsilon \lambda$ . 34.

πλαγίων σχοπῶν τὴν ἔκδοσιν τοῦ ἐθνικοῦ ποιητοῦ ἀνεδέξαντο. Οὐδεμία γε μομφὴ περὶ ὑποβολῆς, ὡς ἐν τῆ Πεισιστρατείω, ἀκούεται. Πρὸς δὲ οἱ τε Χῖοι καὶ οἱ Κύπριοι εἶχον μείζονα πρὸς τὰ ὁμηρικὰ ἔπη αἴσθησιν, ἢ οἱ Αθηναῖοι, παροῖς οὐδέποτε ἡ ἐπικὴ ποίησις ἤκμασεν. Διὰ ταῦτα νομίζομεν, ὅτι τὰ ἐπίθετα, αἱ χαριέστεραι, αἱ ἀκριβέστεραι, τῶν πάνν ἀξιολόγων, ταῖς ἐκδόσεσι ταύταις προσήκουσιν.

"Ηδη μεταβαίνομεν είς τὸ δεύτερον είδος των εκδόσεων, ας οι αργαΐοι τας κατ' ανδρα ωνόμαζον. Τοῦτο δὲ λέγοντες ενόουν διορθώσεις, ὧν οί διορθωταί γνωστοί ἦσαν. Συνήθως διως ύπὸ τὸ όνομα τοῦτο νοοῦνται ή Αντιμάγειος καὶ ή Αριστοτελική. Ἐπειδή ἐν τῆ ἐποχῆ ταύτη οὐχ ύπηργεν ιδιαιτέρα πριτικών τάξις, ώς βραδύτερον, οί ποιηταί, οί δήτορες, οί σοφισταί και οί φιλόσοφοι τὸ τοῦ κριτικού έργον ανεδέχοντο. Καὶ δὴ ὁ ἐπικὸς καὶ λυρικὸς ποιητης Αντίμαχος, δστις ημμαζε περί την 93ην, ή 94ην Όλυμπιάδα, έξέδω την φερώνυμον αύτοῦ Εκδοσιν την Αντιμάγειον, την 'Αντιμάχου, την κατ' 'Αντίμαχον. Πρότερον ύπηρχεν αμφιβολία περί της ταθτότητος του ποιητού μετά τοῦ διορθωτοῦ. Ἐπειδή ὁ Σονίδας τὸν Αντίμαγον δνομάζει γραμματικόν καὶ ποιητήν, καὶ ἐπειδή αἱ τῆς γραμματικής άργαι είς τους γρόνους τοῦ Αριστοτέλους ετίθεντο, δ Schellenberg 1) επειράτο, ὅπως τὸν γραμματικὸν από τοῦ ποιητοῦ χωρίση. 'Αλλ' ὁ Villoison 2) απέδειξε την ταθτότητα τοῦ ἀνδρός, καὶ ήδη ή γνώμη αθτοῦ ἐπικρατεῖ. Θεωρείται δὲ πιθανώτατον, ότι οἱ Αλεξανδρινοὶ παρὰ τῶν κληρονόμων τοῦ Αντιμάχου τὸ χειρόγραφον άγοράσαντες εν τη βιβλιοθήμη είγον 3). Έπειδή διιως αί περί της διορθώσεως είδήσεις λίαν φειδωλαί είσιν, οὐ δυνάμεθα κρίνειν περὶ τῆς ἀξίας αὐτῆς. 'Αλλ', ἐπειδὴ τά ἐνετιμὰ σχόλια 4) μετά τοῦ Εὐσταθίου 5) τὸν Αντίμαγον οὐ μόνον διορθω-

Antimachi reliquiae 1786, σελ. 34.
 Proleg. ad Homer. σελ. 24.
 Gräfenhan, Geschichte der class. Phil. I, 279.
 Els Ἰλιόδ. Γ 197.
 P 133.
 Σελ. 1198.

τήν, ἀλλὰ καὶ έρμηνευτὴν τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ὀνομάζουσιν, καὶ δὴ καὶ τὴν φράσιν οἱ περὶ ἀντίμα χον¹) περιέχουσιν, εἰκάζομεν, ὅτι πολλοὶ τῷ τε διορθώσει καὶ έρμηνείᾳ τοῦ Κολοφωνίου ἡκολούθουν. Διότι διὰ τῆς φράσεως οἱ περὶ ἀντίμα χον οὐ δυνάμεθα ἐννοῆσαι μόνον τὴν ἔκδοσιν αὐτοῦ, ὡς ὸ Gräfenhan²). Ἐν ἐκείνη τῷ ἐποχῷ οὐχ ὑπῆρχον μὲν γραμματικαὶ σχολαί, ὅμως λίαν πιθανόν ἐστιν, ὅτι ὁ ποιητὴς τῆς ἰδίας τέχνης ὁπαδοὺς ἡ ἐταίρους εἶχεν.

Ό δὲ Σονίδας παραδίδωσι μέν, ὅτι καὶ ὁ τραγικὸς ποιητής Εὐριπίδης τὰ τοῦ Ὁμήρον ἔπη ἔξέδω, ἀλλ' ἐκφράξει ἀμφιβολίαν τινὰ περὶ τῆς γνησιότητος τῆς ἐκδόσεως³). Επειδὴ ὅμως καὶ ὁ Εἰστάθιος μνημονεύει ἐκδόσεως³) κατ' Εὐριπίδην, καὶ ἀποδίδωσιν αὐτῷ τὴν ὑποβολὴν στίχον, ὅν καὶ ὁ Στοβαῖος ἤδη μεταγενεστέραν προσθήκην ἐθεώρησεν, εἰκάζομεν, ὅτι ἡ ἀμφιβολία τοῦ λεξικογράφον οὐκ ἔχει μέγα βάρος. Ἦλως ζητεῖται, εὶ ἡ ἀμφιβολία τοῦ Σονίδα ἔχει ἀόριστον σημασίαν, ἡ διὰ τῆς φράσεως εἰ μὴ ἔτ έρ ον ὁ ἀμφιβάλλων τὸν ὁμώννμον συγγενῆ τοῦ τραγικοῦ νοεῖ. Ὁπωσδήποτε ἐκ τῆς εἰδήσεως ταύτης δῆλον γίνεται, ὅτι ἐπὶ τοῦ Πελοποννησιακοῦ πολέμον ἰδιῶται τὰ ὁμηρικὰ ἔπη ἔξέδιδον, καὶ ὅτι τὸ παρὰ Πλοντάρχῳ ἀνέκδοτον, καθ' ὁ γραμματοδιδάσκαλοι τὰ ὁμηρικὰ ἔπη διώρθονν καὶ ἔπανώρθονν, ἀληθές ἐστιν.

Ό δὲ ᾿Αριστοτέλης τὴν τῶν ἐλευθέρων παίδων παιδευθεὶς περὶ τὸν Ὁμηρον παιδιόθεν ἦσχολήθη ⁴) καὶ δὴ ὡς νεανικὸν αὐτοῦ προϊὸν θεωροῦνται τὰ δμηρικὰ προβλήματα ἢ ἀπορήματα. Βραδύτερον δ' ἔξέδω τὴν Ἰλιάδα,

<sup>1)</sup> Ένετ. σχόλ. εἰς Ἰλιάδ. Ψ 604. Ω 71. Διώρθωσε μὲν τὴν φράσιν ὁ Heyne εἰς περὶ ἸΑρίσταρχον καὶ γνώμην περὶ διορθώσεως ὁ Lehrs Quaest. epic. σελ. 49 ἔξέφρασεν, ἀλλὰ δικαίως ὁ Spitzner τὴν διόρθωσιν ἄποδοκιμάζει. 2) Gesch. d. class. Phil. I, 279. 3) Ἐν λ. "Εὐριπίδης ἔγραψεν ὁμηρικὴν ἔκδοσιν εἰ μὴ ἄ ρα ἔτ έρου ἐστίν." 4) Ψευδαμμώνιος ἐν βίφ ἸΑριστοτέλους "Ό μὲν οὖν ἸΑριστοτέλης ἔτι νέος ῶν τὴν τῶν ἐλευθέρων παιδείαν ἐπαιδεύετο, ὡς δηλοῖ τὰ γεγραμμένα αὐτῷ περὶ ποιητικῶν καὶ πρὸς ποιητάς, ἔτι μέντοι τὰ Ὁμήρου προβλήματα."

και περί ποιητικής συνέγραψεν. Πρώτον έστω ο λόγος περί της εκδόσεως. Ο Πλούταρχος 1) παραδίδωσιν ημίν, ότι δ Αριστοτέλης διώρθωσε την Ἰλιάδα, ην δ μέγας Αλέξανδρος ώς εφόδιον της πολεμικής ἀρετής μεθ' έαυτοῦ εἰς τὴν Ασίαν Ελαβεν. Αριστοτελικής διορθώσεως μέμνηνται (αν μη άλλως τὰ χωρία διορθώσωμεν, ως τινες ἐποίησαν) μεν οί Σχολιασταί τοῦ τε Όμήρου 2) και Θεοκρίτου 3), άλλ' δ Στράβων 4) άλλως παραδίδωσι τὸ πράγμα. Έπειδη δε καί δ Πλίνιος 5) μνημονεύων τοῦ γεγονότος οὐ λέγει περί 'Αριστοτελικής διορθώσεως, ενόμισαν τινες 6), ότι δ Σταγειρίτης τοιούτον έργον ούα εποίησεν. Ο Giphanius εν τῷ προλόγφ τῆς ἐκδόσεως τῆς Ἰλιάδος τῷ μὲν Καλλισθένει καὶ ἀναξάρχω ἀπονέμει την της 'Οδυσσείας διόρθωσιν, τῷ δὲ 'Αριστοτέλει την της Ἰλιάδος. Ό δὲ Wolf νομίζει, ὅτι ὁ μέγας 'Αλέξανδρος έλαβε μεν παρά τοῦ διδασκάλου τὴν 'Ιλιάδα, όμως εν τη Ασία μετά των δύο εξοημένων σοφων τὸ έπος άναγινώσκων σημειώσεις ίδιοχείρως επί τοῦ γειρογράφου επέγραψεν. Ο δε Lehrs?) είκαζει, ότι δ Αλέξανδρος την ξιοδοσιν παρά τοῦ Σταγειρίτου δεξάμενος επόσμησεν αὐτην ματά γεωγραφικών παρατηρήσεων, ας έν τε τω Τρωικώ πεδίω καὶ τῆ παραλία τῆς μικρᾶς Ασίας μετὰ τοῦ Καλλισθένους και 'Αναξάρχου εποίουν. 'Αλλά συνάμα δ σοφός ανήρ οθα αποαλείει την υπόθεσιν, ότι ίσως οί δύο οδτοι ανδρες διώρθωσαν μεν την Ιλιάδα, όμως το μέγα τοῦ Αριστοτέλους ὄνομα συνεβάλετο, δπως τούτω ή διόρθωσις αποδοθή. Ό δε Gräfenhan 8) την τοῦ Wolf γνώμην απο-

<sup>1)</sup> Ἐν βίφ ἀΛεξάνδο. κεφ. 8 "Καὶ τὴν μὲν Ἰλιάδα τῆς πολεμικῆς ἀρετῆς ἐφόδιον καὶ νομίζων καὶ ὀνομάζων, ἔλαβε μὲν Ἰριστοτέλους διορθώσαντος ῆν ἐκ τοῦ νάρθηκος καλουσιν εἰχε δ' ἀεὶ μετὰ τοῦ ἐγχειριδίον κειμένην ὑπὸ τὸ προσκεφάλαιον, ὡς ὑνησίκριτος ἱστόρηκε." 2) Εἰς Ἰλιάδ. Φ 252.
3) Εἰς Εἰδύλλ. Ι, 34. 4) ΧΙΙ, 594 "Φέρεται γοῦν τις διόρθωσις τῆς ὑμήρου ποιήσεως, ἡ Ἐκ τοῦ νάρθηκος λεγομένη, τοῦ Ἰλιεξάνδρου μετὰ τῶν περὶ Καλλισθένη καὶ Ἰνιάξαρχον ἐπελθόντος καὶ σημειωσαμένου τινά, ἔπειτα καταθέντος εἰς νάρθηκα, ὁν εὖρεν ἐν τῆ Περσικῆ γάζη πολοτελῶς κατεσκευασμένον." 5) Hist. nat. VII, 30. 6) Sengebusch, Homerica dissert. prior σελ. 71. 7) De Arist. stud. homer. σελ. 239. 8) Geschichte der class. Phil. II, 104.

δοκιμάζει διὰ τοῦτο, ὅτι αἱ τοῦ μεγάλον ᾿Αλεξάνδρον σημειώσεις οὖκ ἠδύναντο εἶναι κριτικαί. Διότι ὁ ἡγεμὼν ἦν μὲν φύσει, ὡς ὁ Πλούταρχος ἱστορεῖ, φιλολόγος καὶ φιλομαθὴς καὶ φιλαναγνώστης, ὅμως οὖκ ἠδύνατο ποιεῖν καὶ κριτικὰς σημειώσεις. Διὰ ταῦτα ὁ σοφὸς ἀνὴρ ἐπιδοκιμάζει τὴν τοῦ Lehrs γνώμην.

Νομίζομεν, δτι εν μέρει ή του Wolf και δλόκληρος ή τοῦ Lehrs γνώμη την πιθανωτέραν είκασίαν δίδουσιν, ώς έκ τῶν ἐπομένων δῆλον γίνεται. Ὁ μέγας ἀλέξανδρος οὔτε ό ἀφυέστερος τῶν μαθητῶν τοῦ Σταγειρίτου ἦν, οὐτε ἀνάξιος τοῦ διδασκάλου εδείχθη. Αρχαΐαι δὲ μαρτυρίαι βεβαιούσιν ήμας, ότι ο ήγεμων καὶ περὶ τοιαύτα ζητήματα ησγολείτο 1). Έν ταίς μαρτυρίαις δὲ ταύταις έκαστος παρατηρεῖ ἀπορίας καὶ λύσεις. Ὁ δὲ Στράβων 2) παραδίδωσιν, δτι δ Καλλισθένης έγραψε δύο στίγους είς τὸν κατάλογον των νηων. Την γείρα δὲ τοῦ Καλλισθένους δοώντες εννοούμεν την προτέραν τού γεωγράφου φράσιν, τοῦ ἀλεξάνδρου μετὰ τῶν περὶ Καλλισθένη καὶ Ανάξαργον επελθόντος καὶ σημειωσαμένου τινά ... "Ταῦτα λοιπὸν εν νῶ ε΄γοντες νομίζομεν, δτι διώρθωσε μεν την Ἰλιάδα δ Αριστοτέλης, άλλ' δ Αλέξανδρος μετά των δύο εξοημένων ανδρων εποίησε διορθώσεις τινάς καὶ σημειώσεις προσέθηκεν. Αἱ δὲ σημειώσεις ἦσαν μέν ίστορικαί, γεωγραφικαί καὶ κριτικαί, άλλὰ πᾶσαι ἦσαν προϊόντα των εν τη μικρά Ασία τοπογραφικών παρατηρή-

τιθείς

<sup>1)</sup> Ὁ Φώτιος 147, 3 ἀνέγνω παρὰ Πτολεμαίω τῷ Ἡφαιστίωνι "Διὰ τί ὁ ποιητὴς πελειάδας ἐποίησε τῆς τροφῆς (ἸΟδυσσ. Μ 62) τῶν θεῶν διακόνους, καὶ τίνα ἸΑλέξαν θρος ὁ βασιλεὺς καὶ ἸΑριστοτέλης εἰς τοῦτο εἰπον. "Εὐστάθ. εἰς ἸΟδυσσ. Μ 65 "Χείρων ὁ ἸΑμφιπολίτης ἸΑλεξάνδρου τοῦ Μακεδύνος ἐρωτήσαντός φασι, τί βούλεται παρὰ τῷ ποιητῆ τὸ τὰς περιστερὰς εἰπεῖν κομίζειν ἀμβροσίαν τῷ Διὰ κτλ. "2) ΧΙΙ, σελ. 542 "Καλλισθένης δὲ καὶ ἔγραφε τὰ ἔπη ταῦτα εἰς τὸν διάκοσμον μετὰ τὸ

Κοωμνάν τ' Αλγιαλόν τε καὶ ψψηλούς Έρυθίνους

Καύκωνας αὖτ' ἦγε Πολυκλέος υἱὸς ἀμύμων (ἢ Ἄμειβος). Οῖ περὶ Παρθένιον ποταμὸν κλυτὰ δώματ' ἔναιον.

σεων. Διότι οι ἀρχαῖοι εἰώθασι παραβάλλειν¹) τὰ ὑπὸ τοῦ Ὁμήρου περὶ γεωγραφίας εἰρημένα πρὸς τὰς χώρας, ἃς

περιηγοῦντο.

Αλλά τις ἆρά γε ἦν ή τῆς διορθώσεως ἀξία: Ὁ σοφὸς Sengebusch 2) θεωρεί ώς βέβαιον, ὅτι, εὶ ὁ Σταγειρίτης την Ἰλιάδα διώρθωσεν, ή διόρθωσις αὐτοῦ ἦν ολιτρά. **Ω**σαύτως ὁ Gräfenhan 3) δμολογεῖ, ὅτι ὁ ᾿Αριστοτέλης οὐκ ην άγαθὸς διορθωτής. Τεκμαίρεται δ' ἐκ τε τῆς σιωπῆς περί Αριστοτελικής διορθώσεως των Αλεξανδρινών και έκ τινων ημαρτημένων είκασιων και ημαρτημένων εξηγήσεων τοῦ φιλοσόφου. Ως παράδειγμα δὲ τῆς ἀκρισίας τοῦ φιλοσόφον ἐπιδείκννται τὸ τῆς Ὀδυσσείας χωρίον  $^4$ ), ὅπερ ούτος μη δυνάμενος έξηγησαι μετέβαλε το βροτός αὐδήεσσα εἰς οὐδήεσσα<sup>5</sup>). 'Αλλ' ἡμεῖς γε οὐχ οὕτως ακριτον την διόρθωσιν ευρίσκομεν. Πρός δε έχομεν ύπ' όψιν διδακτορικήν τινα διατοιβήν τοῦ R. Wachsmuth 6), ξν ή δ φιλόπονος συγγραφεύς έρμηνείας τινάς τοῦ φιλοσόφου συνέλεξεν. Έπειδη ή έρμηνευτική επί Αριστοτέλους ην εν σπαργάνοις, ίσως τινές τούτων ψεκταί είσιν, όμως οὐ τολμώμεν έντευθεν είκασαι, ότι ή Αριστοτελική διόρθωσις ήν miserabilis! Διότι προς πολλοῖς άλλοις δ Σταγειρίτης ήμολούθει ἀρχή, ής οί τε 'Αλεξανδρινοί και οί νεώτεροι κριτικοι δλιγωρήσαντες πλείστας μάλιστα ήμαρτημένας διορθώσεις είς τὰ δμηρικὰ ἔπη ἐνέβαλον. Ὁ ᾿Αριστοτέλης Τ)

<sup>1)</sup> Στράβ. VIII, 337 "Λέγω δὲ ταὖτα συμβάλλων τά τε νῦν καὶ τὰ ὑφὰ Ὁμήρον λεγόμενα. ἀνάγκη γὰρ ἀντεξετάζεσθαι ταῦτα ἐκείνοις, διὰ τὴν τοῦ ποιητοῦ δόξαν καὶ συντροφίαν πρὸς ἡμᾶς τότε νομίζοντος ἐκάστου κατορθοῦσθαι τὴν παροῦσαν πρόθεσιν, ὅταν ἢ μηδὲν ἀντιπῖπτον τοῖς οῦτω σφόδρα πιστευθεῖσι περὶ τῶν αὐτῶν λόγοις. ② Homer. dissert. prior σελ. 73 "Sed si fuit, miserabilem eam fuisse certum. ③ Geschichte d. class. Phil. II, 105. 4) Ὀδυσσ. Ε 334

Αευκοθέη, η πρίν μεν ἔην βροτὸς αὐδήεσσα, νῦν δ° άλὸς ἐν πελάγεσσι θεῶν ἔξ ἔμμορε τιμῆς.

<sup>5)</sup> Σχόλ. ελς Όθυσο. Ε 334 καὶ Κ 136. 6) De Aristotelis stud. Homericis, Berolini. 7) Σχόλ. ελς Ἰλιάδ. Κ 153 "Πορφυρίου ' φαύλη δοχεῖ εἶναι ἡ τῶν δοράτων ἐπὶ σαυρωτῆρας στάσις, καὶ δὴ πολλαχοῦ θόρυβον ἤδη πεποίηκε νύχτως ἕν μόνον πεσέν. Αὐ ει δ' ἸΑριστοτέλης λέγων, ὅτι τοιαῦτα

οὖ παρέβαλλε τὸν βίον τῶν ὅμηρικῶν ἀνθρώπων πρὸς τὸν τῆς ἐποχῆς αὐτοῦ, ἀλλὰ πρὸς
τὸν βίον λαῶν διαγόντων ὅμοιον πρὸς τὸν τῶν
ἡρώων.

Καὶ οἱ μαθηταὶ τοῦ φιλοσόφου, ώς ὁ Χαμαιλέων καὶ Μεγακλείδης, ήσχολήθησαν περί τον θεσπέσιον ποιητήν, αλλά και ούτοι κατά την κρίσιν του Gräfenhan 1) ουκ ήσαν άγαθοί πριτικοί. Έν τοῖς σχολίοις τῆς Ἰλιάδος εύρίσκεται συγνάκις τὸ ὄνομα τοῦ Χαμαιλέοντος ώς διορθωτοῦ 2), ἐν τρισί δέ χωρίοις φέρονται καὶ γραφαί αὐτοῦ. 'Αλλ' ἀμφίβολον, εί ο περιπατητικός εποίησεν ολόκληρον διόρθωσιν των δμηρικών έπων, εί αί φερόμεναι διορθώσεις έκ των συγγραμμάτων αὐτοῦ ελήφθησαν. Καὶ ὁ φιλόσοφος οἶτος κατά τε τὸν Σχολιαστήν 3) καὶ τὸν Εὐστάθιον 4) ἀνεγίνωσχεν εν τῷ χωρίω τῆς 'Οδυσσείας, ώς ὁ διδάσκαλος, άντὶ αὐδήεσσα οὐδήεσσα. Πρὸς δὲ ὁ Χαμαιλέων κατά Διογένη τὸν Λαέρτιον 5) έγραψε Περί Όμήρου καί Ήσιόδου, κατά δὲ τὸν Σγολιαστὴν Απολλωνίου τοῦ Ροδίου Περί Ίλιάδος. Ώσαύτως δ περιπατητικός Μεγακλείδης ήσγολήθη περί τον Όμηρον, ώς δεικνύουσι πολλαχωρία, άπερ συνέλεξεν δ Sengebusch 6).

'Αλλ' ἄρά γε ό 'Αριστοτέλης, οὖ ή κριτικὴ οὖτω σφόδρα ψέγεται, ἢδύνατο τὸ ὅλον τῶν ἐπῶν κρῖναι καὶ περὶ
τῆς ἐνότητος αὐτῶν ἀποφανθῆναι; Εἰ κακῶς τὰ μέρη
ἔκρινε, πῶς ἢδύνατο ὀρθῶς ἐννοῆσαι τὸ ὅλον; Τοιαῦτα
ἐρωτήματα μόνον τοῖς μὴ ἐντριβέσι τῆς ἀρχαιότητος ἐπιτρέπονται. Διότι ἡ ἀρχαιότης ἐν τοῖς πλείστοις τὸ ὅλον
ἔκρινεν ὀρθῶς, ἐν ῷ ἀτελῆ ἢ οὐδεμίαν τῶν μερῶν γνῶσιν

ἀεὶ ποιεῖ "Ομη οος, οἶα ἦν τότε. Ἦν δὲ τοιαῦτα τὰ παλαιά, οἶάπερ καὶ νῦν ἐν τοῖς βαρβάροις, πολλοὶ δὲ οὕτω χρῶνται τῶν βαρβάρων. "Περὶ ποιητ. ΧΧΥ, 10 "Άλλ οὕτως εἶχεν, οἶον τὰ περὶ ὅπλων" ἔγχεα δέ σφιν ὄρθ' ἐπὶ σαυρωτῆρας." Οὕτω γὰρ τότ ἐνόμιζον, ὥσπερ καὶ νῦν Ἰλλυριοί."

<sup>1)</sup> Geschichte der class. Phil. II, 105. 2) Eis Ἰλιάδ. M 231. T 62. Ψ 94, 454. 3) Eis Ἰδύσσ. E 334. 4) Σελ. 1543. 5) V, 92. 6) Homeric. dissert. prior σελ. 89.

είγε π·γ έκρινε την φίσιν και ύψοῦτο είς άξιώματα, άπερ βραδύτερον δι' ακριβεστάτων παρατηρήσεων έκυρώθησαν. 'Αλλ', ενα δι' ολιείων παραδειγμάτων τον λόγον ήμων χυρώσωμεν, δ χωμικός Αριστοφάνης, όστις δή ούτε γραμματικήν, ούτε κριτικήν έγίνωσκε, καὶ δστις ούδενὸς ποιητού διόρθωσιν επεχείρησεν, έκρινεν εν Βατράχοις τούς τραγικούς ποιητάς, ή δε ποίσις αὐτοῦ καὶ νῦν ἔτι ώς κανών μένει. 'Αλλ' ὁ μὲν W. Müller, ώς εν τῷ πρώτω βιβλίω είδομεν 1), ψέγει τὸν Αριστοτέλη ως ήμαρτημένους τῆς ἐποποιίας νόμους θέντα, δ δε Schlegel 2) νομίζει, ότι δ φιλόσοφος ήν ανεπιτήδειος, όπως περί Ἰλιάδος καὶ Ὀδυσσείας πρίνη. Πρός τούς σοφούς τούτους άνδρας οίονει άποπρινόμενος δ ποιητής τοῦ Faust λέγει , Wenige Deutsche und vielleicht nur wenige Menschen aller neueren Nationen haben Gefühl für ein ästhetisches Ganzes: sie loben und tadeln nur stellenweise, sie entzücken sich nur stellenweise 43), 6 δε διδάσχαλος του γερμανικού δράματος, δ Lessing, ενόμιζεν, ότι γινώσκει την δραματικήν τέχνην διά τουθ', ότι ή πρίσις αὐτοῦ οὐκ ἦν διάφορος πρὸς τὴν τοῦ ᾿Αριστοτέλους, ην έξ απείρων της έλληνικής σκηνης αριστοτεχνημάτων εμόρφωσεν· "Was mich versiehert, dass ich das Wesen der dramatischen Dichtkunst nicht verkenne, ist dieses, dass ich es vollkommen so erkenne, wie es Aristoteles aus den unzähligen Meisterstücken der griechischen Bühne abstrahirt hat" 4). "Ο, τι ό μέγας ούτος της τέχνης ποιτής περί της Αριστοτελικής του δράματος κριτικής λέγει, τὸ αὐτὸ καὶ έτι μείζον περί της εποποιίας ζογύει. Διότι, εν ώ εν τοίς νεωτέροις γρόνοις ή εποποιία οὐ μόνον οὐδεν ποοϊὸν άξιον πρός τὰ δμηρικά ἔπη παραβληθηναι παρήγαγεν, άλλὰ καὶ πτωχή διέμεινεν, τὸ δράμα ἀναπτυχθέν καὶ κατά την κρίσιν πολλών της τέχνης πριτών πρείττω τών του Σοφοκλέους παραγαγόν την περί έαυτοῦ κρίσιν εθχερεστέραν κατέστησεν. Έν ῷ λοιπὸν ὁ Αριστοτέλης πλεῖστα ἔπη τοῦ ἐπικοῦ

<sup>1)</sup>  $\Sigma \epsilon \lambda$ . 92. 2) Geschichte der epischen Poesie III, 102. 3) Göthe  $\ell \nu$   $z \tilde{\phi}$  Wilh. Meister. 4) Lessing, Dramaturgie.

κύκλου πρὸ δμμάτων εἶχε, καὶ τοὺς νόμους τῆς ἐποποιίας ἤντλει, οἱ τούτων κακίζοντες οὔτε ἀρχαῖα, οὔτε νεώτερα ἔπη πρὸς παραβολὴν ἔχουσιν. ᾿Αλλ᾽ οὖ μόνον ἡ τῶν ἐπῶν παραβολή, ἀλλὰ καὶ ἡ βαθεῖα περὶ τοῦ δράματος γνῶσις τὸν Σταγειρίτην ἄριστον κριτὴν τῆς τέχνης ἀπέδειξεν. Διότι ὀρθῶς εἰρηται¹) ὑπ᾽ αὐτοῦ· ,,διόπερ ὅστις περὶ τραγωδίας οἶδε σπουδαίας καὶ φαύλης, οἶδε καὶ περὶ ἐπῶν· ἃ μὲν γὰρ ἐποποιία ἔχει, ὑπάρχει τῆ τραγωδία, ἃ δὲ αὐτή, οὐ πάντα ἐν τῆ ἐποποιία. ' Ὁ Schlegel ²) νομίζει, ὅτι ὁ ᾿Αριστοτέλης ἐκ τῆς γενικῆς κλίσεως τῆς ἐποχῆς πρὸς τὸ ἐρμηνεύειν τὴν ὁμηρικὴν ποίησιν ὡς τραγωδίαν ἐπλανήθη. ᾿Αλλὰ πῶς ἐπλανήθη ἀνὴρ τὰς διαφοράς τῆς τραγωδίας πρὸς τὴν ἐποποιίαν γινώσκων καὶ καταδεικνύων; ³) ᾽Ιδωμεν.

Τὸ Περὶ ποιητικής τοῦ Αριστοτέλους οἱ μὲν τῶν φιλολόγων έθεώρησαν ώς επιτομήν μείζονος συγγράμματος, οί δὲ ώς σημειώσεις μαθητοῦ τινος τοῦ φιλοσόφου. Νῦν δ' επικρατεί ή γνώμη, ότι τὸ μέχρις ήμῶν περισωθέν εστιν απόσπασμα αρτίου συγγράμματος 4). Διότι εν τούτω οὐ γίνεται λόγος περί λυρικής ποιήσεως καὶ κωμωδίας. 'Αλλ' δ φιλόμηρος Ad. Kiene 5) νομίζει, ὅτι τοῦ συγγράμματος μόνον τὸ τελευταῖον μέρος λείπει ή ότι ὁ συγγραφεύς οὐκ ξπέζησεν, η ότι τοῦτο ἀπωλέσθη. Κατά τὸν σοφὸν τοῦτον άνδρα τὸ σύγγραμμα περιέχει μεν μικράς τινας ύποβολάς, αλλά γενομένας ύπ' ανθοώπου την Ιδίαν χρησιν καί ούχὶ τὴν τῶν ἄλλων πλάνην σκοποῦντος. Ἐπειδὴ δ' ή φιλοσοφική τοῦ Σταγειρίτου μέθοδός έστιν ή έκ των μερών είς γενικούς κανόνας ανύψωσις, εύφυέστατα δ Kiene ελκάζει, ότι τὰ μνημονευόμενα συγγράμματα Περί ποιητών, Περί τραγωδιών προηγήθησαν του Περί ποιητικής, όπερ ως τελευταίον και ωριμώτατον προϊόν τούτου τοῦ θέματος θεωρεί.

Έν τῷ συγγράμματι 6) λοιπὸν τούτῳ ὁ Άριστοτέλης

<sup>1)</sup> Περὶ ποιητ. V, 5. 2) Geschichte der epischen Poesie III, 102.
3) Περὶ ποιητ. V, 5. ΧΙΙΙ καὶ ΧΧΙV. 4) Geschichte d. class. Phil. II, 201.
5) Die Composition der Ilias des Homer, Göttingen 1864, σελ. 337. 6) Τὰ ὑπὸ τοῦ Ἰριστοτέλους περὶ τῆς ἐνότητος τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν εἰρημένα ἐξετά-

πρώτον τὰ περί τραγωδίας έξετάσας προβαίνει είς την έποποιίαν, περί ής ούτως αποφαίνεται. ,, Περί δε της διηγηματικής και εν μέτρω μιμητικής, ότι δεί τούς μύθους καθάπερ εν ταις τραγωδίαις συνιστάναι δραματικούς, καὶ περὶ μίαν πρᾶξιν δλην καὶ τελείαν, ἔχονσαν ἀρχὴν καὶ μέσον καὶ τέλος, ἵν' ὅσπερ ζῷον εν ὅλον ποιη την οικείαν ήδονήν, δηλον, και μη δμοίας ίστορίας τας συνήθεις είναι, εν αίς ανάγκη ούχι μιας πράξεως ποιείσθαι δήλωσιν άλλ' ένος χρόνου, όσα εν τούτω συνέβη περί ένα ή πλείους, ὧν ξιαστον ως έτυχεν έχει πρός άλληλα. "Ωσπερ γάρ κατά τούς αὐτούς γρόνους ή τ' έν Σαλαμίνι έγένετο ναυμαχια καὶ ή ἐν Σικελία Καρχηδονίων μάχη, ούδεν πρός τὸ αὐτὸ συντείνουσαι τέλος, ούτω καὶ εν τοῖς έφεξης γρόνοις ένίστε γίνεται θάτερον μετά θατέρου, έξ ών εν ούδεν γίνεται τέλος. Σχεδόν δε οί πολλοί των ποιητών τοῦτο δρώσιν. Διό, ώσπερ εἰπομεν ήδη, καὶ ταύτη θεσπέσιος αν φανείη Ομηρος παρά τοὺς ἄλλους, τω μηδε τον πόλεμον, καίπερ έγοντα άργην και τέλος, έπιγειρησαι ποιείν όλον, λίαν γαρ αν μέγας και ούκ εὐσύνυπτος έμελλεν έσεσθαι, ή τῷ μεγέθει μετριάζοντα καταπεπλεγμένον τῆ ποικιλία. Νῦν δ' ξν μέρος ἀπολαβών ξπεισοδίοις κέχρηται [αὐτῶν] πολλοῖς, οἷον νεῶν καταλόγω καὶ ἀλλοις ἐπεισοδίοις, οἷς διαλαμβάνει τὴν ποίησιν. Οἱ δ' ἄλλοι περὶ ἕνα ποιοῦσι καὶ περὶ ἕνα χρόνον, καὶ περὶ μίαν πράξιν πολυμερή, οξον δ τὰ Κύπρια ποιήσας καὶ τὴν μικοὰν Ἰλιάδα. Τοιγαροῦν ἐκ μὲν Ἰλιάδος καὶ "Ο δυσσείας μία τραγωδία ποιεῖται έκατέρας η δύο μόναι, έκ δὲ Κυπρίων πολλαλ καὶ τῆς μικοᾶς Ἰλιάδος πλέον οκτώ, οξον ὅπλων κρίσις, Φιλοκτήτης, Νεοπτόλεμος, Εὐρύπυλος, πτωχεία, Λάκαιναι, Ίλίου πέρσις καὶ ἀπό-

ζομεν ἐνταὖθα, καὶ οὐχὶ ἐν τῷ τρίτῷ βιβλίῳ. Διότι ἐκεῖ μὲν ἐξετάζεται ἡ παροῦσα τῶν ἐπῶν μορφή, ἐνταῦθα θέ, οῦα ἦν ἐπὶ τοῦ Ἰριστοτέλους, ἢ οῦαν ὁ φιλόσοφος ἐνόησεν.

πλους καὶ Σίνων καὶ Το ωράδες "1). Ἐπειδὴ ἐκ τοῦ χωρίου πολλὰ καὶ σπουδαῖα συμπεράσματα ἐξάγονται, εἰσερχόμεθα εἰς ἀκριβῆ τούτου ἐξέτασιν.

Κατὰ πρώτον ὁ ᾿Αριστοτέλης λέγει, ὅτι τὸ ἔπος ὀφείλει συνιστάναι περί μίαν πράξιν όλην καὶ τελείαν, έγουσαν άρχην καὶ μέσον καὶ τέλος. 'Αλλά τι σημαίνουσι ταῦτα; Ὁ Σταγειρίτης άλλαγοῦ έρμηνεύει έαυτὸν λέγων. , όλον δ' εστί τὸ έγον άργην και μέσον και τελευτήν. 'Αργη δ' έστίν ο αὐτὸ μὲν μη εξ ανάγκης μετ' άλλο έστί, μετ' έκεινο δ' Ετερον πέφυκεν είναι ή γίνεσθαι τελευτή δε τούναντίον δ αὐτὸ μετ' άλλο πέφυκεν εἶναι, ή ἐξ ἀνάγκης ή ώς επί τὸ πολύ, μετὰ δὲ τοῦτο ἄλλο οὐδέν : μέσον δὲ δ καὶ αὐτὸ μετ' ἄλλο καὶ μετ' ἐκεῖνο ἔτερον" 2). Διὰ τοῦ μέτρου λοιπόν τούτου μετρήσωμεν εν των επων π. χ τήν Ἰλιάδα. Ὁ ποιητής εν τῷ προοιμίω ὑπισγνεῖται, [να τὴν μηνιν τοῦ Αχιλλέως ἄση. "Οτι μέν οδτος την πράξιν δίην και τελείαν ήσε, δήλον. Διότι, εί και πολλοί τὸ έπος έψεξαν. όμως ούδελς μέχρι τοῦδε εἶπεν, ὅτι ελλείπουσι μέρη τῆς μήνιδος. ὅτι δ' ἔχει ἀρχὴν μέσον καὶ τέλος, ἐνταῦθα έξετάζομεν. Ἡ πρός τὸν ἀγαμέμνονα ἔρις τοῦ 'Αγιλλέως εστίν ή ἀρχή. Διότι, επειδή αύτη καὶ άνευ της στρατείας ηδύνατο γενέσθαι, οὐ προϋποτίθησιν α ναγκαίως αθτήν. "Αν δέ τις τὸν δρισμον τοῦτον απριβώς παρατηρήση, κατανοεί, πόσον άτοπός έστιν ή γνώμη των λεγόντων, ότι ό ποιητής εύθυς εν άρχη του έπους in medias res ελσέρχεται, ώσει ούτος Τρωικον πόλεμον υπισχνείτο ασαι. Λοιπον ή έρις εστίν ή τοῦ έπους αργή. 'Αλλ' επειδή πασα άρχη ούκ έστι μαθηματικώς άτμητος, ή ελοημένη άργη δύναται θεωρηθήναι ως δίλον τμητόν, οξ άργη μέν έστιν ο λοιμός, μέσον δ' αὐτη ή έρις, καὶ τελευτή ή της Βρισηίδος άφαίρεσις. Μέχρι τούτου τοῦ σημείου έκτείνεται ή έρις ή ή άρχη τοῦ έπους. Δευτέρα δ' ιδιότης τῆς ἀρχῆς ἐστιν, ὅτι μετ' αὐτὴν ἕτερον πέφναεν εἶναι η γίνεσθαι. Καὶ ὄνιως κατά φύσιν τῆ ἔριδι Επεται ή

<sup>1)</sup>  $\Pi \epsilon \varrho i \pi o \iota \eta \tau$ . XXIII. 2)  $A \vec{v} \tau \vec{v} \vartheta \iota$  VII, 3.

τιμωρία. Η δε της Θετιδος ίκεσία, ή τοῦ Διὸς ύπόσγεσις καὶ ἡ τῶν ἀγαιῶν πίεσίς εἰσι τὰ τρία σημεία τοῦ μέσου ώς όλου καὶ αὐτοῦ θεωρουμένου. 'Αλλά το μέσον κατά τον Σταγειρίτην έστι μετ' άλλο καὶ μετ' ἐκεῖνο ἕτερον: Καὶ ὄντως ή τοῦ Διὸς ὑπόσγεσις πρός πίεσιν των Αγαιών προϋποτίθησι την Εριδα. Δευτέρα δ' ιδιότης του μέσου έστι το μετ' έκεινο έτεφον. Καὶ ὄντως φύσει ή υπόσχεσις απαιτεῖ εκτέλεσιν. Τέλος δὲ τοῦ ἔπους ἐστὶν ἡ τῆς μήνιδος ἀπόρρησις. 'Αλλά πῶν τέλος, ὡς καὶ περὶ τῆς ἀρχῆς καὶ τοῦ μέσου είπομεν, οὐκ ἔστι σημεῖον ἀτμητον, ἀλλ' ὅλον τι αὖθις είς ἀρχήν, μέσον καὶ τέλος διαιρούμενον. Καὶ δή τέμνεται είς τὸν θάνατον τοῦ Πατρόπλου, εἰς την ιδίως απόρρησιν της μήνιδος, κατ' είς την λύσιν τοῦ Εκτορείου πτώματος. Ἡ δὲ τελευτή έχει δύο ίδιότητας πρώτον, δτι μετ' άλλο πέφυπεν είναι ή έξ ανάγκης ή ως έπι το πολύ. Και όντως ή της μήνιδος λήξις, εί μη έξ ανάγκης, ώς γε επί τὸ πολύ Επεται τη μηνιδι. Δευτέρα δ' ιδιότης του τέλους έστίν, ότι μετά τοῦτο οὐδὲν ἄλλο ἐστίν. Καὶ ὄντως μετά τὴν απόρρησιν της μήνιδος (δηλαδή μετά τὰ τρία αὐτης σημετα) οὐδεν άλλο εν τη Ἰλιάδι ὑπάρχει. 'Αλλ', ώς ή άρχη καὶ τὸ μέσον, ούτω καὶ τὸ τέλος σύνθετον ἐκ τριῶν δρων έστίν. Ώς δ' ελλιπής ην ή άργή, εί δ ποιητής εν μόνον των συνθετικών αὐτης μερών επραγματεύετο, π. χ εί έλεγε περί της ξοιδος του Αγιλλέως άνευ του λοιμού, δστις ξστί τὸ ἐνανσμα τῆς ἐζριδος, οθτως ἐλλιπὲς ἦν τὸ τέλος, εὶ δ Όμηρος παρέλειπεν εν των συνθετικών αὐτοῦ μερών π.χ. την λύσιν τοῦ πτώματος τοῦ Έκτορος. Εὶ τοῦτο ὁ ποιητής παρέλειπεν, ή τοῦ ἔπους τελευτή οὐκ ἦν τελεία. Διότι, ώς ή έρις ούκ εγεννήθη άπο τοῦ αὐτομάτου, ούτω καὶ ή ληξις αὐτης οὐκ ἐπηλθε κατὰ τύχην, άλλὰ κατὰ τοὺς νόμους της πιθανότητος. Ο πρώτος όρος της τελευτης, δηλαδή δ θάνατος τοῦ Πατρόκλου συνεβάλετο μεν πρός απόροησιν της μήνιδος, αλλ' δ αθτός θρος εγέννησε δευτέραν μηνιν, ης την ληξιν νόμος πιθανότητος απαιιεί. Έπειδη Μιστριώτου Ίστορ, τῶν όμηρ, ἐπῶν. 13

δ' δ' Αχιλλεύς φύσει ὀργίλος ἦν, ὁ τοῦ Επτορος φόνος οὐκ ἦν ἱκανὸς πρὸς λῆξιν τῆς δευτέρας μήνιδος, ἀλλ' ἀπητεῖτο καὶ ἡ κατασπάραξις τοῦ πτώματος ὑπὸ τῶν κυνῶν καὶ τῶν οἰωνῶν, ὡς ἔθος ἦν ἐπὶ τῶν Τρωικῶν. Τοῦτο μὲν ὁ τῆς πιθανότητος νόμος ἀπήτει, ἀλλ' ὁ ποιητὴς τοὺς χαχακτῆρας κρείττονας ἑαυτῶν ὀφείλων ποιεῖν¹), ὡς αὐτὸς ὁ Σταγειρίτης λέγει, τὴν λύσιν τοῦ Έπτορείον πτώματος ἐπενόησεν. ἀλλὰ περὶ τοῦ ζητήματος τούτον ἔσται μακρὸς λόγος ἐν τῷ ἐπομένῳ βιβλίῳ.

Πρός δέ τὸ σημειωθέν χωρίον τοῦ Αριστοτέλους σπονδαιότατον έστιν. Διότι δ φιλόσοφος πάντα τὰ τοῦ ἐπικοῦ κύκλου ἔπη παραβαλών πρὸς τὴν Ἰλιάδα καὶ τὴν Ὀδύσσειαν χείρονα την ένότητα αποφαίνεται και δείκνυσιν. Οί πλείστοι τῶν ποιητῶν τοῦ ἐπικοῦ κύκλου κατὰ τὴν μαρτυρίαν τοῦ φιλοσόφου οὖκ ἐποίουν δήλωσιν μιᾶς πράξεως, άλλ' ένος χρόνου. Τοῦτο δὲ ποιοῦντες εἰς δύο μεγάλα άμαρτήματα ενέπιπτον. Πρώτον κατεβίβαζον την ποίησιν είς συνήθη Ιστορίαν, και είτα τὰ έπη αὐτῶν οὐδὲν τέλος έν ξαντοῖς εἶχον. Διότι ἐνίοτε γίνεται θάτερον μετά θατέρου, έξ ὧν εν οὐδεν γίνεται τέλος. Ό θεσπέσιος δμως Όμηρος, καίπερ δυνάμενος δλόκληρον τὸν Τρωικόν πόλεμον ποιήσαι, άτε άρχην και τέλος έχοντα (διότι ουκ έστιν, οία ή εν Σαλαμίνι καὶ ή εν Σικελία μάχη, αλλά πόλεμος, οξ πάσαι αξ πράξεις πρός τὸ αὐτὸ τέλος τείνουσιν), όμως εν μέρος τούτου «απολαβών δύο μεγάλων άρετων επέτυχεν. Πρώτον τὸ έπος αὐτοῦ οὐκ εγένετο λίαν μέγα, καὶ εἶτα ὁ ποιητής πολλήν ἄλλην ύλην ως ἐπεισόδια ύποβαλών ενέβαλεν είς τοῦτο ποικιλίαν καὶ μεγαλοπρέπειαν. Τὸ παρὰ φύσιν μέγεθος τοῦ μύθον ψεπτόν ἐστιν. Εὐφνέστατα δ' δ φιλόσοφος 2) τοῦτο πρὸς τὸ μέγεθος τοῦ ζώον

<sup>1)</sup> Περί ποιητ. XV "Υμᾶς δεῖ μιμεῖσθαι τοὺς ἀγαθοὺς εἰκονογράφους καὶ γὰρ ἐκεῖνοι ἀποδιδόντες τὴν ἰδίαν μορφήν, ὁμοίους ποιοῦντες καλλίους γράφουσιν οὕτω καὶ τὸν ποιητὴν μιμούμενον καὶ ὀργίλους καὶ ἡᾳθύμους... οἶον τὸν ἀχιλλέα ἀγάθων καὶ Ὁμηρος. "2) Περὶ ποιητ. VII, 4 "Τὸ γὰρ καλὸν ἐν μεγέθει καὶ τάξει ἐστί, διὸ οὕτε πάμμικρον ἄν τι γένοιτο καλὸν ζῷον (συγχεῖται γὰρ ἡ θεωρία ἐγγὺς τοῦ ἀναισθήτου χρόνου γινο-

παραβάλλει, ὅπερ οἴτε λίαν μέγα, οἴτε λίαν μικρὸν ὅν δύναται εἶναι καλόν. Τὸ ὑπερβαῖνον τὰ ὅρια ταῦτα ὑπερβαίνει αἰσθητικοὺς νόμους. Ἄν δέ τις τὸν νόμον τοῦτον ἐπὶ τῆς Ἰλιάδος ἐφαρμόση, παρατηρεῖ, ὅτι ὄντως ὁ θεσπέσιος ποιητὴς μέγεθος εὐσύνοπτον ἐποίησεν ¹). Διότι ἐν τῷ ὅλῷ ἔπει μίαν μόνην μεταβολὴν ἀπὸ δυστυχίας εἰς εὐτυχίαν εἰκονίζει. Καὶ ἐκ τούτου δῆλον γίνεται, πόσον ἁμαρτάνουσιν οἱ εἰς τὴν ἀπόρρησιν τῆς μήνιδος τὴν Ἰλιάδα τέμνοντες. Διότι οὕτω τὸ ἔπος ἀπὸ δυστυχίας ἄρχεται καὶ εἰς δυστυχίαν λήγει.

Δεύτερον ό Όμηρος μόνον εν μέρος τοῦ Τρωιλοῦ πολέμου ἐκλέξας εἰς τὸ ἔπος ποικιλίαν ἐνέβαλεν. Τούτου δ΄ ἐπείνχεν ὁ ποιητής δι' ἐπείσοδίων, περὶ ὧν ὁ Σταγειρίτης ἐν τῷ περὶ τραγωδίας πραγματεύεται. Ἐπείδὴ δὲ τὰ ἐπείσόδια κοινὰ τῷ τε τραγωδία καὶ τῷ ἐποποιία εἰσίν, ἐξετάζομεν, ὅ, τι ὁ φιλόσοφος περὶ τούτων λέγει. Κατ' αὐτὸν ὁ ποιητής ὀφείλει πρὸ ὀμμάτων τὸν ὅλον μῦθον ἢ τὸ σχέδιον τοῦ ὅλου ποιήματος ἐχειν, καὶ εἶτα ἐπείσοδιοῦν²). Καὶ ἐν μὲν τῷ Ἰλιάδι ὑπάρχουσι πλεῖστα ἐπείσόδια, ὧν ὁ φιλόσοφος παραδείγματος χάριν τὸν κατάλογον τῶν νηῶν ὀνομάζει³), τὴν δ' Ὀδύσσειαν οὕτως ὁ φιλόσοφος χαρακτηρίζει. ,,Τῆς γὰρ Ὀδυσσείας μικρὸς (τινὰ τῶν χειρογράφων

μένη) οὖτε παμμέγεθες · οὐ γὰρ ἄμα ἡ θεωρία γίνεται, ἀλλ' οἴχεται τοῖς θεωροῦσι τὸ εν καὶ τὸ ὅλον ἐκ τῆς θεωρίας, οἶον εἰ μυρίων σταδίων εἴη ζῷον. Ὠστε δεῖ καθάπερ ἐπὶ τῶν σωμάτων καὶ ἐπὶ τῶν ζῷων ἔχειν μὲν μέγεθος, τοῦτο δὲ εὐσύνοπτον εἶναι, ο ὕτω καὶ ἐπὶ τῶν μύ θων ἔχειν μὲν μῆ-κος, τοῦτο δὲ εὐμνη μόν ευτον εἶναι... ὡς δ' ἄπλῶς διορίσαντας εἶπεῖν, ἐν ὅσῷ μεγέθει κατὰ τὸ εἰκὸς ἡ τὸ ἀναγκαῖον ἐφεξῆς γιγνομένων συμβαίνει εἰς εὐτυχίαν ἐκ δυστυχίας ἢ ἐξ εὐτυχίας εἰς δυστυχίαν μεταβάλλειν, ἐκ ανὸς ὅρος ἐστὶ τοῦ μεγέθους."

<sup>1)</sup> Γρηγορ. Ναυζ. "Τὸ λαχωνίζειν οὐ τοῦτό ἐστιν, ὅπερ οἴει, ὀλίγας συλλαβὰς γράφειν, ἀλλὰ περὶ πλειόνων ὀλίγας. Οὕτως ἐγὼ βραχυλογώτατον Ὁμηρον λέγω καὶ πολὺν τὸν Αντίμαχον. Πῶς; Τοῖς πράγμασι κρίνων τὸ μῆκος, ἀλλὶ οὐ τοῖς γράμμασιν." 2) Περὶ ποιητ. ΧΥΙΙ, 1 "Δεῖ τοὺς μύθους συνιστάναι καὶ τῆ λέξει συναπεργάζεσθαι ὅτι μάλιστα πρὸ ὀμμάτων τιθέμενον . . . . μετὰ ταῦτα δὲ ἤδη ὑποθέντα τὰ ὀνόματα ἐπεισοδιοῦν." 3) Αὐτόθι ΧΧΙΙΙ.

έγουσι μαμρός, όπερ ήμαρτημένου) δ λόγος έστίν, άποδημούντός τινος έτη πολλά και παραφυλαττομένου ύπό τού Ποσειδώνος και μόνου όνιος, έτι δε τών οίκοι ούτως ενόντων ώστε τὰ χρήματα ύπὸ μνηστήρων ἀναλίσκεσθαι καὶ τὸν νίον επιβουλεύεσθαι αὐτος δε άφικνεῖται γειμασθείς, καὶ αναγνωρίσας τινάς αὐτοῖς ἐπιθέμενος αὐτὸς μὲν ἐσώθη, τοὺς δ' έγθροὺς διέφθειρεν. Τὸ μέν οὖν ἴδιον τοῦτο, τὰ δ' ἄλλα επεισόδια." Λοιπον ο Σταγειρίτης εν τοῖς όμηρικοῖς Επεσιν ανευρίσκει πλείστα επεισόδια, δι' ών δ ποιητής ποικιλίαν καὶ μεγαλοπρέπειαν εμβαλών τὰ αύτοῦ έπη εκόσμησεν.

Μετά τὰ εἰρημένα συγκεφαλαιώσωμεν τὰς ἀρετὰς τοῦ θεσπεσίου ποιητοῦ καὶ τὰ άμαρτήματα τῶν ἄλλων ἐπικῶν.

- 2) Έπειδη τὰ δμηρικά ἔπη ἐποιήθησαν περί μίαν πράξιν, περιέγουσιν ἐν ξαυτοῖς τέλος.
- 3) Έπειδη ὁ Όμηρος ἐποίησε μόνον μικρον μέρος τοῦ Τρωικοῦ πολέμου, πολλήν δ' άλλην ύλην ώς ξπεισόδια είς τὰ ἔπη ἐνέβαλεν, ἐπέτυχε ποιχιλίας σπουδαίας άρετης της εποποιίας ούσης.
- 4) Έπειδη ὁ Όμηρος ἐν ἐκατέρω ἔπει μιᾶς πράξεως μονομερούς μίμησιν εποίησεν, τὰ ἔπη αὐτοῦ οὐ δύνανται τμηθήναι είς μικρότερα ένότητα έγοντα όλα, η είς τραγωδίας, αν ή τραγωδία το μέτρον της ενότητος θεωρηθή.

- 1) Ο Όμηρος εποίησε περί μίαν πρά- 1) Οι άλλοι επικοί (οι πλείστοι γε τούτων) περί ένα χρόνον.
  - 2) Ἐπειδή τὰ ἔπη τῶν ἄλλων ἐπικῶν ποιητών εποιήθησαν περί ενα γρόνον, οὖ περιεῖγον ἐν ἑαυτοῖς τέλος.
  - 3) Έπειδή οἱ κυκλικοὶ ποιηταὶ μέγα μέρος του Τρωικοῦ πολέμου η έν γένει μέγα μέρος τῶν μύθων ξπραγματεύοντο, τὰ ἔπη αὐτῶν έστεροῦντο ποιχιλίας.
  - 4) Έπειδή τῶν χυκλικῶν ποιητῶν οἱ μέν, ως ὁ τῆς Ἡρακληίδος καὶ τῆς Θησηίδος, ἐποίησαν περὶ εν πρόσωπον 1), αλλ ουγί περί μίαν πρᾶξιν, οἱ δέ, ώς οἱ τῶν Κυπρίων καὶ τῆς μικρᾶς Ἰλιάδος, ἐποίησαν μέν περί μίαν πρᾶξιν, άλλα πολυμερή, τὰ ἔπη αὐτῶν ήδύναντο διαιρεθηναι είς μικρότερα όλα π · χ εκ τῶν Κυπρίων καὶ ἐκ τῆς μικρᾶς Ίλιάδος ηδύναντο, ώς είοηται, πλέον τῶν ὀκτώ τραγωδιῶν ποιηθηναι.

<sup>1)</sup> Περί ποιητ. VIII "Διὸ πάντες ἐοίκασιν άμαρτάνειν, ὅσοι τῶν ποιητῶν Ήρακληίδα καὶ Θησηίδα καὶ τὰ τοιαῦτα ποιήματα πεποιήκασιν."

Ή τοῦ φιλόσοφου μαρτυρία, ὅτι τὰ ἔπη πάντων τῶν άλλων επικών ποιητών είς πολλά ενότητα έχοντα όλα ήδύναντο διαιρεθηναι, πολύτιμος έστιν. Διότι απολεσθέντων των έπων εκείνων ουδέν ήδυνάμεθα γινώσκειν, εί μή δ Σταγειρίτης ταῦτα πρὸς τὰ δμηρικὰ παρέβαλεν. Αἱ δὲ τέσσαρες εξοημέναι άρεται των διιηρικών επών εν παραβολή πρός ισάριθμα άμαρτήματα πάντων των αναλιαών ποιητών καταδειανύουσιν, ότι ο θεσπέσιος Όμηρος ην άξιος των επαίνων τοῦ κορυφαίου τῶν φιλοσόφων. Πρὸς δὲ αὖται ἀρδην ανατρέπουσιν οὐ μόνον την τοῦ Wolf, αλλα και την τοῦ Lachmann θεωρίαν. Διότι, εὶ ὁ Wolf ἔλεγεν, ὅτι τὰ ὁμηοικά έπη επί της ακμής της δραματικής ποιήσεως (δηλαδή έπι της έποχης, καθ' ην οι νόμοι της ποιήσεως κρείττον εγνώσθησαν) συνηρμόσθησαν, ίσως νοητή ήν ή των όμηριαῶν ἐπῶν ὑπεροχὴ πρὸς τὰ ἄλλα. Εὶ ὁ Σοφοκλῆς δημοτικα άσματα συνήρμοζεν, ίσως των είρημένων τεσσάρων άρετων ἐπετύγχανεν. 'Αλλ', εὶ ὁ μὲν Wolf ἀποφαίνεται, ὅτι τὰ όμηρικά έπη ύπὸ τοῦ Πεισιστράτου, άλλοι δ' ύπὸ τοῦ Σόλωνος και άλλοι υπ' άλλων συνηρμόσθησαν (δηλαδή εν εποχή, εν ή μόλις μικραί άρχαι τοῦ δράματος υπήργον), άπορον πρός μυρίοις άλλοις φαίνεται ήμιν, ότι οί συναρμογείς οδτοι, καίπερ είς τὰς δυσχερείας τῆς ύλης τῶν δημοτικῶν ἀσμάτων υποβεβλημένοι, ενέβαλον είς ταῦτα τοιαύτην ένότητα, οίας ούτε ό Αρχτίνος, ούτε ό Στασίνος, ούτε ό Λέσγης, ούτε οἱ ἄλλοι κυκλικοὶ ποιηταὶ ἐπέτυγον. Καὶ ὅμως οὖτοι, άτε μη αὐτοτελη ἄσματα συναρμόζοντες, άλλ' ίδια ποιοῦντες, ηδύναντο τὸ όλον σχέδιον τοῦ ἔπους πρὸ δμμάτων έχειν καὶ εἶτα ἐπεισοδιοῦν.

Πρὸ πάντων ὅμως ὁ ἀριστοτέλης διὰ τῆς εἰρημένης παραβολῆς ἄρδην τὴν τοῦ Lachmann θεωρίαν ἀνατρέπει. Ὁ Σταγειρίτης ἐστὶν ὁ πρῶτος Kleinliederjäger, ἢ, κρεῖττον εἰπεῖν, Tragödienjäger (εἰ ἐπιτρέπεται ἡμῖν τοῖς Ἑλλησι γερμανικὴν λέξιν δημιουργῆσαι). Τὴν θήραν, ἢν ὁ Lachmann πρὸ ὀλίγου χρόνου ἐν τῆ Ἰλιάδι ἐποίησεν, ὁ ἀριστοτέλης πρὸ δύο χιλιετηρίδων ἐν τοῖς Κυπρίοις καὶ τῆ μι-

κοᾶ Ἰλιάδι¹) επιχειρήσας εκεῖνα μεν εἰς πολλάς, ταύτην δὲ εἰς πλείονας τῶν ὀκτὼ τραγφδιῶν ἀνέλυσεν· λέγει τραγφδίας· διότι τῷ φιλοσόφω τοῦτο ἦν τὸ τῆς ἐνότητος μέτρον. ᾿Αλλὰ οὐ μόνον τὰ δύο ταῦτα ἔπη, ἀλλὰ καὶ πάντα τὰ ἄλλα διὰ τὰς εἰρημένας αἰτίας εἰς πολλὰς τραγφδίας διηροῦντο. Τὰ δμηρικὰ ὅμως ἔπη περὶ μίαν πρᾶξιν μονομερῆ ποιηθέντα οὐ διαιροῦνται εἰς τραγφδίας. Ἐκ τούτον δ᾽ ἔξάγεται τὸ σπουδαιότατον συμπέρασμα, ὅτι ἡ τομὴ ἔπους τινὸς εἰς πολλὰ μικρὰ αὐτοτελῆ ὅλα οἰ τέμνει κὰὶ τὸν ποιητήν. Διότι καὶ τὰ ἔπη τοῦ ἀτμήτον Στασίνον καὶ Λέσχον ἐτέμνοντο.

'Αλλ', εν ῷ τὰ όμηρικὰ ἐπη περὶ μίαν μονομερή πρᾶξιν ποιηθέντα οὐ τέμνονται εἰς μικρότερα ἐνότητα ἔχοντα δλα, ή άρετη αὐτῶν ή μάλιστα ύπὸ τοῦ φιλοσόφου ἐπαινεθείσα, ή ποικιλία, ήτις, ώς είδομεν, διὰ τῶν ἐπεισοδίων έπετεύνθη, παρέγει σημεία τομής. Διότι φύσει έκαστον ἐπεισόδιον ὅλον τί ἐστιν. ᾿Αλλά, καίπερ τοιοῦτον, προϋποτίθησι μεζζόν τι όλον, είς δ εμβάλλεται. Ο Αριστοτέλης, ως είδομεν, παραβάλλει τὸν μῦθον πρὸς ζῶον. Ώς δ' ἀπό τινος ζώου δύναταί τις αποκόψαι πολλά μέλη άνευ καθαιρέσεως της ζωικης αὐτοῦ ὑπάρξεως, ούτω καὶ ἐκ τῶν όμηρικών επών δύναταί τις άφαιρέσαι πολλά επεισόδια. 'Αλλ', ως εν τω ζωω, ούτω και εν τω μύθω προσεκτικός παρατηρητής ένορα ακρωτηριασμόν. Τὸ δ' αποκοπέν μέλος οὐ δύναται βιούν, ώς καὶ τὸ άφαιρεθεν επεισόδιον οὐ δύναται ώς αθτοτελές όσμα διαμένειν. Λοιπόν οί περί τον Lachmann μόνον επεισόδια, αν ή εθαισθησία αθτών επιτρέπη,

Καὶ ὅντως, ἄν ἀπίδωμεν εἰς τὸ προοίμιον τῆς μικρᾶς Ἰλιάδος,
 Ἰλιον ἀείδω καὶ Δαρδανίην ἐἕπωλον,

ης πέρι πολλὰ πάθον Δαναοὶ θεράποντες "Αρηος, εξρίσκομεν, ὅτι ἡ κρίσις τοῦ Σταγειρίτου ὀρθή ἐστιν. Τοῦτο ὁμολογεῖ καὶ ὁ Welcker, ὅστις και ἐξοχὴν τὸν ἐπικὸν κύκλον ἐσπούδασεν. Der epische Cyklus II, 279 "Das Urtheil des Aristoteles über die Composition der Dichter, die er von Homer unterscheidet, finden wir demnach in Hinsicht der kleinen Ilias durch die Untersuchung bestätigt." Παράβαλ. καὶ Nitzsch, De Aristotel. contra Wolfianos σελ. 50.

δύνανται αποκόπτειν των δμηρικών επών. ή δ' αποκοπή των ἐπεισοδίων ἐνιότε οὐ βλάπτει μὲν τὴν ένότητα τοῦ μύθου, σπουδαίως διιως την ποικιλίαν τοῦ ἐπους ζημιοῖ. Διότι τὸ μέν δραμα μόνον οἰκεῖα καὶ σύντομα ἐπεισόδια δέχεται, ή δ' εποποιία μεγάλα καὶ ἀνόμοια ,,όπως δ' έσται οίκεῖα τὰ ἐπεισόδια σκοπεῖν, οἶον ἐν τῷ Ὀρέστη ἡ μανία, δι' ής ελήφθη, και ή σωτηρία διά της καθάρσεως. Έν μεν οὖν τοῖς δράμασι τὰ ἐπεισόδια σύντομα, ή δ' ἐποποιία τούτοις μημύνεται"1). Καὶ άλλαγοῦ εὐφνῶς ὁ φιλόσοφος λέγει ... έγει δε πρός τὸ επεκτείνεσθαι τὸ μέγεθος πολύ τι ή ξποποιία ίδιον διά το έν μέν τῆ τραγωδία μη ενδέχεσθαι αμα πραττόμενα πολλά μέρη μιμεῖσθαι, άλλὰ τὸ ἐπὶ τῆς σκηνης καὶ τῶν ὑποκριτῶν μέρος μόνον : ἐν δὲ τῆ ἐποποιία, διὰ τὸ διήγησιν εἶναι, ἔστι πολλὰ μέρη ἄμα ποιείν περαινόμενα, ύφ' ὧν ολιείων ὄντων αὔξεται ό τοῦ ποιήματος όγκος. "Ωστε τοῦτ' έχει τὸ άγαθὸν εἰς μεγαλοπρέπειαν καὶ τὸ μεταβάλλειν [τὸν ἀκούοντα] καὶ επεισοδιούν ανομοίοις επεισοδίοις 2). Κατα δε την χρίσιν τοῦ Σταγειρίτου τὰ δμηρικά ἐπεισόδια ἐχουσι τὸ πρέπον  $\mu$ έγεθος  $^3$ ).

ἀνομοίων ἐπεισοδίων ἐπιδεκτική ἐστι, πρὸς τὴν τραγωδίαν παραβαλλομένη ἤττον μιᾶς πράξεως μίμησις φαίνεται. Διότι ξκαστον ἐπεισοδίων ἔχει μέγεθος καί, ως εἴρηται, ἕνότητά τινα. Διὰ τοῦτο ῆτε Ἰλιὰς καὶ ἡ Ὀδύσσεια, καίπερ μιᾶς πράξεως μιμήσεις οὖσαι καὶ ως ἄριστα συντεθειμέναι, ὅμως πρὸς ἐπίτευξιν τῆς ποικιλίας καὶ μεγαλοπρεπείας ἐπεισόδια ἔχουσαι ἐν παραβολῆ πρὸς τὴν τραγωδίαν ἦττον μιᾶς πράξεως μιμήσεις φαίνονται. , Ἐτι ἦττον μία μίμησις ἡ τῶν ἐποποιῶν. Σημεῖον δέ ἐκ γὰρ ὁποιασοῦν μιμήσεως πλείους τραγωδίαι

<sup>1)</sup> Περί ποιητ. XVII, 4. 2) Περί ποιητ. XXIV, 4. 3) Αὐτόθι XVIII, 4 "Χρὴ δέ, ὅπερ εἴρηται πολλάχις, μεμνῆσθαι καὶ μὴ ποιεῖν ἐποποιικὸν σύστημα τραγφδίαν. Ἐποποιικὸν δὲ λέγω τὸ πολύμυθον, οἶον εἴ τις τὸν τῆς Ἰλιάδος ὅλον μὖθον ποιεῖ. Ἐκεῖ μὲν γὰρ διὰ τὸ μῆκος λαμβάνει τὰ μέρη τὸ πρέπον μέγεθος."

γίνονται. 'Ωστε, ξὰν μὲν ξνα μῦθον ποιῶσιν, ἢ βραχέως δεικνύμενον μύουρον φαίνεσθαι, ἢ ἀκολουθοῦντα τῷ τοῦ μέτρου μήκει ύδαρῆ. 'Εὰν δὲ πλείους, λέγω δὲ οἶον ἐὰν ἔκ πλειόνων πράξεων ἢ συγκειμένη, οὐ μία, ὥσπερ ἡ Ἰλιὰς ἔχει πολλὰ τοιαῦτα μέρη καὶ ἡ 'Οδύσσεια, ἃ καὶ καθ' ἑαυτὰ ἔχει μέγεθος καίτοι ταῦτα τὰ ποιήματα συνέστηκεν ὡς ἐνδέχεται ἄριστα, καὶ ὅτι μάλιστα μιᾶς πράξεως μίμησις" 1).

Πρός πασι τούτοις ό μέγας Αριστοτέλης οὐ παρείδε καί τινα, άπερ τοῖς κριτικοῖς ἀνάρμοστα φαινόμενα γίνονται αλτία, όπως οδτοι συχνάκις εν τοῖς όμηρικοῖς επεσιν ύποβολάς ανευρίσκωσιν. Τὰ τοιαῦτα ὁ φιλόσοφος ονομάζων ἄλογα ἐπιτρέπει τῆ ἐποποιία, οὐχὶ δὲ καὶ τῷ δράματι , Αλογον δε μηδεν είναι εν τοῖς πράγμασιν, εὶ δε μή έξω της τραγωδίας, οἷον τὰ έν τῷ Οἰδίποδι τοῦ Σοφοκλέους" 2). Πάνυ δικαίως · διότι τὰ εν τῷ δράματι οί θεαταὶ δρῶσιν, δρῶντες δ' άλογα οὐ πείθονται. Ἡ ἐποποιία δμως προϋποτίθησιν οθχί θεατάς, άλλ' ακροατάς, οθτινές αλόγων απροώμενοι θαυμάζουσι, τον δε θαυμασμόν απαιτεῖ τὸ εἶδος τοῦτο τῆς ποιήσεως: ,,μαλλον δ' ἐνδέχεται ἐν τη εποποιία τὸ άλογον (δι' δ συμβαίνει μάλιστα τὸ θανμαστόν) διὰ τὸ μὴ δρᾶν εἰς τὸν πράττοντα, ἐπεὶ τὰ περὶ την Έκτορος δίωξιν έπι σκηνης όντα γελοία αν φανείη, οί 

<sup>1)</sup> Περὶ ποιητ. ΧΧΥΙ, 6. Τὸ ᾿Αριστοτελιχὸν τοῦτο χωριον ὁ Ritter (Comment. ad. poet. Aristot. σελ. 294) θεωρεῖ νόθον. Διότι τῷ σοφῷ ἀνθὸὶ τὰ ἐνταῦθα περὶ τῆς ἐνότητος τῶν ὁμηριχῶν ἐπῶν λεγόμενα φαίνονται ἀντιφατιχὰ πρὸς τὰ ἐν τοῖς κεφαλαίοις ΧΧΙΙΙ, 3, ΧΧΙΥ, 4 καὶ ΥΙΙΙ, 3 εἰρημένα. ᾿Αλλ᾽ οὐκ ὀρθῶς. Διότι ὁ ᾿Αριστοτέλης ὀνομάζει μὲν ἐνταῦθα τὴν ἐποποιίαν ἦττον μιᾶς πράξεως μίμησιν, ἀλλ᾽ ἐν ἀντιπαραβολῆ πρὸς τὸ δοᾶμα, ὅπερ μὴ ὂν ἐπιδεκτικὸν πολλῶν, μαχρῶν καὶ ἀνομοίων ἐπεισοδίων μᾶλλον μιᾶς πράξεως μίμησις φαίνεται. Τὸ ἐπεισοδιοῦν ἔχει μὲν ἀρετάς, τὴς ποικιλίαν καὶ τὴν μεγαλοπρέπειαν, ὅμως καὶ τὴν κακίαν, ὅτι λύει πως τὴν ἐνότητα. 2) Αὐτόθι ΧΥ, 7. 3) Τὸ μέρος τοῦτο τῆς Ἰλιάδος ὁ Μεγακλείδης ἐθεώρησε πλάσμα Σχολ. Βecker σελ. 595 "Μεγακλείδης ὁ γραμματικὸς πλάσμα εἰναί φησι τοῦτο τὸ μονομάχιον πῶς γὰρτοσαύτας μυριάδας νεύματι Ἦχιλλεὺς ἀπέστρεφεν; "

τοῖς ἔπεσι λανθάνει. Τὸ δὲ θαυμαστὸν ἡδύ σημεῖον δέ, πάντες γὰρ προστιθέντες ἀπαγγέλλουσιν ὡς χαριζόμενοι. Δεδίδαχε δὲ μάλιστα "Ομηρος καὶ τοὺς ἄλλους ψευδῆ λέγειν ὡς δεῖ. "Εστι δὲ τοῦτο παραλογισμός" 1). 'Αλλὰ τοῦ θαυμαστοῦ τὸ μὲν ἐν τῷ μύθῳ ὑπῆρχε; τὸ δὲ αὐτὸς ὁ ποιητὴς ἐπενόησεν. Παρὰ πᾶσι δὲ τοῖς λαοῖς, παρ' οἶς ἡ ἱστορία οὐ γράφεται, ἀλλ' ἀπὸ στόματος εἰς στόμα καταρρέουσα εἰς μῦθον μεταβάλλεται, τὰ γεγονότα προσκτῶσι τὸ ἄλογον καὶ θαυμαστόν. Ό δὲ θεσπέσιος Όμηρος τὴν φύσιν τῆς αὐτοῦ ποιήσεως μὴ παρανοήσας τὸ ἄλογον καὶ θαυμαστὸν ἐν τοῖς αὐτοῦ ἔπεσιν ἐνύφανεν. Διότι κατὰ τὸν Σταγειρίτην ,,Όμηρος δὲ ἄλλα τε πολλὰ ἄξιος ἐπαινεῖσθαι, καὶ δὴ καὶ ὅτι οὐκ ἀγνοεῖ ὃ δεῖ ποιεῖν αὐτόν" 2).

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Ζ'.

Διάδοσις καὶ περιπέτειαι των δμηρικών ἐπών ἀπὸ ᾿Αριστοτέλους μέχρι Λιδύμου τοῦ Χαλκεντέρου.

Εὶ περὶ τοῦ ὁμηρικοῦ ζητήματος ἐν τῷδε τῷ πονήματι ἐπραγματενόμεθα, ἴσως τὰς ἐφεξῆς τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν περιπετείας (εἰ καὶ οὐχὶ ἀνεν βλάβης τοῦ ζητουμένου) παρελείπομεν. ᾿Αλλ', ἐπειδὴ ἐν τῆ ἐπιγραφῆ ἱστορίαν τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν συγγράψαι ὑπισχνούμεθα, καὶ ἐπειδὴ οἱ περὶ τὸν Wolf ἀποφαίνονται, ὅτι τὴν ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσιν ἐνότητα οὐ μόνον τοῖς περὶ τὸν Πεισίστρατον, ἀλλὰ καὶ τοῖς κριτικοῖς τῆς ᾿Αλεξανδρείας ὀφείλομεν, τὴν ἔρευναν ἡμῶν ἐκτείνομεν μέχρι ἐκείνης τῆς ἐποχῆς, καθ' ἢν πᾶσα σπουδαία μεταβολὴ τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἔπαυσεν. Γινώσκοντες δ' ἀκριβῶς (κατὰ τὸ δυνατὸν δη-

<sup>1)</sup> Περί ποιητ. ΧΧΙΥ, 8. 2) Αὐτόθι ΧΧΙΥ, 7.

λαδή) τὰς περιπετείας αὐτῶν δυνάμεθα ἀσφαλέστερον κρίνειν, εἰ ἐκ τῆς παρούσης τῶν ἐπῶν μορφῆς βέβαια συμπεράσματα περὶ τῆς πρώτης αὐτῶν ἐνότητος ἐξάγονται. Διότι ἡ παροῦσα τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν μορφὴ καταρρέει ἐκ τῶν ᾿Αλεξανδρινῶν διορθώσεων πλὴν σμικροῦ αὐτῶν μέρους, ὅπερ οἱ ἀρχαιότεροι τούτων συγγραφεῖς ἐν ἀποσπάσμασι διετήρησαν. ᾿Αλλὰ τὰ ἀποσπάσματα ταῦτα ἐν πολλοῖς διαφέρουσι πρὸς τὴν διὰ τῶν ᾿Αλεξανδρινῶν περιελθοῦσαν εἰς ἡμᾶς ἔκδοσιν. Καὶ δὴ γεννᾶται τὸ ζήτημα, εἰ αὶ εὐρισκόμεναι διαφοραὶ ἐκ τῆς ἀλλοιώσεως τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν, ἢ ἐκ τῆς ἀπίστον τῶν ἀποσπασάντων μνήμης ἀπορρέουσιν. Νομίζομεν, ὅτι ἑκάτερα τῶν αἰτίων πρὸς διαφορὰν συνεβάλοντο, δηλαδὴ ἀλλαχοῦ μὲν τὸ ἕν, ἀλλαχοῦ δὲ τὸ ἕτερον.

Διὰ τοῦ ξίφους τοῦ μεγάλου Αλεξάνδρου ώς διὰ μαγικῆς δάβδου ή Έλλας μετεβλήθη. Η δε μεταβολή ου μόνον εν τῆ πολιτεία εγένετο, άλλ' είς πάσαν την πνευματικήν τοῦ έλληνικοῦ κόσμου μόρφωσιν έξετάθη. Έν τῆ περιόδω ταύτη αντί ξακλησιών τοῦ δήμου, αντί δημοσίων συνελεύσεων, αντί λογείων και σκηνών, Μουσεία και βιβλιοθήκαι ίδούθησαν, άντὶ εὐφυΐας, δημιουργικοῦ πνεύματος καὶ εὐγλωττίας, επιμέλεια, φιλοπονία καὶ ψυγρά φιλομάθεια ανεπτύχθησαν. Γνωστή δ' έστιν ή των Πτολεμαίων φιλοτιμία, ή είς την πόλιν τοῦ ἀλεξάνδρου πάντα τὰ προϊόντα τῆς έλληνικής μεγαλοφυΐας άφειδως επισωρεύσασα. Τοσούτον δ' αθτη προέβη, ώστε των Πτολεμαίων τις εκέλευσεν, ίνα πάντων των καταπλεόντων είς την Αίγυπτον τὰ βιβλία πρός αυτόν κομίζωνται. Τούτου δε γενομένου αντεγράφοντο, και τὰ μεν ἀντίγοαφα τῷ δεσπότη ἀπεδίδοντο, τὰ δε βιβλία εν ταῖς βιβλιοθήπαις πατατιθέμενα επ των πλοίων ωνομάζοντο 1). Οἱ Αλεξανδρινοὶ λοιπὸν πολλάς έκδόσεις των όμηρικων επών ύπ' όψιν έγοντες επεγείρησαν, ίνα ταῦτα διορθώσωσιν. Τὸ ἔργον ἦν μὲν δυσχερές, ἀλλ' αὐτὴ ἡ δυσχέρεια πολλούς διορθωτάς ἐπῆγε καὶ ἐπέσπα. Αλλά των πολλών τούτων διορθωτών μόνον όλίγους ή επι-

<sup>1)</sup> Γαλην. Ύπομνήμι σελ. 411.

στήμη δύναται δείξαι ώς τὸ βαρὰ τοῦ κριτικοῦ ἔργον μετὰ σωφροσύνης ἐκπληρώσαντας. Σημειωτέον δ', ὅτι οἱ πλεῖστοι τῶν μνημονενομένων ώς διορθωτῶν τοῦ Ομήρου οὐκ ἐποίησαν δλοκλήρους διορθώσεις, ἀλλ' οἱ μὲν μόνον μέρη τινὰ διώρθωσαν, οἱ δὲ στίχους, οἱ δὲ λέξεις, οἱ δὲ διὰ τῆς διορθώσεως ἑνὸς μόνου τόνου τῆς παπυρίνης ἀθανασίας ἔτυχον!

Κρίνοντες δ' εν γένει περί της κριτικής των Αλεξανδρινών δμολογούμεν μέν, δτι οδτοι (οί γε πλείστοι τούτων) καὶ έξ ήμαρτημένων άρχων όρμωντο, καὶ ἐν τοῖς καθ' Έκαστον ενιαγού ημάρτανον, όμως νομίζομεν ύπερβολικήν την τοῦ Wolf 1) κρίσιν, ὅτι αὐτὸς ὁ ᾿Αρίσταργος οὐκ ἄλλως τοις όμηρικοις έπεσιν εγρήσατο, ή ώς ό Κάτων τοις του Λουπιλίου και ώς δ Οθάριος και Τούκκας έμελλον χρήσασθαι τῆ τοῦ Μάρωνος Αλνειάδι, ελ μὴ ή βούλησις τοῦ τε θανόντος και τοῦ Αὐγούστου αὐτούς ἐκώλυεν. Ταῦτα δὲ λέγων δ μέγας ανήρ είχεν υπ' όψιν τούς μεγάλους κριτικούς τῶν νεωτέρων χρόνων, τὸν Bentley καὶ Valckenaer. ᾿Αλλὰ τοῦτό έστιν αναγρονισμός, ως δικαίως παρατηρεί ο Gräfenhan 2). Τὰ φερόμενα δμηρικά γειρόγραφα ούτω πρὸ τῶν ἀλεξανδρινών ήδη διεφθάρησαν και οθτως έτι έπ' αὐτών εφθείροντο, ώστε οί χριτικοί οὖτοι, καίπερ διὰ τὰς πολλὰς αὐτων αθετήσεις δικαίως ψεγόμενοι, όμως δι' αὐτων δή των άθετήσεων μέγα φράγμα πρός τούς υποβολείς και διαφθορείς των όμηρικων επών έθεντο. Δυστυγώς όμως και ούτοι πολλούς καλούς στίχους εξήλειψαν, καὶ τὴν ενότητα αὐτῶν ἴσως ἐνιαχοῦ διέσπασαν. Συνήθως αἱ αἰτίαι, δι' ας οδτοι ηθέτουν, ήσαν ηθικαί και όητορικαί. Δια τοῦτο συγνάκις ευρίσκομεν τὰς φράσεις, Πρός οὐδεν ἀναγκαῖον<sup>3</sup>), Διὰ τὸ περιττόν<sup>4</sup>), Διὰ τὸ ἀπρεπές<sup>5</sup>),

<sup>1)</sup> Proleg. ad Homer. σελ. 233 "Wideri mihi solet Aristarchus non aliter tractavisse Homerum, ac Cato ille Lucilium, cujus male factos versus emendabat, atque Varius et Tucca Vitgilii imperfectum poëma tractaturi fuissent, nisi morientis amici et Augusti voluntas intercesset." 2) Geschichte der class. Phil. II, 89. 3) Ένετ. σχόλ. εἰς Ἰλιάδ. Τ 23. 4) Εἰς Ἰλιάδ. Α 444. Φ 479. 5) Εἰς Ἰλιάδ. Γ 424. Δ 88.

Παρὰ την τοῦ ποιητοῦ συνήθειαν<sup>1</sup>), Μεμείωκε την ξμφασιν<sup>2</sup>).

Κλήμης δ 'Αλεξανδρεύς παραδίδωσιν 3), δτι πρώτος Απολλόδωρος ή Αὐτόδωρος δ Κυμαῖος έλαβε τὸ ὄνομα τοῦ κριτικού. 'Αλλ', ἐπειδή ή ἐπογή αὐτοῦ οὐγ ὁρίζεται, ἐν τοῖς πρώτοις πριτικοίς τίθεται Φιλητάς, δ νίδς τοῦ Τηλέφον, εν τη αθλη Πτολεμαίου του πρώτου ζήσας και διδάσκαλος τοῦ νίοῦ αὐτοῦ, Πτολεμαίου τοῦ Φιλαδέλφου, γενόμενος. Ως δ' εν τη ηγουμένη περιόδω διορθωταί των δμηρικών έπων ήσαν ποιηταί, ούτω καὶ ἐν τῆ ἀρχῆ τῆς παρούσης. Καὶ δη δ Φιλητᾶς ην έξοχος της αύτοῦ ἐποχης ποιητής, καὶ μαθητάς έσχε τούς ποιητάς Θεόκριτον καὶ Ερμησιάνακτα. Ο ανήρ επαινείται ως αγαθός κριτικός, και υπό τοῦ Τζέτζου τίθεται παρά τοῖς μεγάλοις κριτικοῖς, τῷ Αριστάρχω, λέγομεν, καὶ Αριστοφάνει. Ἰσως δὲ τιμᾶ τὸν νίὸν τοῦ Τηλέφου καὶ τοῦτο, δτι δ Αρίσταρχος ἔγραψε Σύγγραμμα πρός Φιληταν. Εὶ δ' ὁ Φιλητας οὖτός ἐστιν δ αὐτὸς ἐκείνω, οδ δ Στράτων παρ' Άθηναίω 4) μνημονεύει, εγραψεν "Ατακτα ἢ Γλώσσας. 'Αναμφίλεκτον δμως σύγγραμμα αὐτοῦ ἐστι τὸ Περὶ τῆς δμηρικῆς ετυμολογίας, οδ ολίγα αποσπάσματα περισωθέντα συνέλεξεν ὁ Bach 5). Εὶ καὶ ἐκ τῶν ἀποσπασμάτων τούτων ανακαλύπτονται αμαρτήματά τινα, όμως δ Wolf 6) εκ τριών μόνων παραδειγμάτων τὸν ἀνδρα ψέγων γνώμην παοακεκινδυνευμένην αποφαίνεται. Μαθητής του Φιλητά ήν δ Ζηνόδοτος, πρός δυ μεταβαίνομεν.

Ζηνόδοτος δ Ἐφέσιος περὶ τὰ 280 Π· Χ ἀκμάσας προέστη τῆς ἐν ἀλεξανδρείᾳ βιβλιοθήκης κατὰ τὸν Ritschl †) ἐπὶ Πτολεμαίου τοῦ Φιλαδέλφου. Ὠς ἔφορος δὲ τῆς βιβλιοθήκης ἀνεδέξατο τὸ ἔργον, ὅπως κατὰ τὰς ὑπαρχούσας ἐκδόσεις τὰ ὁμηρικὰ ἔπη διορθώση. ἀλλὶ, εὶ καὶ τοὺς πρὸ

<sup>1)</sup> Σχόλ. εἰς Ὀδυσσ. Α 548. 2) Εἰς Ἰλιάδ. Ρ 172. 3) Στοωμ. Ι, 133 "Αὐτόδωρος ὁ Κυμαῖος πρῶτος τοῦ κριτικοῦ εἰσηγήσατο τοῦνομα καὶ γραμματικὸς προσηγορεύθη." 4) ΙΧ, 383. 5) Nicol. Bach, Philet. Coi, Hermesianact. etc. fragmenta ἀριθμ. 61—64. 6) Proleg. ad Homer. σελ. 187 σημ. 55. 7) Die Alexandrinischen Bibliotheken σελ. 75—90.

αὐτοῦ διορθωτάς, ώς δοκεῖ, ὑπ' ὄψιν εἶγεν, διιως οῦτως αθθαιοέτω μεθόδω εγρήσατο, ώστε εξήλειψε και συνέτεμνε φράσεις και στίχους, ώσει ίδιον ποίημα διώρθου. Αί δ' άθετήσεις τοῦ Ζηνοδότου ουτω πολλαὶ ἦσαν, ώστε έδοξέ τισιν, ότι δ πριτικός τὸν "Ομηρον ἐκ τοῦ Όμήρου ἐξήγαγεν. 'Αλλά κατά τον Wolf 1) ηκιστα πιστευτέου, δτι πρώτος ό Ζηνόδοτος επεγείρησε πάνθ', έσα τούτω αποδίδονται. Έν τοῖς γρόνοις τοῦ Wolf αἱ γνωμαι διηρημέναι ἦσαν· καὶ οἱ μέν τω ανδοί την κρείττονα διόρθωσιν απέδιδον, οί δέ μεγάλης τόλιιης και πολλής κουφότητος ένογον απεφαίνοντο. 'Αλλ' ή πρίσις των τελευταίων τούτων έρείδεται έπὶ των Σγολιαστών των τελευταίων γρόνων. Αὶ δ' εἰδήσεις τούτων ηντλήθησαν έκ των Αρισταργείων μηδ' αὐτων τὰς διορθώσεις του Ζηνοδότου Ιδόντων, άλλ' εκ των συγγραμμάτων τοῦ Αριστάργου καὶ τῶν ἀρχαιοτέρων γραμματικῶν ταύτας παραλαβόντων. Πρός δὲ οὖτοι ἐπικριταὶ τῆς Ζηνοδοτείου διορθώσεως όντες μόνον τὰ ημαρτημένα έσημείουν καὶ έψεγον. Παραδείγματος χάριν δ ποιητής Απολλώνιος έγραψε σύγγραμμα Πρός Ζηνόδοτον2). 'Αλλ', ώς δ ανήρ είχεν επιπριτάς, ούτω και δπαδούς. Και δή Πτολεμαΐος δ έπικληθείς Επιθέτης έν Ιδιαιτέρω συγγράμματι τὰς γραφὰς τοῦ Ζηνοδότου ἐπραγματεύετο 3). ή δὲ προσοχή των μεταγενεστέρων είς την διόρθωσιν του Ζηνοδότου ψπαινίσσεται άξίαν τινά. Τελευταΐον ποίν τοῦ άνδρός καταψηφίσωμεν, δφείλομεν έχειν εν νώ, ότι τότε ή κριτική ήν εν σπαργάνοις, ή, μαλλον είπεῖν, δ Ζηνόδοτος ην ο δημιουργός αὐτης. Διότι οὖτος ποῶτον τη κριτική ωρισμένον χαρακτήρα έδω, και διά τοῦτο ύπο μέν τοῦ Σονίδα 4) πρώτος τοῦ Όμήρον διορθωτής, ὑπὸ δὲ των σχολιαστών κατ' έξοχην κριτικός δνομάζεται, δπερ διαστέλλει αὐτὸν ἀπὸ Ζηνοδότου τοῦ νεωτέρου. Όπωσδήποτε ή διόρθωσις αὐτοῦ παρά πολλοῖς πριτικοῖς έμενεν ώς βάσις.

<sup>1)</sup>  $\mathring{Abró}$ θι σελ. 203. 2)  $\mathring{E}$ νετ. σχολ. εἰς Ἰλιάδ. N 657. 3)  $\mathring{Aiδ}$ υ $\mu$ . εἰς Ἰλιάδ. B 111. 4)  $\mathring{E}$ ν  $\lambda$ .

Ή Ζηνοδότειος πριτική κατά τον Lehrs 1) δύο τινά έσκόπει α΄) την αποκατάστασιν της συνεχείας των όμηρικῶν ἐπῶν καὶ β΄) τὴν ἀπόσβεσιν ἀπρεπῶν πράξεων τῶν τε θεων καὶ των ήρωων. Έκαστος παρατηρεί, ύπὸ πόσον κακούς οίωνούς ή κριτική ήρξατο. Τίς δ' ην ή άξια τῆς πρώτης άργης, εκ της δευτέρας δήλου γίνεται. Ο κριτικός διώρθου, εξήλειφε, μετετίθει καὶ ενίστε προσετίθει στίγους, όπως θεούς καὶ ἀνθρώπους ήθικωτέρους ξαυτών ἀναδείξη. ώσεὶ censor έχατέρων έξελέγετο. Ο μέγας Αριστοτέλης πρὸ αὐτοῦ περὶ ἐποποιίας φιλοσοφήσας ἀμίμητον ἐν τοῖς όμηρικοῖς ἐπεσιν ἐνότητα εὖρεν, τῷ κριτικῷ ὅμως οὐκ ἤρεσκεν αύτη, άλλα δι' έξαλείψεως και προσθήκης τα έπη διέφθειρε, καὶ Ἰσως πρὸς διάσπασιν τῆς ένότητος συνεβάλετο. Δυστυγώς οὐ γινώσκομεν τοὺς νόμους τῆς ἐποποιίας, οῦς οὖ-σεως πρίνωμεν. Ἐπειδή δὲ αἱ ἐπαναλήψεις τῶν αὐτῶν στίχων αμφίβολοι 3) τῷ κριτικῷ ἐφαίνοντο, τοὺς καλλίστους των δμηρικών επών εξήλειψεν. 'Αλλ' ούτω τολμηρον χαρακτήρα φέρει μεθ' έαντής πάσα ή άρχαιοτέρα κριτική. Ό δέ Gräfenhan 4) νομίζει, ότι ή τοιαύτη αριτική μέθοδος ωφέλιμος ήν, δπως τας τε αλόγους υποβολάς αποκρούση, καὶ τὰς σοφιστικὰς τῶν φιλοσόφων, σοφιστῶν καὶ ὁητόρων έρμηνείας περιστείλη. Πρός δε δ Ζηνόδοτος τη άναλογία χρώμενος την δμηρικήν γλώσσαν διέφθειρεν. Διότι ώς κανόνα την γλώσσαν της αύτοῦ ἐποχης ἐίχων ἐπειρατο, δπως την δμηρικήν, ήτις ποικίλον εν τοίς διαφόροις χειρογράφοις χρώμα έσχε, κατά την άναλογίαν διορθώση. Οθτως εποίησε διόρθωσιν έχουσαν μεν την άρετην της δμοιότητος, δμως καὶ τὴν μεγίστην κακίαν, ὅτι αθτη οὐ περιείχε πολλάς γνησίας δμηρικάς λέξεις τέως εν τοῖς γειρογράφοις

De Aristarch. stud. Homer. σελ. 352.
 Epistol. XVIII, 28
 Quique sacri lacerum collegit corpus Homeri.
 Παραδείγματος χάριν Ἰλιάδ. Τ 23, ἔνθα ὁ Σχολιαστὴς λέγει περὶ τοῦ

<sup>3)</sup> Παραδείγματος χάριν Τλιάδ. Τ 23, ένθα δ Σχολιαστής λέγει περί του Ζηνοδότου τοιοῦτος δέ έστιν ξπὶ τῶν διφορουμένων." 4) Geschichte der class. Phil. II, 107.

φερομένας 1). Έκ τῶν εἰρημένων πρόδηλον γίνεται, πόσον τολμηραί εἰσιν αἱ εἰκασίαι τῶν ἐκ τῆς παρούσης μορφῆς τῆς ὁμηρικῆς γλώσσης συμπεράσματα περὶ ένὸς ἢ πολλῶν ποιητῶν ἐξαγόντων.

Ένταθθα δέ μνημονεύομεν καὶ τῆς Αρατείου διορθώσεως<sup>2</sup>), ήτις, ώς δοκεί, οὖκ ἐγένετο κατ' ἀντιπαραβολήν των φερομένων διορθώσεων, αλλά κατ' αργαιότερα αντίγραφα 3). Ἐπὶ ἀράτον τὰ δμηρικά ἔπη εθεωρούντο διεφθαρμένα, καὶ διὰ τοῦτο οἶτος κελεύσει τοῦ Αντιόγου τὴν διόρθωσιν της Ἰλιάδος ἀνεδέξατο 4). Ώσαντως εν τη πεοιόδω ταύτη έζη δ πολυίστως Έρατοσθένης δ Κυρηναίος, οξ διόρθωσίν τινα διετήρησεν ήμιν δ Αθήναιος. Τῷ σοψῷ τούτω ανδρί οὐκ ἤρεσκεν ὁ τοῦ Ὀδυσσέως λόγος, ἐν ὧ δ απολαυστικός βίος επαινείται, αλλά διώρθου αὐτόν 5). Ή διόρθωσις αθτη δείκνυσιν, ότι και δ Έρατοσθένης έξ ήθικών αλτιών ωρμάτο. Σύγγρονος του Έρατοσθένους ήν 'Ριανός δ Κρής 6). Οξτος τὸ πρώτον ἦν δοῦλος καὶ φύλαξ τῆς παλαίστρας, εἶτα δὲ παιδευθεὶς τῶν κρειττόνων τοῦ Όμήρου έρμηνευτών εγένετο. Ὁ Ριανός ην ποιητής έξάμετρά 7) τινα ποιήσας. "Αν πρίνωμεν εκ των δλίγων λειψάνων, άπερ συνέλεξεν δ Wolf 8), δ Κρης εκρινε τα δμηρικά έπη

<sup>1)</sup> Σχολ. εἰς Ἰλιάδ. Β 1 καὶ Κ 1. Παράβαλ. Lersch, Sprachphilosophie II, 57. 2) Σουίδ. ἐν λ. Βίος Ἰαράτου I, 431 "Καὶ τὴν Ἰσόνσσειαν δὲ διώρθωσες καὶ καλεῖται διόρθωσες οὕτως Ἰαράτειος ὡς Ἰαριστάρχειος καὶ Ἰαριστοφάνειος." 3) Διογέν. Λαέρτιος ΙΧ, 113 "Φασὶ δὲ καὶ Ἰαρατον πυθέσθαι αὐτοῦ (δηλαδὴ Τίμωνος τοῦ σιλλογράφου), πῶς τὴν Ὁμήρου ποίησιν ἀσφαλῶς κτήσαιτο; Τὸν δὲ εἰπεῖν, "εὶ τοῖς ἀρχαίοις ἀντιγράφοις ἐντυγχάνοι, καὶ μὴ τοῖς ἤδη διωρθωμένοις." Εἰκῆ τε αὐτῷ ἔκειτο τὰ ποιήματα, ἐνίστε ἡμίβρωτα." 4) Βίος Ἰαράτου I, 431 "Τινὲς δὲ αὐτὸν (τὸν Ἰαρατον) εἰς Συρίαν εἰληλυθέναι φασὶ καὶ γεγονέναι παρ Ἰαντιόχω καὶ ἢξιῶσθαι ὑπ αὐτοῦ, ὥστε τὴν Ἰλιάδα διορθώσασθαι, διὰ τὸ ὑπὸ πολλῶν λελυμάνθαι." 5) Ἰαθην. I, 16

Οὐ γὰς ἔγω γέ τοί φημι τέλος χαριέστερον είναι, ἢ ὅτ' ἄν εὐφρόσύνη μὲν ἔχη κατὰ δῆμον ἄπαντα διώρθωσεν εἰς

η ὅταν εὐφροσύνη μὲν ἔχη κακότητος ἀπούσης. 6) Σουίδ. ἐν λ. 7) Meineke, Analecta Alexandrina σελ. 175. 8) Prolegom. ad Homer. σελ. 188 σημ. 57.

μετά τιτος συνετῆς ἀπλότητος, ὡς δειχνύουσι καὶ τὰ ποιήματα αὐτοῦ, ἄπερ στεροῦνται τοῦ ὄγχου ταύτης τῆς ἐποχῆς. Ὠσαύτως ὁ ποιητὴς ᾿Απολλώνιος ὁ Ῥόδιος ἔφορος τῆς
ἐν ᾿Αλεξανδρεία βιβλιοθήχης γενόμενος περὶ τὴν διόρθωσιν
τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἤσχολεῖτο. Οὖτος εἰχεν ὑπ᾽ ὄψιν τὴν
διόρθωσιν τοῦ Ζηνοδότου, ὅν, ὡς εἴρηται, ἐν ἰδιαιτέρα
πραγματεία ἐπέχρινεν. ᾿Αλλ᾽ ἀμφίβολον, εἰ ὁ Ῥόδιος ποιητὴς μεῖζόν τι τοῦ Ζηνοδότου διεπράξατο. Τὰ σχόλια μνημονεύουσι¹) μὲν διορθώσεών τινων αὐτοῦ, ἀλλ᾽ ὁ Gräfenhan²) εἰχάζει, ὅτι αὖται οὐχὶ ἐχ διορθώσεως τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν, ἀλλ᾽ ἐχ τῆς εἰρημένης Πρὸς Ζηνόδοτον
πραγματείας ἐλήφθησαν.

Έκ των εξοημένων λοιπόν δήλον γίνεται, ότι έν άρχη ταύτης της περιόδου ώς επί τὸ πολύ ποιηταί την διόρθωσιν των όμηρικων επων επεχείρουν. Ήθικαι δε ή αίσθητικαὶ αἰτίαι ύπηγόρενον διορθώσεις τὰ όμηρικὰ ἔπη διαφθειρούσας. Ο μαθητής δμως τοῦ Ζηνοδότον, Αριστοφάνης δ Βυζάντιος 3), σπουδαίον πρός κρείττω κριτικήν βημα βαίνει. Ο μέγας οὖτος ἀνὴρ ἐπὶ Πτολεμαίου τοῦ Εὐεργέτου (246 - 221 Π· Χ) καὶ Πτολεμαίου τοῦ Φιλοπάτορος (221-204) ζων ἐτελεύτησεν ἐπὶ Πτολεμαίον τοῦ Ἐπιφανοῦς (204-181). Ὁ Αριστοφάνης ύπερέβη τὸν διδάσκαλον, τὰ δὲ ἔργα αὐτοῦ ἐν πάση ἐποχῆ πολλῶν καὶ μεγάλων έπαίνων έτυχου. Η δε έλληνική φιλολογία δφείλει τῷ ἀνδρί μεγάλην την εθγνωμοσύνην, ότι οδτος τὰ σημεία τῶν τόνων, τοῦ πνεύματος, τῶν στιγμῶν καὶ τῆς ποσότητος των συλλαβών επινοήσας τούς συγγραφείς από μεγάλης διαφθορᾶς διέσωσεν. Εί καὶ ὁ κριτικὸς οὖτος ἐν τῆ ἐκδόσει άλλων ποιητών μείζονας άξιώσεις έχει, ή έν τῷ ήμετέρω, όμως καὶ ἐν τούτω πυλλά, ώς δοκεῖ, ἐποίησεν. Ό Αριστοφάνης είς την σπουδην της άρχαιότητος και της γλώσσης έγκύψας εγένετο επιτήδειος, όπως τὰ δμηρικα έπη κοείττον αλοθάνηται καλ νοή. Καίπερ αμφιβόλου όντος,

Els Ἰλιάδ. A 3. B 436. N 657.
 Geschichte der class. Phil. II,
 3) Θρα Σονίδαν ἐν λ.

εὶ αὐτὸς ὁ Βυζάντιος κριτικὸς εἰς πάντας τοὺς ὑπ' αὐτοῦ εκδοθέντας ποιητάς κριτικάς σημειώσεις συνήψεν, ή οί πολυάριθμοι αὐτοῦ μαθηταὶ τὰ ύπὸ τοῦ διδασκάλου είρημένα διετήρησαν, διως έστι βέβαιον, δτι είς τὰ διηρικά έπη τοιαύτας προσέθηκεν. Η δε διόρθωσις αὐτοῦ, ήτις Αριστοφάνειος, ή κατὰ ἀΑριστοφάνη, ή ἀριστοφάνους καλείται, εν ταίς γαριεστάταις τίθεται 1). Καίπερ δ Αριστοφάνης τὰ δμηρικὰ ἔπη κατὰ τὴν ἀναλογίαν διορθών και την Ζηνοδότειον διόρθωσιν ώς βάσιν έχων, όμως πολύ τοῦ διδασκάλου προέχει. Πλείστους στίχους, ούς δ Ζηνόδοτος ήθέτει, δ Βυζάντιος ἐπανήγαγεν. Ο δὲ Αρίσταργος την σωφρονεστέραν ταύτην κριτικήν επιδοκιμάζων προθτίμα την Αριστοφάνειον της Ζηνοδοτείου διορθώσεως. Γραφαί δέ τινες τοῦ Αριστοφάνους, καίπερ ύπὸ τοῦ Αριστάργου ἀποδοκιμασθεῖσαι, ὅμως ὑπὸ τῶν μεταγενεστέρων κριτικών πάλιν είς τὰ δμηρικὰ ἔπη είσήχθησαν.

'Αλλά καὶ ὁ 'Αριστοφάνης οὐ μόνον πολλάς Ζηνοδοτείους αθετήσεις εδέγετο 2), αλλά και νέας εποίει. 'Αξιον δέ σημειώσεώς έστιν, δτι οδτος μέρος 3) της προτελευταίας καὶ δλόκληρον τὴν τελευταίαν δαψωδίαν τῆς Όδυσσείας ηθέτει, Την δε αθέτησιν εδέγετο και δ Αρίσταργος. Έπειδη δὲ ἐν τισι τῶν καλῶν χειρογράφων περὶ τὸ εἰρημένον σημείον τοῦ ἐπους εύρεθη δβελός, ἡγέρθη τὸ ζήτημα, εὶ οὖτος όντως εν τοῖς ἀρχαίοις χειρογράφοις ὑπῆρχεν, ή βραδύτερον ύπὸ τῶν γραμματικῶν κατὰ παράδοσιν προσετέθη. Όπωσδήποτε τὰ εἰρημένα παρώτρυναν τὸν Fr. Spohn 4), Ίνα τὸ τελευταίον τοῦ ἔπους μέρος ἀπὸ τοῦ ὁμηρικοῦ αἰωνος άφαιρέση. Έπειδή όμως αί μέγρις ήμων περισωθείσαι είδήσεις δυστυγώς φειδωλαί είσι, καὶ αί υπάργουσαι οὐγί των αίτιων, άλλα μόνον των διορθώσεων μνημονεύουσιν, ού δυνάμεθα γινώσκειν, εί αί είς αὐτὸν ἀποδιδόμεναι γραφαὶ ἐπὶ εἰκασιῶν, ἢ ἐπὶ ἀργαιοτέρων γειρογράφων ἐρεί-

Ένετ. σχόλ. εἰς Ἰλιάδ. Γ 18.
 Wolf, Proleg. ad Homer. σελ. 223
 ᾿Απὸ τοῦ στίγου 296 καὶ ἑξῆς, ἔνθα ἰδὲ τὸν Εὐστάθιον σελ. 1948.

<sup>4)</sup> Comment. de extrema Odysseae parte inde a rhapsodia \$\mathcal{Y}\$, versu 296 aevo recentiore orta quam Homerico Lips. 1816.

δονται. "Αν δμως, ώς ό Wolf, κατ' αναλογίαν εκ της διορθώσεως των άλλων ποιητων κρίνωμεν, όφείλομεν επαινέσαι τον Βυζάντιον.

Ο Αριστοφάνης κατά μίμησιν των φιλοσόφων και δητόρων ίδρυσε γραμματικής σχολήν, έξ ής πλείστοι μαθηταί, ώς 'Αγαλλίας ὁ Κερχυραΐος, Διόδωρος ὁ γραμματικός, ὁ 'Αρτεμίδωρος, δ Καλλίστρατος και πλεΐστοι άλλοι έξηλθον. Πρίν δε μεταβώμεν είς τον χορυφαΐον των μαθητών αὐτοῦ, τόν Αρίσταρχον, μνημονεύομεν τοῦ τελευταίου τῶν εἰρημένων. Ο Αθηναΐος Καλλίστρατος 1) ώς επιμελέστατος γραμματικός, υπομνηματιστής και κριτικός επαινείται και ή διόρθωσις αὐτοῦ μετὰ τῆς Αριστοφανείου ἐν ταῖς χαριεστάταις τίθεται 2). Οδτος έγραψε πραγματείαν Περί Ίλιάδος3), Πρός τὰς άθετήσεις4) (πιθανῶς κατὰ Αριστάρχου τὸν διδάσκαλον υπερασπιζόμενος) καὶ Διορθωτικά 5). Έν γένει ο Αθηναΐος κριτικός ήσχολεῖτο περί την διάδοσιν καὶ ύπεράσπισιν τῶν ύπὸ τοῦ διδασκάλου είρημένων 6). 'Αλλ', έπειδή μόνον τὰς ἐπιγραφὰς τῶν συγγραμμάτων αὐτοῦ καί τινας μικράς σημειώσεις περί τῶν διορθώσεων αὐτοῦ ἔχομεν, οὐ δυνάμεθα κρίνειν περὶ τῆς ἀξίας αὐτῶν. Κρίνοντες όμως ἐκ τούτου, ὅτι ὁ Δίδυμος τὰ σύγγράμματα τοῦ Καλλιστράτου ὑπ' ὄψιν εἶγεν, εἰκάζομεν, δτι δ ανήρ εν ου σμικρά τιμή παρά τοις μεταγενεστέ-QOIS nv.

Ό δὲ κορυφαῖος τῶν μαθητῶν τοῦ ᾿Αριστοφάνους, Ἦρισταρχος ὁ Σαμόθραξ ϶, ζῶν ἐπὶ Πτολεμαίου τοῦ Φιλομήτορος ἐτελεύτησε περὶ τὸ 72ον ἔτος τῆς αὐτοῦ ἡλικίας ἐν Κύπρω, ὅπου Πτολεμαίου τοῦ Φύσκωνος τοὺς γραμματικοὺς ἐκ τῆς ᾿Αλεξανδρείας διώξαντος κατέφυγεν. "Όσον μέγας ὁ ᾿Αριστοτέλης ἐν τῆ φιλοσοφία, τοσοῦτον καὶ ὁ Σαμόθραξ ἐν τῆ γραμματικῆ καὶ κριτικῆ. Ἦν δέ τις ἐξαιρέση τὸν Πυθαγόραν, οὐδεὶς τῆς ἀρχαιότητος ἀνὴρ οῦτω σφόδρα

Fabr., Biblioth. Graec. V, 560.
 Ένετ. σχολ. εἰς Ἰλιάδ. Γ 18.
 Σχολ. Διδύμ. εἰς Ἰλιάδ. Β 111 καὶ 435.
 Εἰς Ἰλιάδ. Ξ 255.
 Εἰς Ἰλιάδ. Ε 255.
 Ενετ. σχολ. εἰς Ἰλιάδ. Τ 327.
 Θρα Σονίσαν ἐν λ.

δπό τῶν μαθητῶν ἐτιμήθη, ὡς ὁ ᾿Αρίσταρχος · Πολλαχοῦ δνομάζεται δ πορυφαΐος έν τοῖς γραμματιποῖς, πάνν ἄριστος γραμματικός, δ κατ' έξοχήν, δ ανήρ. Οι γραμματικοί προθτίμων τούτου ήγουμένου πλανηθηναι, ή τοῖς άλλοις τὰ άληθη λέγουσιν Επεσθαι. Οί λόγοι αὐτοῦ εἶγον κῦρος γρησμοῦ! Ὁ Ρόδιος φιλόσοφος, δ Παναίτιος, δνομάζει τὸν Αρίσταρχον μάντιν διὰ τὸ φαδίως καταμαντεύεσθαι τῆς τῶν ποιημάτων διανοίας 1). Οθτω τὸ ὄνομα τοῦ χριτικοῦ τὸ πρότυπον έγένετο, Alter Aristarchus, λέγει ὁ Κικέρων 3). Εὶ καὶ οἱ άρχαῖοι ἐπαινοῦντες μέχρις ὑπερβολῶν ἔφθανον, ὅμως αναντιρρήτως δ Σαμόθραξ ήν δ κορυφαίος της αύτου έπογης πριτικός και τὸ πρότυπον τῶν μεταγενεστέρων.

Ο Αρίσταργος ήσγολήθη μέν καὶ περὶ άλλους ποιητάς, διιως τὸ μέγιστον τῆς αύτοῦ δόξης μέρος ἐκ τῆς ἐξηγήσεως και διορθώσεως των δμηρικών επών εκτήσατο. Όρθως δε πρίνομεν την άξίαν τοῦ ἀνδρὸς μόνον, ὰν ἀναλογισθώμεν, ότι τὰ όμηρικὰ ἔπη μέχρις αὐτοῦ οὐ μόνον άλληγορικῶς ήρμηνεύοντο, αλλά και κατά ήθικούς λόγους διωρθούντο. Ο Σαμόθραξ πρώτος πιστός εν τη έρμηνεία των δμηρικών λέξεων εμμένων την σοφίαν τοῦ Μελησιγενοῦς εν τοῖς φυσικοίς δρίοις περιώρισεν 4). "Αν δὲ παραβάλωμεν τὸν κριτικόν τοῦτον πρός τον τολμηρον Ζηνόδοτον, δστις στίχους καὶ φράσεις εἰς τὰ δμηρικὰ ἔπη ὑπέβαλεν, ὅπως τὸν "Ομηφον Όμηρικώτερον αναδείξη, εννοούμεν την αξίαν του ανδρός. Εί και δ Αρίσταρχος έν παραβολή πρός τους νεωτέρους μετά τινος τόλμης τὸν Όμηρον διώρθωσε καὶ οὐγὶ δλίγους στίγους ηθέτησεν, διως ουδαμού των σχολίων λέγεται, ότι οδτος ιδίους στίγους ύπέβαλεν. Διότι ούτω σφοδρα τὰ ἀργαῖα γειρόγραφα ἐσέβετο, ώστε ὑπὸ τῶν Σχο-

<sup>1)</sup> Σχολ. εἰς Ἰλιάδ. Δ 435 , Καὶ μᾶλλον πειστέον Αριστάρχω ή τῷ Έρμαπία, εί και δοκεί άληθεύειν." Είς Ἰλιαό. Β 316 , Αλλ' ἐπειδή ούτω δοκεί στίζειν τῷ Αριστάρχω, πειθόμεθα αὐτῷ, ὡς πάνυ ἀρίστω γραμματικῷ." 2) A9 nv. XIV, 634 C. 3) Epistol. fam. IX, 10. 4) Prolegom. ad Homer. σελ. 165.

λιαστών ἀποδίδοται αὐτῷ περιττὴ εὐλάβεια¹). Εὐτυχὴς ὁ Ὁμηρος, ὅτι τέλος τοιούτου διορθωτοῦ ἔτυχεν, εὐτυχέστερος δ', ὅτι οἱ σύγχρονοι καὶ οἱ μεταγενέστεροι τὴν πρὸς τὸν ποιητὴν εὐλάβειαν τοῦ κριτικοῦ ἐπεδοκίμασαν, εὐτυχεῖς τέλος καὶ ἡμεῖς, ὅτι ὁ τοῦ ἡμετέρου αἰῶνος Χαλκέντερος, ὁ Lehrs, τὸ βαρὰ ἔργον ἀνεδέξατο, ἵνα τὰς ὁμηρικὰς τοῦ ᾿Αριστάρχου σπουδὰς συλλέξη καὶ έρμηνεύση.

'Αλλά καὶ ὁ 'Αρίσταργος ήθέτει πολλούς στίγους. Τὰ διφορούμενα έθεώρει αμφίβολα καὶ ώς αναρμόστως παρεμβεβλημένα. Διὰ τοῦτο ηθέτει τὰ χωρία, ἄπερ ἀνακεφαλαιώσεις προηγουμένων στίχων 2) ήσαν. Ωσαύτως ήθέτει οθ μόνον τάς συνωνύμους λέξεις, αίτινες εν δυσί κατά συνέγειαν στίγοις ευρίσκοντο, διά τὸ περιττόν 3), άλλά καὶ στίχους ἀσθενῆ ἡ μὴ ποιητικὴν σημασίαν έχοντας  $^4$ ). Έκ τούτου δραώμενος δ Κικέρων εἶπεν· "Aristarchus Homeri versum negat, quem non probat"5). Εὐτυχῶς δ' οὐ πάντας τούς στίχους, όσους ήθέτει, εξήλειφεν, άλλα μόνον δι' δβελοῦ ἐσημείου 6). Δυστυγώς δίμως δ Αριστάργειος δβελός έγένετο αίτία, ὅπως οἱ τολμηρότεροι τῶν μεταγενεστέρων τοὺς δι' ὀβελοῦ σημειωθέντας εξαλείψωσιν. Έκεῖ δ', ένθα δ 'Αρίσταρχος εύρισκε φράσεως τινος δύο γραφάς ίσην σημασίαν εγούσας, προθτίμα?) την μαλλον τω όμηοικώ έθει άρμόζουσαν. Τούτου δ' δ μέγας ανήρ επετύγγανε διὰ τὴν βαθεῖαν γνῶσιν καὶ τὴν λεπτὴν αἴσθησιν,

<sup>1)</sup> Σχόλ. εἰς Ἰλιάδ. Ι, 222 ¸¸Αμεινον οὖν εἰχεν ἄν, φησὶν Ἀρίστας χος, εἰ ἐγέγραπτο ἄψ ἐπάσσαντο (ἀντὶ ἐξ ἔρον ἕντο), ϊν ὅσον χαρίσασθαι τῷ ἀχιλλεῖ γεύσασθαι μόνον · ἀλλ ὅμως ὑπὸ περιττῆς εὐλαβείας οὐ μετέθηπεν, ἐν πολλοις οὕτως εὐρὼν φερομένην τὴν γραφήν. "Παράβαλ. Lehrs, De Arist. stud. homer. σελ. 375. 2) Παραδείγματος χάριν Ἰλιάδος Α 365. Σ 444. 'Οδυσσ. Ψ 310. 3) Lehrs, De Aristarch. stud. Homer. σελ. 359. 4) Σχόλ. εἰς Ἰλιάδ. Α 515 καὶ Ρ 172 ¸,Μεμείωκε τὴν ἕμφασιν καὶ τὰ τοιαῦτα εἴωθεν ἀθετεῖν ὁ Ἀρίσταρχος. "5) Epistol. fam. III, 11. 6) Διὰ τοῦτο ὁ Αὐσόνιος λέγει περὶ Ἰριστάρχον ΧΥΙΙΙ

Quique notas spuriis versibus opposuit.

<sup>7)</sup> Lehrs αὐτόθι σελ. 376 "Πῶς δ' αἱ καὶ Πῶς δαί. Καὶ οὕτως ἀκριβέστερον τὸ ὁμηρικὸν ἔθος ἀπεθείκνυτο ' καὶ γὰρ ἄλλων τὸ δέον ἡν παραδέξασθαι καὶ τὸ σύνηθες προὖκρίνετο."

ην περί τε την όμηρικην γλώσσαν και τὰ πράγματα αὐτὰ εἰχεν. Πρὸς δὲ ὁ Σαμόθραξ οὖτε τῶν ἐνστατικῶν, οὖτε τῶν λυτικῶν φίλος ην, οἵτινες περὶ πάντων ἀπορίας ήγειρον καὶ λύσεις ἀπήτουν. Παραδείγματος χάριν ἐν τῆ ἔποχῆ αὐτοῦ ἠγέρθη τὸ ζήτημα, διὰ τί ὁ ποιητης ἐν τῷ καταλόγῳ ἐκ τῶν Βοιωτῶν ἢρξατο. Πρὸς τὸ ζήτημα τοῦτο δ Αρίσταρχος ἀπεκρίνετο, ὅτι οὐδεμία αἰτία ὑπάρχει. Διότι, καὶ εὶ ὁ ποιητης ἐξ ἄλλων ἤρχετο, αὖθις ἡδύνατό τις τὴν αἰτίαν ζητεῖν 1).

Κατά τὸν Σονίδαν ὁ Σαμόθραξ ἔγραψεν 800 ὑπομνήματα, δηλαδή παραφράσεις ή εξηγήσεις λέξεων, ώς δείχνυσι τὸ κάτωθι παράδειγμα 2). Ἐπειδή δ' δ Άμμώνιος συνέγραψε σύγγραμμα έγον την επιγραφην Περί τοῦ μη γεγονέναι πλείους ἐχδόσεις τῆς ἀριστάρχου διορθώσεως 3), ηγέρθη τὸ ζήτημα, εὶ δ Αρίσταρχος μίαν ή πλείονας διορθώσεις των δμηρικών επών εξέδω. Ότι εφέρονιο δύο τοῦ Σαμόθρακος διορθώσεις, αναντίρρητον. Διότι συγγάχις εν τοῖς σγολίοις εύρίσχομεν τὰς φράσεις αί 'Αριστάρχου, αί 'Αριστάρχειοι, διήλαττον αί Αριστάρχου, ἐν τῆ ἑτέρα τῶν Αριστάρχου. Πολλαχού δε φέρονται γραφαί της μιας ή της ετέρας των διορθώσεων, ή και των δύο δμού. 'Αλλά τὸ ζήτημά έστιν, εί αὐτὸς ὁ Αρίσταρχος καὶ τὰς δύο διορθώσεις εξέδω. Ό  $\mu \dot{\epsilon} \nu \text{ Villoison 4}), \quad o\tilde{\delta} \quad \tau \dot{\eta} \nu \quad \gamma \nu \dot{\omega} \mu \eta \nu \quad \dot{\eta} \sigma \pi \dot{\alpha} \sigma \vartheta \eta \quad \kappa \alpha l \quad \delta \quad \text{Wolf 5}),$ νομίζει, ότι ή δευτέρα ξάδοσις εγένετο ύπὸ τῶν κληρονόμων, ή των μαθητών του Αριστάργου έκ των παρεπιγραφων, ή κατά τὰ υπομνήματα καὶ τὴν στοματικήν τοῦ δι-

<sup>1)</sup> Ένετ. σχολ. εἰς Ἰλιάδ. Β 494 "Ἡρχται δὲ ἀπὸ Βοιωτῶν κατὰ μὲν Ἰριόταρχον οὐκ ἔκ τινος παρατηρήσεως." "Ετερον σχόλιον "Αρίσταρχός φησι κατὰ ἐπιφορὰν αὐτὸν τὴν ἀρχὴν ποιήσασθαι: εἰ γὰρ καὶ ἀπὶ ἄλλου ἔθνους ἀπήρξατο, ἔζητοῦμεν ἀν τὴν αἰτίαν τῆς ἀρχῆς." 2) Σχολ. εἰς Ἰλιάδ. Β 435 "Μηκέτι νῦν δῆθ' αὐθι λεγώμεθα] οὕτως αὶ Ἰριστάρχου λέξεις ἐκ τοῦ Β τῆς Ἰλιάδος: δηθὰ πολὺν χρόνον: αὐθι αὐτοῦ, λεγώμεθα συναθροιζά μεθα. Ο δὲ λόγος τοιοῦτος: μηκέτι νῦν ἔπὶ πολὺν χρόνον αὐτοῦ συνηθροισμένοι μένωμεν." 3) Σχολ. Διδύμ. εἰς Ἰλιάδ. Κ 397. 4) Proleg. ad Iliad. σελ. 27. 5) Proleg. ad Homer, σελ. 238.

δασκάλου παράδοσιν. Ό δὲ Lehrs 1) ἀποφαίνεται, ὅτι αὐτὸς ό Αρίσταρχος δύο διορθώσεις εποίησεν. Διότι την επιγραφην τοῦ συγγράμματος τοῦ Αμμωνίου έρμηνεύει οῦτως. Περί τοῦ ὅτιοὐχ ὑπῆρχον πλείονες ἐκδόσεις τῆς ᾿Αρισταργείου διορθώσεως. Ή τοῦ Villoison είκασία ώς δυσγερείας παρέχουσα φαίνεται ήττον πιθανή. Διότι, εί οί μαθηταί τοῦ Αριστάρχου ἐκ τῆς στοματικῆς παραδόσεως εποίουν διορθώσεις, ώφειλον ίσως είναι πολλαί ένδόσεις καὶ οὐχὶ μία. Πρὸς δέ, τὰ τοιαῦτα τῶν μαθητῶν έργα μόλις ηδύναντο περιβληθηναι τὸ όνομα τοῦ διδασκάλου. Διὰ τοῦτο ή τοῦ Lehrs ελασία φαίνεται πιθανωτέρα καὶ ή έρμηνεία αὐτοῦ οὐχὶ ἀφυής. Ὁ Αρίσταργος λοιπόν, ως δοκεί, προϊόντος τοῦ χρόνου εν τῆ πρώτη διορθώσει κατείδεν άμαρτήματα, άπερ εν τη δευτέρα επειράθη έξαλείψαι. Διὰ τοῦτο δη καὶ ἐπαινείται ή δευτέρα διόρθωσις καλ τούτο σημαίνει ή φράσις, πρότερον δέ γράφων μετέγραψεν ὕστερον²).

Εί καὶ αἱ ἐκδόσεις τοῦ ᾿Αριστάρχου μετὰ τῶν κριτικῶν αθτών παρατηρήσεων οθ περιήλθον μέγρις ήμων, δμως τά σχόλια πολλάς δλοκλήρους φράσεις τοῦ μεγάλου ἀνδρὸς περιέγουσιν. Διότι οἱ νεώτεροι κριτικοὶ νομίζουσιν, ὅτι έκει, ένθα υπάρχουσιν αί φράσεις, φησίν ο 'Αρίσταργος, σεσημείωται Αρίσταργος, κατά μέν Αρίσταργον, αὐτὰς τὰς λέξεις τοῦ Σαμόθραιος ἐνορῶσιν. Διότι οι μαθηταί αὐτοῦ καὶ ὶδίως Διονύσιος ὁ Θρᾶξ, ὁ Παρμενίσκος, δ Τρύφων καὶ δ Δίδυμος εκ τῶν συγγραμμάτων τοῦ διδασκάλου ἀπέσπων, τὰ δ' ἀποσπάσματα εἰς τὰ φερόμενα σχόλια εἰσέρρευσαν. Πρός δὲ καὶ ἐκεῖ, ἔνθα μνεία τῆς διπλῆς γίνεται, ὑπάρχουσιν Αριστάρχειοι φράσεις. Διότι αθτη ήν σημεῖον, δτι δ κριτικός περί τῆς λέξεως, περί ή ή διπλη εσημείωσε τι 3). Η τοῦ Αριστάργου ξαδοσις ταχέως εγένετο άξιωματική μαρτυρία, Παράδοσις 4). Καὶ δὴ ἐν τοῖς σχολίοις συχνάκις εύρίσκομεν τὰς

De Aristarch, stud. Homer. σελ. 27.
 Σχόλ. εἰς Ἰλιάδ. Τ 386.
 Ένετ. σχόλ. εἰς Ἰλιάδ. Κ 53. Δ 6. N 381.
 Μέγ. ἐτυμολ. σελ. 815, 16

φράσεις, ἐπείσθη ἡ παράδοσις ἀριστάρχω ¹), ἐπείσθησαν αὐτῷ οἱ γραμματικοί²), ἐκράτησεν ἡ ἀνάγνωσις αὐτοῦ ³), οῦτως ἔχει τὰ τῆς ἀναγνώσεως ¾). Τὸ δ' ἀξιωματικὸν τοῦ ἀριστάρχου κῦρος οῦτω μέγα ἦν, ὥστε οἱ τε σύγχρονοι καὶ οἱ μεταγενέστεροι οὐκ ἐτόλμων, ἱνα τῆς ἀρισταρχείου διορθώσεως ἀποκλίνωσι καὶ ἐκεῖ, ἔνθα γραφή τις αὐτοῦ προδήλως ἡμαρτημένη ἦν 5).

Τῶν δὲ πολυαρίθμων τοῦ Σαμόθρακος μαθητῶν ἀριθμοῦνται περὶ τοὺς τεσσαρακοντα, οἶτινες κατὰ τὸ μᾶλλον ἢ ἦττον περὶ τὰ ὁμηρικὰ ἔπη ἠσχολήθησαν. 'Αλλ', ἐπειδὴ ἡ τῶν ἔργων αὐτῶν ἐξέτασις ἄγει ἡμᾶς εἰς μέγα μῆκος, παραπέμπομεν τὸν βουλόμενον εἰς τὴν διατριβὴν τοῦ Sengebusch 6) 'Αρισταρχείων τινῶν τὰ ἔργα πραγματευθέντος. 'Αλλ' ὁ Σαμόθραξ οὐκ εἶχε ὁπαδοὺς μόνον τοὺς ἰδιους μαθητάς. Διότι διὰ τῆς ὀξείας αὐτοῦ κρίσεως τούς τε συγχρόνους καὶ μεταγενέστερους εἰς δύο στρατόπεδα διεῖλεν. Οἱ μὲν θερμοὶ τῆς 'Αρισταρχείου κριτικῆς ὁπαδοὶ ἦσαν, οἱ δ' ἔψεγον αὐτὴν καὶ ἰδίως οἱ περὶ τὸν Κράτητα, πρὸς οῦς μετ' ὀλίγον μεταβαίνομεν. 'Ο δὲ φιλολογικὸς ταύτης τῆς ἐποχῆς κόσμος διηρέθη εἰς 'Αρισταρχείους καὶ Κρατητείους. Διατριβαὶ καὶ συγγράμματα κατ' ἀλλήλων ἔγράφοντο.

Πρὶν ὅμως μεταβῶμεν εἰς τὴν Περγαμηνὴν σχολὴν μνημονεύομεν τοῦ τελευταίου ταύτης τῆς περιόδου ἀνδρός, Διδύμου τοῦ Χαλκεντέρου καὶ Βιβλιολάθα<sup>η</sup>). Οὖτος ἠσχολήθη μὲν καὶ περὶ ἄλλους ποιητάς, ἰδίως δὲ περὶ τὸν ἡμέτερον. Ὁ πολυμαθὴς ἀνὴρ ἐν τῷ συγγράμματι αὐτοῦ Περὶ τῆς ἀριστάρχου διορθώσεως ἐπραγματεύετο

<sup>&</sup>quot;Διαφέρει χρησις παραδόσεως· χρήσις μὲν γὰρ λέγεται ἡ τῶν ἀρχαίων ποιημάτων μαρτυρία, παράδοσις δὲ ἡ τῶν γραμματικῶν· οἰον τὰ μὲν 'Ομήου καλεῖται χρησις, τὰ δὲ 'Αριστάρχου τοῦ γραμματικοῦ παράδοσις."

<sup>1)</sup> Σχόλ. εἰς Ἰλιάδ. Δ 138. Ε 280. Φ 162. Ω 316. 2) Εἰς Ἰλιάδ. Π 415. 3) Εἰς Ἰλιάδ. Δ 572. Ε 69. Ζ 150. 4) Σχόλ. εἰς Ἰλιάδ. Δ 651. Ψ 387 5) Σχόλ. εἰς Ἰλιάδ. Δ 175. Μ 158, 193, 201, 258. 6) Homerica dissert. prior σελ. 130. 7) Σουίδας ἐν λ. Δίδυμος ὅρα καὶ Fabric. Biblioth. Graec, I, 386 καὶ VI, 363.

τὰς πρὸ τοῦ Αριστάρχου, τὰς Αρισταργείους καὶ τὰς μετά τοῦτον γραφάς. Διὰ τὴν ἀπώλειαν δὲ τούτου ὑπὲρ πάντα τὰ άλλα συγγράμματα τοῦ αὐτοῦ εἰδους άξιον λυπεῖσθαι. Ό Δίδυμος ἐπεδοχίμαζε μὲν ἐν τοῖς πλείστοις τὴν τοῦ Αριστάργου διόρθωσιν, δμως είγε και την ψηφον ελευθέραν, όπως καὶ ύπὲρ τῶν ἀλλων ψηφίση, εἴ τι τούτων κρεῖττον ξφαίνετο. Ο Βιβλιολάθας κατά τὸ πλεῖστον έγραψεν ύπομνήματα, άπερ ήσαν συγκεφαλαιωτικαί επιτομαί των ύπομνημάτων των προγενεστέρων. Διὰ τοῦτο ὁ Χαλκέντερός έστιν ο πάππος πάντων των Σγολιαστών, οίτινες από τοῦ πρώτου Μ. Χ αίωνα αρξάμενοι έργα εν συγκρίσει πρός τά τοῦ Διδύμου εὐτελη ἐποίησαν. Τὰ ὑπὸ τὸ ὄνομα ὅμως τοῦ Διδύμου φερόμενα σχόλια νόθα εἰσὶ γραφέντα ὑπὸ άγνώστον γραμματικοῦ ἀποσπάσαντος ίδίως έκ τοῦ Διδύμου, οδ καὶ μνημονεύει. Έν γένει ὁ Χαλκέντερος ην δ συγκεφαλαιωτικός νούς ταύτης της περιόδου, ώς δ 'Αριστοτέλης της ήγουμένης. Είς τοῦτον λήγει ή γονιμότης των γραμματικών και κριτικών της Αλεξανδρείας. Διότι οξ μετά τούτον ή εμμένουσιν εν τοίς υπό των προγενεστέρων ελοημένοις, ή ελς γείρονα όδον βαίνουσιν. 'Αλλά πρὶν μεταβώμεν είς την έπομένην περίοδον της Ιστορίας των όμηρικών έπων, δλίγας περί της Περγαμηνής σχολής λέξεις χαράξωμεν.

Ή Περγαμηνη σχολη ήκμαζε μεν παραλλήλως προς την Αλεξανδρινήν, όμως οὐκ εἰπομέν τι περὶ αὐτης, όπως μη την σειρὰν τῶν ᾿Αλεξανδρινῶν διακόψωμεν. Ως οἱ Πτολεμαῖοι ἐν ᾿Αλεξανδρεία, οὕτως οἱ ᾿Ατταλοι ἐν Περγάμω τοὺς σοφοὺς τῆς ἐποχῆς ἄνδρας ἐπέσπων. Ἡ δὲ πολιτικη αὐτῶν ζηλοτυπία καὶ εἰς τοὺς περὶ αὐτοὺς σοφοὺς μεταδοθεῖσα ἐπὶ τῶν ὁμηρικῶν σπουδῶν ἐπέδρασεν. Καίπερ μη γινώσκοντες, εἰ ἐν Περγάμω, ὡς ἐν ᾿Αλεξανδρεία, ὑπῆρχε Μουσεῖον, ὅμως ἐκ τῶν Περγαμηνῶν κίκλων τοῦ Σουίδα ¹) ἀνάλογόν τι εἰκάζομεν. Ὁ δὲ Στράβων ²) ἱστορεῖ, ὅτι Εὐμένης ὁ δεύτερος κατεσκεύασε βιβλιοθήκας. Ἐν

<sup>1)</sup> Έν λ. Μουσαΐος Έφέσιος. 2) ΧΙΙΙ, 4.

Περγάμω επὶ τοῦ πρώτου ἤδη ᾿Αττάλου αἱ σπουδαὶ τῆς φιλοσοφίας, τῆς μαθηματικῆς καὶ τῶν φυσικῶν ἐπιστημῶν ἤκμαζον.

'Αργηγός δὲ τῆς Περγαμηνῆς σχολῆς ἦν Κράτης ὁ Μαλλώτης 1), σύγγρονος τοῦ Αριστάρχου. Ὁ στωικός οδτος φιλόσοφος πρεσβευτής ύπὸ Εὐμένους τοῦ δευτέρου εἰς Ρώμην πεμφθείς επί τινα γρόνον τούς νέους έχεῖ εδίδασκεν. Περί τοῦ πριτικοῦ τούτου μεγάλη διαφωνία ἐπιπρατεί. Ὁ μὲν Wolf 2) μήτε ώς γραμματικόν, μήτε ώς έξηγητήν, μήτε ώς κριτικόν αναγνωρίζει, δ δε Nitzsch 3) ακριτον τοῦ 'Αριστάρχου ἀντίπαλου ὀνομάζει. Τοὐναντίου ὁ Β. Thiersch 4) μετά τινος επιτυγίας επειράθη, ίνα την υπό της άργαιότητος ήδη αφαιρεθείσαν αξίαν του ανδρός αποδώση. Όμολογούμεν μέν, δτι δ Μαλλώτης τοσούτον της δρθης δμηοικής κοιτικής απέσχεν, δσον τής Αρισταρχείου απέκλινεν, άλλα και αι κρίσεις των ειρημένων σοφων ανδρων έν μέρει ύπερβολικαί είσιν. Ὁ Σαμόθραξ τὴν σοφίαν τοῦ Όμήρου εν στενοίς δρίοις περιορίσας αναντιρρήτως μέγα πρός τα κρείττω βημα εποίησεν, δ Μαλλώτης δμως, ώς φιλόσοφος και ως ζων εν ατμοσφαίρα, εν ή αι φυσικαι επιστημαι ήμμαζον, οὔτε ἐπιτήδειος ἦν, οὔτε τὴν κλίσιν ἦσθάνετο, δπως τον θεσπέσιον ποιητήν στερήση των γνώσεων, ας ούτε αὐτὸς ούτε οἱ περὶ αὐτὸν ήγνόουν. Ἐν ῷ ὁ Αριστάρχος μέγα βημα εποίει, δ Κράτης διετήρει την άρχαίαν της αριτικής μέθοδον, ήν οί προ αὐτοῦ φιλόσοφοι καὶ σοφισταὶ εἶχον. Καὶ τῆ ἀληθεία παρά φιλοσόφου 5) ταύτης

<sup>1)</sup> Σουίδας ἐν λ. Κράτης. 2) Proleg. ad Homer. σελ. 279, σημ. 70.
3) Όρα ἐπίχρισιν τῆς διατριβῆς τοῦ Cramer, Vorschule zu Homer ἐν τῆ Allg. Literaturzeitung 1831 ἀριθμ. 90 σελ. 715. 4) Ueber das Zeitalter und Vaterland des Homer σελ. 29—64. 5) Εὐφνέστατα ὁ Σενέκας λέγει Epist. LXXXVIII, 4 "Nisi forte tibi Homerum philosophum fuisse persuadent, quum iis ipsis quibus colligunt negent. Nam modo stoicum illum faciunt, virtuten solam probantem et voluptates refugientem et ab honesto ne immortalitatis quidem pretio recedentem; modo Epicureum, laudantem statum quietae civitatis et inter convivia cantusque vitam exigentis: modo Peripateticum . . . . . modo Academicum . . . . . "

τῆς ἐποχῆς ώς διορθωτοῦ τῶν όμηρικῶν ἐπῶν οὐ κρείττονα προσεδοκῶμεν.

Ο Κοάτης διιως την μέθοδον ταύτην επί τὰ βελτίω ανέπτυξεν. Ο πριτικός έξέδω Διόρθωσιν της Ίλιάδος και 'Ο δυσσείας εν βιβλίοις θ', ήτις ύπό τε τῶν Σγολιαστών καὶ τοῦ Εὐσταθίου συγνάκις μνημονεύεται. Αί δὲ παρατηρήσεις αὐτοῦ ἦσαν ἐθνογραφικαί, τοπογραφικαί, γεωγραφικαί, αλοθητικαί καλ γενικωτέρου τινός είδους γραμματικαί. "Αν δέ τις ταύτας παρατηρήση εμβριθώς, εύρίσκει μεν ίσως αμαρτήματά τινα, όμως εκ τούτων οὐ δύναται τὸν Κράτητα ἄκριτον τοῦ Αριστάργου ἀντίπαλον ονομάσαι. Εί καὶ ὁ Μαλλώτης οὐκ εἶγε τὴν γραμματικὴν τοῦ Σαμόθρακος αἰσθησιν, δμως τη άνωμαλία έπόμενος ίσως οὐ διέφθειρε τὰ δμηρικά ἔπη, ώς δ Αρίσταρχος, δστις την αναλογίαν προείλετο 1). Ο Περγαμηνός πριτικός τοῦ συγγράμματος τοῦ Χρυσίππου ἐπωφεληθείς συνέγραψεν εξ βιβλία περὶ ἀνωμαλίας 2) κατὰ τῆς ἀναλογίας τοῦ ἀριστάρχου. Εὶ καὶ ἐν τῆ περιόδφ ταύτη ἡ ἀριστάρχειος σχολή εκράτει, και πρός τον Κράτητα δυσμενώς είγεν, όμως περιεσώθησαν ήμιν είδήσεις, καθ' ας ό ανήρ έν οὐ σμικρά τιμή ἦν. Ο μέν Γέλλιος ὀνομάζει αὐτὸν grammaticum illustrem, δ δ' Οὐάρρων grammaticum nobilem, πολλαγοῦ δὲ τὸν σγολίων ὀνομάζεται Όμηρικός, Κριτικός, Κορυφαΐος κριτικών. Κατά δὲ τὸν Σουίδαν 3) αὐτὸς ὁ Αρίσταρχος μεταβάς εἰς Πέργαμον διημιλλήσατο πρὸς τὸν ἄνδρα.

Υσαύτως οἱ τοῦ Κράτητος μαθηταί, οἵτινες Κρατήτειοι, ἢ οἱ ἐκ Περγάμον γραμματικοὶ ὀνομάζονται, ἤσχολοῦντο περὶ τὸν Ὁμηρον. Ἐξοχώτεροι τούτων εἰσὶ Ζηνόδοτος ὁ νεώτερος γράψας Πρὸς τὰ ὑπ' ᾿Αριστάρχον ἀθετούμενα, Βιβλία δέκα περὶ τῆς ὁμηρι-

<sup>1)</sup> Gell. N. A. II, 25 "Αναλογία est similium similis declinatio, quam quidem proportionem vocant. 'Ανωμαλία est inaequalitas declinationum, consuetudinem sequens. Duo autem Graeci grammatici illustes Aristarchus et Crates summa ope ille ἀναλογίαν, hic ἀνωμαλίαν defensitavit." 2) Λιογέν. Λαέρτ. VII, 192. 3) Έν λ. 'Αρίσταρχος.

κῆς συνηθείας, ἐν οἶς τὴν ὁμηρικὴν γλῶσσαν ἐξήταζε καὶ Αύσεις ὁμηρικῶν ἀπορημάτων ¹). Πρὸς δὲ μαθηταὶ τοῦ Κράτητος ἦσαν ὁ Ταυρίσκος, ὁ Τήλεφος, ὁ Ἰξίων, Πτολεμαῖος ὁ ᾿Ασκαλωνίτης, ὁ περὶ τῆς Κρατητείου αἰρέσεως συγγράψας καὶ πλεῖστοι ἄλλοι. Τὰς ἀρχὰς τοῦ Κράτητος ἦσπάζοντο, ὡς εἰκός, καὶ οἱ φιλόσοφοι, ὡς Παναίτιος ὁ Ὑρόδιος. Οἱ μαθηταὶ τοῦ Μαλλώτου σφοδρὸν πρὸς τοὺς ᾿Αρισταρχείους πόλεμον ἤγειραν. Καὶ ἐν ῷ ὁ Σαμόθρὰξ πρὸς τὸν Μαλλώτην ἐπιστημονικὰς ἔριδας εἶχεν, οἱ μαθηταὶ τούτων ἔτρεψαν αὐτὰς εἰς ἀκόσμους ἔριδας. Πρὸ πάντων δὲ διακρίνεται ὁ Κρατήτειος Ἡρόδικος, ὅστις ἔν τινὶ ἐπιγράμματι τὴν πρὸς τοὺς ᾿Αρισταρχείους ἔχθραν αὐτοῦ δι᾽ ὕβρεων ἐδήλωσεν²).

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Η'.

Διάδοσις καὶ περιπέτειαι τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἀπὸ Διδύμου τοῦ Χαλκεντέρου μέχρι Πορφυρίου.

Ἡ Ἑλλὰς ἤδη πρὸ πολλοῦ τὴν αὐτῆς ἐλευθερίαν ἀπώλεσεν. Οὔτε Πτολεμαῖοι, οὔτε ἸΑτταλοι τοὺς νόας τῆς ἐποχῆς ἐπέσπων. Τῆ δὲ τοῦ Ἑλληνισμοῦ πτώσει ἡ πτῶσις τῆς πνευματιχῆς γονιμότητος καὶ όξυνοίας ἀκολουθεῖ καὶ σὺν ταύτη αἱ ὁμηρικαὶ σπουδαί, ἀν μὴ μαραίνωνται, ἐξαμβλοῦνται. Τούτου ἕνεκεν ὀλίγων μόνον ἀνδρῶν δυνάμεθα μνημονεῦσαι, καὶ τούτων σμικρὸν ἐπὶ τῆς τύχης τῶν

<sup>1)</sup> Ένετ. σχόλ. εἰς Ἰλιάδ. Α 1. Β 12. Γ 236. 2) Άθην. Ε 222
Φεύγετ ἸΑριστάρχειοι ἐπ᾽ εὐρέα νῶτα θαλάσσης
Έλλάδα, τῆς ξουθῆς δειλότεροι πεμάδος,
γωνιοβόμβυπες, μονοσύλλαβοι, οἶσι μέμηλεν
τὸ σφὶν παὶ τὸ σφῷν καὶ τὸ μὶν ἦδὲ τὸ νίν.
Τοῦθ᾽ ὑμῖν εἴη δυσπέμφελον Ἡροδίπῳ δὲ
Έλλὰς ἀεὶ μίμνοι καὶ θεόπαις Βαβυλών.

δμηρικών επιδρασάντων. Διότι εν τῆ περιόδω ταύτη οί γραμματικοί περί την έρμηνείαν των έπων ασγολούμενοι ού συχνάκις είς την κριτικήν τον νοῦν προσέγουσιν. Οδτοι έχοντες ψπ' όψιν τινὰ τῶν φερομένων διορθώσεων σπανίως εξέργονται ταύτης, όπως την γραφην άλλης διορθώσεως επαινέσωσιν, ή ψέξωσι, και έτι σπανιώτερον ιδίαν δίδουσιν. Υπό την έποψιν ταύτην οί πριτικοί ταύτης της περιόδου είσιν επλεκτικοί άνευ βεβαίας και ώρισμένης άρχῆς ἐπιδοκιμάζοντες ἡ ἀποδοκιμάζοντες. Μόλις δὲ παρά τοίς κρείττοσι των γραμματικών μνεία της αναλογίας καὶ ἀνωμαλίας γίνεται. 'Αλλ' ὅσον λυπούμεθα διὰ τὸ άγονον καὶ τὴν ἀκρισίαν ταύτης τῆς περιόδου, τοσοῦτον γαίρομεν, ότι οἱ ἀνδρες αὐτῆς οἱονεὶ τὴν ἰδίαν ἀσθένειαν κατιδόντες τολμηρών διορθώσεων απέσχον. Διότι αί διορθώσεις τούτων ξμελλον είναι ούτως ακριτοι, ώς και αί έρμηνεῖαι.

Ως επισημότερος ανήρ ταύτης της περιόδου λέγεται δ  $\tau \circ \tilde{v}$  Διδύμου θρεπτός,  $\Lambda \pi i \omega v$   $\delta$  επικληθείς  $M \circ \chi \vartheta \circ \varsigma^1$ .  $O \tilde{v}$ τος επί μεν Τιβερίου και Κλαυδίου εδίδαξεν εν 'Ρώμη, όπου Πλίνιος ό πρεσβύτερος έγνώρισεν αὐτόν, ἐπὶ δὲ Καλιγούλα είς 'Αλεξάνδρειαν έπανελθών διάδοχος τοῦ γραμματικοῦ Θέωνος έγένετο. Ο ανήο δια τῆς μεγάλης αὐτοῦ ἐπιμελείας πολλάς καὶ παντοίας γνώσεις κτησάμενος καὶ τῶν συγγρόνων προέχων ωνομάζετο Πλειστονίκης2), περιεργότατος γραμματικῶν 3), ἀνὴρ δοκιμώτατος 4) καὶ Όμηρικός. Ὁ ἀπίων ἔγραψε σύγγραμμα Γλωσσαι όμηρικαί, οξ ό Εὐστάθιος 5) συχνάκις μνημονεύει. Ο γραμματικός οδτος κατά τὸν Σενέκαν 6) έλεγεν, ότι δ Όμηρος τοὺς πρώτους τῆς Ἰλιάδος στίχους τελευταΐον ἐποίησεν. Διότι ὁ ποιητής διὰ τοῦ ΜΗ (τοῦ Μῆνιν άειδε) τὰς 48 τῆς τε Ἰλιάδος καὶ Ὀδυσσείας ὁαψωδίας ύπηνίχθη. Ώς δ' δ Κράτης εν τη ήγουμένη περιόδω, ούτως

<sup>1)</sup> Σουίδας ἐν λ. ᾿Απίων. 2) Gell. N. A. V, 14 καὶ VI, 8. Παράβαλ. Κλήμ. ᾿Αλεξ. Στρωμ. Ι, 235. 3) Εὐσέβ. Εὐαγγ. προπ. Χ, 10. 4) Τατιαν. Πρὸς Ἑλλην. κεφ. 37. 5) Εἰς Ἰλιάδ. σελ. 476. 6) Epist. LXXXVIII, 34.

ό Απίων εν τη παρούση εδιδε μεγάλας διαστάσεις τη τοῦ Όμήρου σοφία 1). Εὶ καὶ ώς γραμματικός ὁ Απίων πάνυ δλίγα άξια λόγου εποίησεν, όμως ώς έρμηνευτής των όμηοικῶν λέξεων πλεῖστα καὶ διὰ τοῦτο συχνάκις μνημονεύεται2). Ο Μόχθος εξέδω καὶ διόρθωσιν τῶν δμηρικών έπων, ης ούτε την σχέσιν πρός την Αριστάρχειον, ούτε άλλο τι δυστυγώς γινώσκομεν. Η διόρθωσις δμως αὐτοῦ ὑπὸ μέν των άργαίων μέγα ετιμάτο, ύπὸ δὲ των νεωτέρων ή τελευταία τῶν σπουδαιοτέρων δμηρικῶν διορθώσεων θεωρείται. Καθ' όλου είπειν, έν τοις λειψάνοις των έργων τοῦ Απίωνος εύρίσκομεν μέν ματαιότητά τινα καὶ σοφιστικήν, δμως οὐ δυνάμεθα πιστεῦσαι καὶ τὰ ὑπὸ Ἰωσήπου περί αὐτοῦ λεγόμενα. Διότι δ Ἰουδαίος, ώς καὶ ἐν τῷ πρώτω κεφαλαίω τούτον τοῦ βιβλίον εἰρηται, ἔγραφεν εξ εθνικού μίσους πρός τον είς Ρώμην κατά των Ιουδαίων ποεσβεύσανται 3). 'Απολλώνιος δ' δ Θέωνος, κατά πάσαν πιθανότητα μαθητής του Απίωνος, διώρθου την δμηρικήν φράσιν ἀνηρείψαντο4) εὶς ἀν ἡρείψαντο.

Περὶ τοὺς χρόνους δὲ τοῦ ἀπίωνος Σέλευνος ὁ ἀλεξανδρεὺς 5) ὑπεμνημάσισε τήν τε Ἰλιάδα καὶ τὴν Ὀδύσσειαν καὶ πεντάκις ἐν τοῖς ἑνετικοῖς σχολίοις ὡς διορθωτὴς τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν μνημονεύεται. ἀλλὶ ὁ Gräfenhan 6) εἰκάζει, ὅτι οὖτος οὐκ ἐποίησεν ὁλόκληρον διόρθωσιν, ἀλλὶ ὅτι αἱ μνημονευόμεναι γραφαὶ ἐκ τοῦ ὑπομνήματος αὐτοῦ ἐλήφθησαν. Τοῦτο οὐ φαίνεται πιθανόν. Διότι τῷ Σελεύκῳ ἀποδίδοται πολύστιχος, ἡ μᾶλλον πολύστικτος ἐκδοσις τὸ.

<sup>1) &#</sup>x27;Αχιλλ. Τάτιος "Μαρτυροῦσι δὲ Κράτης καὶ 'Απίων, ὅτι ἀστρονόμος 'Όμηρος." 2) Fabr. Bibl. Graec. I, 503. 3) Κατὰ 'Απίων. II, 12. 4) 'Ιλιάδ. Υ 234. 5) Σονίδ. ἐν λ. Σέλευκος. 6) Geschichte der class. Phil. III, 259. 7) Σχολ. εἰς 'Ιλιάδ. Α 340 "Σέλευκος ἐν τῆ πολυστίχω γραφει ἀναιδέος · εὐεπίφορον γὰρ εἰναι τὸν 'Αχιλλέα εἰς τὸ ἀναιδῆ καλεῖν τὸν 'Αγαμέμνονα ' "αἰὲν ἀναίδειαν ἐπιειμένε, κερδαλεόφρον" καὶ αὐτόθι 258 οἱ περὶ μὲν βουλήν] διὰ τοῦ ν βουλήν, οὐ διὰ τοῦ ι. Οὐτως 'Αρίσταρχος καὶ ἐν τῆ πολυστίχω." 8) Έπεσι μὲν ὀνείδισον] Πτολεμαῖος καὶ Σέλευκος ἐπὶ τὸ ὀνείδισον

την χαρακτηρίζει τοῦθ', ὅτι οἱ γραμματικοὶ, ὑπομνηματισταὶ καὶ κριτικοὶ περὶ τὸν πνευματισμόν, τὸν τονισμὸν καὶ τὴν στίξιν τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἀσχολοῦνται. Τελευταῖον αἱ διορθώσεις τοῦ Σελεύκου πρὸς τὰς ᾿Αρισταρχείους παραβάλλονται. Ὁ δ' ᾿Αθήναιος διόρθωσίν τινα αὐτοῦ τῆς ᾿Αρισταρχείου προτιμῷ ¹).

Ώσαύτως Ἡρωδιανός, ὁ Περὶ ὁμηρικῆς προσωδίας 2) γράψας, κατὰ τὰ ένετικὰ σχόλια 3) διώρθωσε τὰ δμηρικά έπη και γραφαί τινες αὐτοῦ μνημονεύονται. 'Αλλ' ό Gräfenhan 4) εἰκάζει, ὅτι αδται ἐλήφθησαν ἐκ τοῦ εἰρημένου συγγράμματος τοῦ ἀνδρός, ὅπερ ἐν μεγάλη τιμῆ παρὰ τοῖς κριτικοῖς ἦν. Σύγχοονος δὲ τοῦ Ἡρωδιανοῦ ἦν Πτολεμαΐος ὁ ᾿Ασκαλωνίτης 5). Αυστυχώς πρὸς πολλοῖς άλλοις απωλέσθησαν δύο σπουδαΐα τοῦ ανδρός συγγράμματα Περὶ τῆς Κράτητος αἰρέσεως 6) καὶ Περὶ τῆς ἐν Οδυσσεία Αριστάρχου διορθώσεως 7), έξ ὧν ήδννάμεθα πρίνειν ἀσφαλέστερον περί των δύο σχολών τῆς ήγουμένης περιόδου. Ή δ' απώλεια τοσοῦτον λυπηρά έστιν, όσον ο Ασκαλωνίτης μηδετέρω των ανδρών γαριζόμενος έκρινεν. Έχ της μεγάλης δε πληθύος των διορθώσεων αντοῦ κρίνοντες εἰκάζομεν, δίτι ή κριτική αὐτοῦ μέγα ἐτιμᾶτο. Πρός δε περιεσώθησαν γραμματικαί, δρθογραφικαί καί προσωδιακαί τοῦ ἀνδρὸς παρατηρήσεις.

Διονύσιος Κάσσιος Δογγῖνος, ἐν Ἀθήναις ἐπὶ Καίσαος Αὐρηλιανοῦ γεννηθεὶς καὶ μακρὸν χρόνον παρὰ τῆ βασιλίσση τῆς Παλμύρας, Ζηνοβία, διατρίψας ὡς μέγιστος τῆς αὐτοῦ ἐποχῆς κριτικὸς θαυμάζεται<sup>8</sup>). Καὶ δὴ εὐρίσκομεν τὰς φράσεις Κριτικὸς κατ' ἐξοχήν, ἐν κρίσει πρῶτος ὧν καὶ ὑπειλημμένος ἄχρι νῦν<sup>9</sup>), οὐ

στίζειν άξιοῦσι καὶ ὑπο στίζειν κατὰ τὸ τέλος τοῦ στίχου,  $ν^*$   $\tilde{h}$  τὸ λεγόμενον, ὥσπερ γὰρ ἔσται, οὕτω καὶ ἐρῶ."

<sup>1)</sup> V, 188 "Βέλτιον γὰρ οὕτως φησὶν ὁ Σέλευχος γράφεσθαι. ᾿Αρίσταρχος δὲ οὖ δεόντως γράφει..." 2) Σχόλ. εἰς Ἰλιάδ. Λ 160. 3) Εἰς Ἰλιάδ. σελ. 209. 4) Geschichte der class. Phil. III, 332. 5) Σουίδ. ἐν λ. 6) Σχολ. εἰς Ἰλιάδ. Γ 155. 7) Σουίδ. ἐν λ. Πτολ. 8) Σουίδ. ἐν λ. Λογγ. 9) Πορφυρ. ἐν βίφ Πλωτ.

κατά Λογγίνον κρίνειν1). Ώς δ' ή τοῦ Αριστάργου έν τη ήγουμένη περιόδω γνώμη, ούτως εν ταύτη ή του Λογγίνου μέγα κύρος εἶχεν. Κατὰ τὸν Σουίδαν ὁ ᾿Αθηναῖος κριτικός πρός πολλοίς άλλοις συνέγραψεν 'Απορήματα δμηρικά, Προβλήματα Όμήρου καὶ λύσεις, Εὶ φιλόσοφος Όμηρος, Περὶ τῶν παρ' Όμήρω πολλά σημαινουσών λέξεων. Ο Lehrs 2) νομίζει, δτι τά Απορήματα καὶ προβλήματα καὶ λύσεις ἦσαν τὸ αὐτὸ σύγγραμμα. Πιθανωτέρα δίμως ἐστιν ή τοῦ Gräfenhan 3) γνώμη, ότι εν μεν τοῖς Απορήμασιν ο Λογγίνος τας αύτοῦ απορίας περί τινων δμηρικών χωρίων εξέφραζεν, έν δὲ τοῖς Προβλήμασιν ὑπ' ὄψιν προγενεστέρους συγγραφείς έχων ακριβεστέρων σπουδών προϊόντα συνέγραψεν. Παρ' Εὐσταθίω 4) εύρίσκομεν άθετήσεις τινάς τοῦ κριτικοῦ τούτου. Πιθανόν δ', ὅτι καὶ ἡ παρὰ Cramer 5) σημείωσις της δμηρικής λέξεως ανόπαια έκ τοῦ συγγράμματος τοῦ Λογγίνου Περὶ τῶν παρ' Ὁμήρω πολλά σημαινουσών λέξεων ελήφθη.

Μαθητής δὲ τοῦ Λογγίνου ἦν ὁ Μάλχος ἢ (κατὰ τὸν ὑπὸ τοῦ διδασκάλου ἔξελληνισμὸν) Πορφύριος περὶ τὸ 233 Μ· Χ γεννηθεὶς καὶ τὸ 304 ἢ 305 ἐν Ῥώμη τελευτήσας ⁶). Ὁ Πορφύριος ἐκ τῆς ᾿Αρισταρχείου ἀρχῆς ὁρμώμενος, ὅτι ὁ ρωηρος ἔρμηνεύει ἔαυτόν Ἦ, ἡρμήνευε τὸν ποιητήν. Δυστυχῶς ὅμως τὴν ἀρχὴν ταύτην οὐκ ἔφήρμοζεν. Ὁ ἀνὴρ οὖτος κατὰ προτροπὴν τοῦ φίλου αὐτοῦ ᾿Ανατολίου ἔξεόω Ζητήματα ὁμηρικά, ἄπερ ἦσαν εἰσαγωγή τις εἰς τὰς Μείζους εἰς Ὁμηρον πραγματείας. Μέρος δέ τού-

<sup>1)</sup> Θεοφύλ. Ἐπιστ. XVII. 2) De Aristot, stud. Homer. σελ. 228.
3) Geschichte der class. Phil. III, 229. 4) Εἰς Ἰλιάδ. Α 140, σελ. 67 "Καὶ ὅτι ἀνωτέρω τούτου στίχος κεῖται δοκῶν κατὰ τὸν Λογγῖνον εἰναι παρένθετος. Ἐστι δὲ ἐκεῖνος τὸ ἄξω ἐλών. Αὐτόρι 295 "Τινὲς δὲ ἀρέσκονται, ὡς καὶ Λογγῖνος δηλοῖ, νόθον εἰναι τὸν δεύτερον στίχον, οὖ κατάρχει τὸ σήμαινε [Σήμαιν, οὐ γὰρ ἔγωγ ἔτι σοι πείσεσθαι ὀίω], . . . " 5) Anecd. Graec. I, 83. 6) Εὐνάπ. ἐν βίφ Πορφυρίου. 7) Ζητήμ. ὁμηρ. σελ. 292 ἔκδ. Basil. 1551 "Πολλάκις μὲν ἐν ταῖς πρὸς ἀλλήλους συνουσίαις Όμηρικῶν ζητημάτων γιγνομένων, ἀνατόλιε, κὰ μοῦ δεικ νύνειν πειρωμένου, ὡς αὐτὸς μὲν ἕαυτὸν τὰ πολλὰ Ὁ μηρος ἐξηγεῖται. . . "

του τοῦ μεγάλου συγγράμματος, ώς δοκεῖ, ἦν ὁ Κατάλογος, ού Σχολιαστής 1) τις μνημονεύει. Πρός τούτοις ό Πορφύριος έγραψε Περί τῶν παραλελειμμένων τῷ ποιητῆ ονομάτων, Περί τοῦ ἐν Ὀδυσσεία τῶν νομφῶν άντρου καὶ Περὶ τῆς Όμήρου φιλοσοφίας²). Έν τη ἐπιγραφη τοῦ τελευταίου συγγράμματος ἕκαστος ὁρα τὴν ποιότητα της έρμηνείας τοῦ ανδρός. Μνείας δ' άξιά είσι τὰ σχόλια αὐτοῦ, ἄπερ μέχρι τοῦδε, καθ' ὅσον οἰδαμεν, ούκ εξεδόθησαν δλόκληρα. Διότι πρώτον δ Walckenaer, εἶτα ὁ Wassenbergh καὶ Matthae καὶ τελευταῖον ὁ Bekker μόνον μέρη τινά μετά των ένετικων σχολίων εξέδωκεν. Ούπ δρθώς δὲ ὁ Πορφύριος ἡ ὁ Δίδυμος συγγραφεύς τῶν μικρών σγολίων δνομάζεται. Διότι εν τούτοις οθ μόνον τοῦ Πορφυρίου, ἀλλὰ καὶ τοῦ Ἰαμβλίγου μυεία γίνεται. Ἡ δὲ Ἐπίτομος διήγησις εἰς τὰς καθ' Ὁμηρον πλάνας τοῦ 'Ο δυσσέως εγράφη οὐχὶ ύπὸ τοῦ Πορφυρίου, άλλὰ κατά τινα πιθανότητα ύπὸ Νικηφόρου Γρηγορά  $(1295-1359 \ M\cdot X).$ 

Έν τῆ βραχεία περιγραφη ταύτης της περιόδου εκαστος παρετήρησεν, ὅτι τὰ της κριτικης ἔργα εἰσὶ πάνυ ὀλίγα. Διότι οἱ σοφοὶ της ἐποχης ταύτης ἀνδρες περὶ τὴν ἑρμηνείαν τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἀσχολοῦνται. Εἰ δὲ καὶ τὴν ἑπομένην περίοδον ἐπραγματενόμεθα, ἐμέλλομεν μνημονεῦσαι σχολίων καὶ σχολιαστῶν, ὧν ὁ ἀριθμός ἐστι μέγιστος. Διότι ὅ τε Walckenaer³) καὶ ὁ Villoison⁴) βεβαιοῦσιν ἡμᾶς, ὅτι οὐδὲν τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν χειρόγραφον ὑπάρχει, ὅπερ στερεῖται σχολίων. ᾿Αλλ᾽, ἐπειδὴ οὐτε ἱστορίαν τῶν σχολίων καὶ σχολιαστῶν, οὐτε ἱστορίαν τῆς ἑρμηνείας τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν γράφομεν, τὴν ἐπομένην περίοδον παραλειπτέαν ἐνομίσαμεν. Ὅμως ταύτην ὡς περιττὴν τῷ ἡμετέρῳ σκοπῷ παραλείποντες νομίζομεν οὐχὶ ἀσκοπον, ἱνα ἐν ἰδιαιτέρῳ κεφαλαίφ εἶπωμεν ὀλίγα περί τε τῆς διαδόσεως τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν μετὰ τὴν ἀναγέννησεν τῶν γραμ-

<sup>1)</sup> Els Ἰλιάδ. O 333. 2) Σονίδ, ἐν λ. Πορφύρ. 3) Deschol. in Homer. inedit. σελ. 106. 4) Proleg. ad Apollon. lex. Homer. IX.

μάτων καὶ περὶ τῶν Προλεγομένων τοῦ Wolf, ἄπερ ἐν τη ἱστορία τῶν δμηρικῶν ἐπῶν σπουδαίαν ἐποχὴν ἀποτελοῦσιν.

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Θ΄.

'Αναγέννησις τῶν δμηρικῶν σπουδῶν.

Τὰ ὑπὸ τῶν ᾿Αλεξανδρινῶν γραφέντα (τὰ πλεῖστά γε τούτων) οί Βυζαντινοί παραλαβόντες έσπούδαζον, ή ήμίβρωτα έν κεκονιαμέναις βιβλιοθήκαις είγον. Περί τούς γρόνους δὲ τῆς πτώσεως τοῦ Βυζαντίου ἐν Ἰταλία κλίσις τις πρός την έλληνικην παιδείαν ηγείρετο. Ελληνες δ' έκεῖσε διὰ διαφόρους αἰτίας ἀποδημοῦντες εἰς εὐρυτέραν ταύτης διάδοσιν συνεβάλλοντο. Καὶ δὴ ὁ μαθητής τοῦ δμηρικού Εὐσταθίου Βαρλαάμ εν έτει 1339 πρεσβεντής εξς Ιταλίαν πεμφθείς τὸν Πετράρχην τὰ μεγάλα τῆς έλληνιαῆς σοφίας μυστήρια ἐδίδασκεν. Παρά τοῦ ἀνδρὸς δὲ τούτου ό Πετράρχης έλαβε των όμηρικων έπων χειρόγραφον, οξ τέως επιτομή τις της Ιλιάδος αγνώστον μαθητού εφέρετο. Ὁ Βαρλαάμ εἰς τὸ Βυζάντιον ἐπανελθών, ὅπως τὴν αποτυχίαν τῷ πέμψαντι ἀναγγείλη, καὶ αὖθις εἰς Νεάπολιν εν έτει 1341 αποδημήσας ήγε μεθ' ξαυτοῦ Λεόντιον τὸν Πιλάτον, ὅστις ἐν τῆ ἀκαδημία τῆς Φλωρεντίας δύο περίπου έτη τὰ όμηρικὰ έπη εδίδασκεν. Έν δ' έτει 1429 έάλω ή Θεσσαλονίκη, όθεν Θεόδωρος ό Γαζης είς Ιταλίαν ἀποδημήσας την Απαδημίαν τῆς Φερράρας ἀνενέωσεν, ή, μαλλον είπειν, τὸ δεύτερον ίδουσεν. Έν τοις μάλιστα δ' εὐδοκιμήσασι τῶν μαθητῶν τοῦ Γαζῆ ἦν ὁ ᾿Αθηναῖος Δημήτριος Χαλκοκονδύλης, δ εν Φλωρεντία διδάξας και τά δμηρικά έπη διά τοῦ τύπου εἰς δύο τόμους εκδούς. Ή δ' Εμδοσις αθτη θεωρείται εμρεύσασα εκ του γειρογράφου, όπερ ο όμηρικός Εὐστάθιος ύπ' όψιν είχεν.

Ούτω λοιπον τα δμηρικά έπη και αύθις εν τη έσπεοία Εὐρώπη γνωστότερα εγένοντο. Οἱ δὲ μῦθοι, ἐν οἷς δ τοῦ ποιητοῦ βίος ελάνθανεν, ώς ίστορικαὶ άλήθειαι ενομίζοντο. Οἱ διδάσκαλοι τῶν τότε γρόνων τὸν βίον τοῦ Όμήρου συγγράφοντες ἐπλανῶντο καὶ ἐπλάνων, ώς δ Petrus Candidus Decembrius 1), o Angelo Ambrogini (Politianus 2), 6 Camerarius 3), δ Spondanus 4), δ Joh. Sander 5), δ Pasch 6) αμὶ πλεῖστοι άλλοι. Ὁ δὲ πρὸς τὸν Όμηρον θανμασμὸς ούτω προέβη, ώστε μέχρι της γυναικωνίτιδος είσελάσας εξρε πρόθυμον την Γαλλίδα Anna Dacier, δπως δια γυναπείας τρυφερότητος τον άρρενωπον τοῦ Όμήρου γαρακτήρα είκονίση. 'Αλλά παραλλήλως πρός τον θανμασμόν και τόν έπαινον ό ψόγος καὶ φθόνος βαίνουσιν. Τοῦ γενικοῦ δὲ τούτου κανόνος οὐδ' ὁ Όμηρος εξηρέθη. Έν έτει 1687 τῆς γαλλικής Απαδημίας πληθούσης καὶ τοῦ 1400 Λουδοβίκου παρόντος δ Περώλτης γειρόγραφον τι τοῦ Αββα νπ' όψιν έχων ετόλμησεν, ίνα τὸν "Ομηφον ψέξη. 'Αλλ', επειδή εν τοῖς χρόνοις τοῦ θαυμασμοῦ οἱ ψόγοι σπανίως τυγχάνουσιν ξπαίνων, δ Περώλτης ύπὸ πάντων αποδοκιμασθείς έν τῷ ἐπομένω ἔτει ἐξέδω σύγγραμμα ἀπολογούμενος.

'Αλλὰ μᾶλλον ἡ ἄκριτος πρὸς τὸν 'Όμηρον πίστις, ἡ οἱ ψόγοι τὸν ποιητὴν ἐζημίωσαν. Διότι οὕτως ἐδόθη ἄλλοις εὐκαιρία, ἱνα βιαιότεροι ἐπ' αὐτὸν ἐπέλθωσιν. Ἐπειδὴ δὲ τὸ μέρος τοῦτο τῆς ἱστορίας σπεύδοντες, ὡς ἔδει, διερχόμεθα, οὐ μνημονεύομεν μικρῶν τινων ὑπαινιγμῶν ἄλλων σομῶν ἀνδρῶν πλὴν τοῦ πολυθρυλήτου Vico. 'Ο 'Ιταλὸς οὖτος ἐν ἔτει 1744 σύγγραμμα περὶ τῶν ἀρχῶν τῆς νέας ἐπιστήμης <sup>7</sup>) ἐκδοὺς ἐν τῷ τρίτῳ βιβλίῳ περὶ τῆς ἀνακαλύψεως τοῦ ἀληθοῖς, ὡς νομίζει, 'Ομήρον πραγματεύεται. 'Ο Vico οὐκ ἦν κάτοχος μεγάλων ἐπιστημονικῶν γνώσεων, ἀλλ'

<sup>1)</sup> Vita Homeri. Ἡ βιογραφία εὐρίσκεται χειρόγραφος καὶ φαίνεται, ὅτι συνεγράφη ἀπὸ τοῦ 1458—1479. 2) Oratio in expositione Homeri 1519. 3) Ἐν τῷ προλόγῳ τοῦ πρώτου βιβλίου τῆς Ἰλιάδος 1538. 4) Homeri quae exstant omnia 1583. 5) De Homeri vita et scriptis collectanea, Magdeburg 1661. 6) De poetarum rege Homero dissertatio 1687. 7) Giamb. Vico, Principij die scienza nuov., Napoli 1744.

ην εύφυής, δξύνους παραδοξολόγος και, οθτως είπεῖν, είχε προφητικόν πνεύμα, δι' οξ πολλάς βραδύτερον επιστημονικώς αποδειχθείσας θεωρίας προεφήτευσεν, αν μή το έναντίον ελκάσωμεν, δτι οί μεταγενέστεροι παρά τούτου σιωπηλώς τὰ σπέρματα των αύτων θεωριών ἤντλησαν. Καὶ δή εν τῷ δμηρικῷ ζητήματι οὐ λείπουσιν ὑπόνοιαι, ὅτι δ Wolf ὑπ' ὄψιν τὴν θεωρίαν τοῦ Vico εἶχεν, ἢ τι περὶ αὐτῆς ἤκουσεν. Όπωσδήποτε ὁ Ἰταλὸς πρὸ μιᾶς πεντημονταετηρίδος έντω είρημενω συγγράμματι εκήρυσσεν, δ, τι βραδύτερον επιστημονικώτερον ο Wolf ανέπτυσσεν. Διότι έλεγεν, ότι τὰ δμηρικὰ έπη ἄγραφα εποιήθησαν, ότι εκ τῶν τοῦ Νουμα χρόνων, ἐν οἷς τὴν γένεσιν τούτων ἢ τῶν τελευταίων μερών αὐτών τίθησιν, ύπὸ τών δαψωδών παρεδίδοντο, δτι οἱ Πεισιστρατίδαι ταῦτα εἰς τὴν Ἰλιάδα καὶ την 'Οδύσσειαν κατέταξαν, και ότι τέλος Όμηρός έστι έκφρασίς τις της δημοτικής ποιήσεως εκείνου τοῦ αιώνος, δν ήρωικον δνομάζει. Έν γένει δ Ἰταλος παραβάλλει τον "Ομηρον πρός τὸν τῶν Αἰγυπτίων Έρμην, ὧ οὖτοι πάσας τας ανακαλύψεις απέδιδον1). Έν τῆ βραχεία ταύτη εκθέσει ξιαστος όρα, ότι ό Wolf βραδύτερον ουκ εἶπε πλείονα. 'Αλλ' ή θεωρία τοῦ Ἰταλοῦ ἔμελλε τῆ λήθη παραδοθῆναι, εί μη ό Γερμανός επιστημονικώτερον αυτήν ανέπτυσσεν.

Ο Wolf έστι γνήσιον προϊὸν τῆς αὐτοῦ ἐποχῆς. Διότι ὁ χρόνος, καθ' δν οἱ κατὰ τοῦ Ομήρον κεραννοὶ ἐν τῆ κεφαλῆ αὐτοῦ ἐσφυρηλατοῦτο, συμπίπτει τῆ ἐποχῆ, καθ' ἡν ἐπιδημική τις νόσος εἰς τοὺς ἀνθρώπους ἐνσκήψασα τὰ παρὰ τῶν πατέρων παραδοθέντα κατέστρεφεν. Ό Wolf ὅμως μετὰ τῶν συγχρόνων συναναβὰς εἰς τὴν σφαῖραν ἐκείνην τῶν ἰδεῶν, ὧν τὴν ἐφαρμογὴν οἱ πρὸ χιλιετηρίδων ἱδρυθέντες νόμοι οὐκ ἀνέχονται, οὔτε ἀπλοῦς θεατής, οὔτε κενὸς ἰδεολόγος κατέβη, ἀλλ' ὡς πυρφόρος Προμηθεὺς ἔκλεψε τὸ πῦρ, δι' οὖ πλεῖσται μυθολογίαι τοῦ βίον τοῦ Όμηρον ἐκάησαν. Εὶ καὶ ἡ θεωρία αὐτοῦ ἡμαρτημένη ἐλέγχεται, ὅμως τὸ σύγγραμμά ἐστι πολύτιμον καὶ ἴσως τὴν

<sup>1)</sup> Αὐτόθι Libro terzo: della discoverta del vero Omeio σελ. 379-413.

ξπιστήμην μαλλον ωφέλησεν, ή τὸ πολυθούλητον τοῦ Bent-Ιεν σύγγραμμα περί των επιστολών του Φαλάριδος. Τω μεγάλω τούτω ανδοί δφείλομεν την αναγέννησιν των όμηρικων σπουδων. Αί δ' ιδέαι, έξ ών τὰ Προλεγόμενα τοῦ Wolf συνετέθησαν, εδημιουργοῦντο εν τῷ πνεύματι τοῦ συγγραφέως ἐκ τῆς ἐποχῆς, καθ' ἡν οὖτος έσπούδαζεν. Ήδη εν έτει 1779 είποσαετής σπουδαστής έν Γοτίγγη ἔδειξε τῷ γνωστῷ φιλολόγῳ Heyne τὴν αὐτοῦ θεωοίαν. Αλλά την αποδοκιμασίαν τοῦ ανδρός ήκουσεν. Έν δὲ τῷ ἐπομένῳ ἔτει προὔτεινε τῷ βιβλιοπώλη Nicolai, ἵνα οδτος την επτύπωσιν τοῦ συγγράμματος αναδεχθη. 'Αλλ' δ βιβλιοπώλης της δαπάνης φεισάμενος ηρνήθη. Μετά την διπλην δε ταύτην αποτυγίαν ο Wolf το έργον αναβαλών και είς τὰς φιλολογικάς αύτοῦ σπουδάς γωρών ἀείποτε τας Ιδέας έκείνας εν νω συνέστρεφε και ενάργειαν ήρύετο. 'Αλλ' ενίστε επήρχετο επικαταλογισμός καὶ δειλός διά την τόλμην των σκέψεων εγίνετο. 'Αναγνούς δε γαλλικόν τι σύγγραμμα, εν ῷ ὁ συγγραφεὺς τολμηρότερον καὶ αὐθαιρέτως δμοίαν πρὸς τὴν αύτοῦ θεωρίαν εξέφραζε, δειλότερος εγένετο. Ἡ δὲ δειλία οῦτως ἐν αὐτῷ ηὔξησεν, ώστε δώδεκα δλόκληρα έτη εν Αλλη την ιστορίαν της γενέσεως των όμηρικών επών διδάσκων τὸν τέως συνήθη τρόπον οὐ παρέβη. Τελευταίον την έκδοσιν των δμηρικών επών αναδεξάμενος κατ' έθος ώφειλε προτάξαι πρόλογόν τινα την κριτικήν αύτοῦ μέθοδον έξηγοῦντα. Προγωρούσης δὲ τῆς ἐμδόσεως δ μέγας ανήο ελογάζετο πρός τοῦτο καὶ εν ετει 1795 εξέδω τὰ Prolegomena ad Homerum, sive de operum Homericorum prisca et genuina forma variisque mutationibus et probabili ratione emendandi. Ούτως αὶ ἰδέαι τοῦ ἀνδρὸς μακρὸν χρόνον εν τη κεφαλή αὐτοῦ τεθαμμέναι μέν, άλλ' οὐχὶ νεκραί, ζωσαι δε μάλιστα καὶ εν τῷ γονίμω αὐτοῦ πνεύματι τρεφόμεναι είς τον επιστημονικόν δρίζοντα άνεφάνησαν. 'Αλλ' οἱ τὰ Προλεγόμενα ἀναγνόντες παρετήρησαν τον τοῦ συγγραφέως φόβον, ον συνήθως πάσχουσιν οί αγωνιζόμενοι, δπως μεγάλας επικρατούσας ιδέας διασείσωσιν. Ίδίως δ' ὁ ἀνὴρ φοβούμενος, μὴ ή θεωρία αὐτοῦ ώς

ψιλη ύπόθεσις κατακριθη  $^{1}$ ), παντί σθένει επειράτο, ὅπως αὐτην μέχρις ἱστορικης άληθείας ἀνυψώση.

Αλλά τίς ἄρά γε ἦν ἡ πρώτη τῶν Προλεγομένων τύγη: Αρά γε οπαδούς ή διώκτας εύρον: Ο αλών του Wolf ηθνόει τολμηράς ύποθέσεις και δυνάμεθα είπειν, δτι ούτος μη εύρεθέντων ανδρών, όπως πολεμήσωσιν αὐτόν, όπου, όσον καὶ ὅπως ἔδει, εὐτυγής ἐγένετο. Τοῦτο δὲ λέγοντες οὐκ έννοουμεν, ότι εν τοις της εκδόσεως των Προλεγομένων γρόνοις, οίτινες δη οί γονιμώτατοι της φιλολογίας θεωρούνται, ούν ύπῆργον σοφοί καὶ μεγάλοι ἄνδρες, άλλ' άλλο τι. Ό Wolf δεκαετηρίδας όπισθεν των φιλολογικών αύτοῦ ἐπάλξεων μετ' έχεμυθίας δχυρούμενος αίφνης κατά τοῦ Όμήρου σφοδροῦ πυρὸς ἤρξατο, ἐν ῷ πάντες ἀπαράσκευοι πρός άμυναν ήσαν. Καὶ οί μεν τῶν τότε φιλολόγων εν άλλοις της επιστήμης κλάδοις δεινοί ήσαν, οί δ' επυροβόλουν έχει, Ένθα οδτος ην άτρωτος, οι δ' άσθενη όπλα έβαλλον, οί δὲ καὶ ηὐτομόλουν πρὸς τὸ στρατόπεδον αὐτοῦ ἐκ τῆς ματαιότητος, ὅπως ὁπαδοί τῶν νέων ἰδεῶν φαίνωνται, οι δ' εσεμνύνοντο, ότι την θεωρίαν ταύτην πρότερον εγίνωσαον, ή όμοίας ιδέας εξέφρασαν, οί δ' επηλθον λίαν βραδέως, ότε έχεῖνος ήδη τὸ πεδίον τῆς μάγης κατέλιπεν. Ἡ τοῦ Wolf λοιπὸν θεωρία αἴφνης τὰ πλεῖστα τῆς επιστήμη δχυρώματα κατασχούσα εν τη πεποιθήσει των σοφων της Γερμανίας ανδρων ούτως έδραία εγένετο, ωστε νῦν ἀπαιτεῖται μείζων δύναμις, μείζων τόλμη καὶ εὐνούστεραι περιστάσεις, δπως τις την ύπ' εκείνου ίδρυθείσαν θεωρίαν δίψη, ἢ αὐτὸς ἐδεῖτο, ὅπως τὴν περὶ Ὁμήρου τῆς αρχαιότητος πεποίθησιν διασείση. Εὐτυχῶς ὅμως τῆς θεωρίας ταύτης οἱ οπαδοὶ κατὰ τὸ πλεῖστον ἐν Γερμανία περιορίζονται. Παρά δὲ τοῖς σοφοίς τῶν ἀλλων λαῶν ἡ παρά της άρχαιότητος παραδοθείσα πεποίθησις κρατεί. 'Αλλά και εν τούτοις δύναται τις άριθμησαι πολλούς οπαδούς. Έν τοῖς πρώτοις τὴν θεωρίαν τοῦ Wolf ἐδέξαντο ὁ Ilgen,

<sup>1)</sup> Proleg. ad Homer.  $\sigma\epsilon\lambda$ . 109 "Conjecturas hujusmodi hodie vulgus infamare solet nomine Hypothesium. Dura conditio:..."

ό G. Hermann καὶ ὁ W. Humboldt. Οἱ δ' ώς δεινοὶ τότε νομιζόμενοι φιλολόγοι, δ Heyne καὶ δ Herder, ἔλεγον, δτι καὶ οὖτοι τὴν θεωρίαν ἐγίνωσκον· ἰδίως δ' ὁ πρῶτος διισγυρίζετο, ὅτι ὁ Wolf τὰς ἰδέας τῶν Προλεγομένων ἐκ τῶν παραδόσεων αύτοῦ ἐσφετερίσθη. 'Αλλ' ή δυσφημία αύτη ούτω την γολην τοῦ συγγραφέως τῶν Προλεγομένων ήγειρεν, ώστε διά σειράς είρωνικών έπιστολών πρός τὸν τότε μέναν καὶ πολύν Heyne απεκρίθη. Ο είρωνευθείς εσιώπησε μεν τότε, βραδύτερον δ' εμέμφετο τον Wolf ως απόσμοις οπλοις χρησάμενον. Ό Heyne οὖκ ἦν μεν γονίμου νοὸς ἄνθρωπος, ύμως καὶ τούτω, ώς δοκεῖ, ἐπῆλθεν ή ἰδέα, ὅτι τὰ όμηρικὰ έπη κατ' ολίγον εποιήθησαν, ώς έν τινι επιστολή πρός τὸν Zoega εν είτει 1790 αποφαίνεται. 'Αλλ' εν μεν τη πεφαλή τοῦ Heyne ἐγεννήθη εἰκασία, ἐν δὲ τῆ τοῦ Wolf ἐδημιονογήθη θεωρία. Σαφέστερον διως ήρνεῖτο την προσωπικήν τοῦ Ομήρου ὕπαρξιν ὁ Zoega, οὖ τὰ περὶ Όμήρου μετὰ τὸν θάνατον ἐν ἔτει 1788 ἔξεδόθησαν 1). Διότι ὁ ἀνὴρ οδτος είς την πατρίδα, την εποχήν και τα έπη τοῦ Όμηοου απιδών ήρνειτο την προσωπικήν αύτοῦ υπαρξιν. Ίσως και άλλοι πολλοί τοιαύτας ιδέας ώνειροπόλουν, διιως ούκ ξτόλμων την ιδίαν πεποίθησιν αποφανθηναι. Και δη δ μέγιστος ιδεολόγος Fichte μετά την Εκδοσιν των Ποολεγομένων έγραψεν, ότι καὶ οὖτος εκ τῶν προτέρων (a priori) έφθασεν είς τὸ συμπέρασμα, ὅπερ ὁ Wolf δι' ἱστορικῶν αποδείξεων εδήλωσεν $^2$ ). Αλλ' οὖτος απεκρίθη μετ' εξρωνείας.

'Αλλ', δσον εὐτυχὴς ὁ Wolf παρὰ τοῖς φιλολόγοις ἐγένετο, τοσοῦτον τῶν προσδοκιῶν ἀπέτυχε τὴν μαρτυρίαν τῶν μεγάλων τῆς αὐτοῦ ἐποχῆς ποιητῶν ἐπικαλεσάμενος, ὅπως ἀποφανθῶσιν, εἰ εν πνεῦμα δύναται οῦτω μεγάλα ποιήματα ποιῆσαι³). Διότι οἱ ποιηταὶ ὀρθότερον τῶν φιλολόγων ἔκριναν. Καὶ δὴ ὁ τοῦ 'Ομήρον μεταφραστὴς Voss, ποιη-

Zoega's Abhandlungen VII, σελ. 307. Ἐξεδόθησαν ὅπὸ Welcker.
 G. Fichte's Leben und lierar. Briefwechsel II, 432—436.
 Prolegom. ad Homer. σελ. 116—117.

της καὶ φιλολόγος διάσημος. οὐκ ἡδύνατο πλανηθηναι ἐκ τῶν ἀσθενῶν τοῦ Wolf ἀποδείξεων. Ὁ δὲ Wieland τὸν ἄνδρα ἀποδοκιμάσας ἐνέμενεν ἐν τῆ θεωρία, ὅτι ὁ Ὁμηρος κατὰ τὸ προϋπάρχον σχέδιον τὴν Ἰλιάδα καὶ τὴν Ὀδύσσειαν ἐποίησεν¹). Τῷ μὲν Schiller ἡ τοῦ Wolf θεωρία ἐφάνη βάρβαρος, ὁ δε Göthe τὸ μὲν πρῶτον ἡδέως τὰς ἰδέας αὐτοῦ ἀσπασάμενος²), βραδύτερον ὅμως τὴν αὐτοῦ πλάνην ὁμολογήσας ἐπεῖπεν, ὅτι τὰ ὁμηρικὰ ἔπη ὡς ὅλα αἰσθάνεται. Καὶ ἐν γένει τὴν ἑνότητα τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ὁμολογοῦσι πάντες, ὅσοι οὐχὶ ἐκ φιλολογικῶν, ἀλλὶ ἐξ αἰσθητικῶν ἀρχῶν ὁρμῶνται, ὡς ὁ Tiek, ὁ Vischer καὶ πλεῖστοι ἄλλοι³).

Τοιαύτη λοιπὸν ἦν ἡ τύχη τῶν Προλεγομένων τοῦ Wolf. Ὁ μέγας ἀνὴρ ἡμαρτε νομίσας, ὅτι, ἀν τὴν γραφὴν ἐν τοῖς χρόνοις τῆς γενέσεως τῶν ὁμηριχῶν ἐπῶν ἄγνωστον ἀποδείξη, συνάμα ἀπεδείχνυεν, ὅτι τὰ τῷ Ὁμήρω ἀποδιδόμενα ἔπη οὐκ ἦσαν προϊόντα ἐνὸς μόνου πνεύματος, ἀλλὰ πλειόνων. Τοῦτο ὅμως τὸ ἐναντίον ἀποδείχνύει. Διότι ἡ μνήμη, ὡς ἐν τῷ δευτέρω κεφαλαίω εἴρηται, ἱκανή ἐστιν, ὅπως συλλάβη καὶ διατηρήση μακρὰ ἔπη, οἷα ἡ Ἰλιὰς καὶ ἡ Ὀδύσσεια, καὶ ἡ τῆς γραφῆς ἄγνοια, εἰ ἀπεδείχνυτο, μέγα ὅπλον κατὰ τῆς θεωρίας τοῦ Lachmann ἐστίν. Διότι τῆς γραφῆς ἀγνώστου οὖσης ἕκαστος ἐπιτρέπει τῷ Ὁμήρω μείζονας καὶ πλείονας ἀντιφάσεις, ἢ ὅσας οἱ περὶ τὸν Lachmann ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσιν εὐρίσκουσιν.

L. Friedländer, Die Homerische Kritik von Wolf bis Grote σελ. 5.
 Έν τῷ πουήματι Hermann und Dorothea

Erst die Gesundheit des Mannes, der, endlich vom Namen Homeros Kühn uns befreiend, uns auch ruft in die vollere Bahn! Denn wer wagte mit Göttern den Kampf, und wer mit dem Einen?

Doch Homeride zu sein, auch nur als letzter, ist schön.

3) Kiene, Die Composition der Ilias des Homer σελ. 4.

# BIBAION III.

Ένότης τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν καὶ παραβολή αὐτῶν πρὸς ἄλληλα.

#### КЕФАЛАІОН А'.

Αλτίαι τῶν ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς ἐπεσι δεικνυομένων ἀντιφάσεων.

Έν μεν τῷ πρώτφ βιβλίφ τὰ κατὰ τὸν Όμηρον ἐξετάσαντες είδομεν, ότι έκ τούτων ο ποιητής ου κινδυνεύει, έν δὲ τῷ δεντέρφ τὴν διάδοσιν καὶ τὰς περιπετείας τῶν όμηρικών επών ίστορήσαντες εδείξαμεν, δτι ταῦτα μετά πολλων επισχευων μέχρις ήμων περιηλθον. 'Ιδίως δ' εν άρχη τοῦ δευτέρου βιβλίου ἐπειράθημεν, ὅπως τὸν ποιητὴν διὰ τῆς γραφῆς ἢ ἐν ἐλλείψει ταύτης διὰ τῆς στοματικῆς παραδόσεως μετὰ τῶν ἐπῶν συνδέσωμεν. Εἰς τὸ τέλος δὲ τοῦ δευτέρου βιβλίου ἔληγεν ή ἱστορία, εὶ μὴ τὰ δμηρικά έπη εσώζοντο. Εὐτυχῶς δίμως ταῦτα σωθέντα παρέχουσιν ήμιν τὸν τρίτον καὶ τελευταίον τοῦ ζητήματος όρον. Ούτος δ' εν τοῖς τελευταίοις χρόνοις ούτω σπουδαΐος εθεωρήθη, ώστε οἱ πλεῖστοι τῶν φιλολόγων ξα τούτου καὶ μόνου τὸ δμηρικὸν ζήτημα λύουσιν, ώς οί σύγχρονοι τοῦ Wolf ἐκ μόνον τοῦ δευτέρου ἐλυον. ᾿Αλλὰ νομίζομεν, ότι εκάτεροι είς τοσούτον μονομερή συμπεράσματα φθάνουσιν, όσον οί τρεῖς όροι στενῶς μετ' άλλήλων

συνδέονται. Καὶ δὴ τὰ ἐκ τοῦ τρίτου ὅρου ἐξαγόμενα συμπεράσματα τοσούτον δρθά είσιν, δσον τὰ έκ τοῦ δευτέρου επιτρέπουσιν. Ως δ' άρχαῖός τις ναὸς μαρτυρεί περί τοῦ πρώτου άρχιτέκτονος, εί μή πολλάς καὶ ποικίλας επισκευάς ύπέστη, ούτω τὰ δμηρικὰ ἔπη ἔμελλον μαρτυρεῖν περὶ τῆς πρώτης αύτῶν ένότητος, εὶ μηδεμίαν μεταβολήν υφίσταντο. 'Αλλ', εὶ οἱ Όμηρίδαι, οἱ ὁαψφδοί, οἱ Κύναιθοι, οἱ νομοθέται, οἱ τύραννοι, οἱ σοφισταί, οἱ Ζηνόδοτοι, οἱ Αρίσταρχοι καὶ οἱ Βυζαντινοὶ μέχρι Δημητρίου τοῦ Χαλκοκονδύλου τὰ δμηρικὰ ἔπη κακῶς ὁαψφδοῦντες, πολλαχῶς διαφθείροντες, κατά ήμαρτημένους κανόνας διορθούντες καὶ ούχὶ ἐπιμελώς αντιγράφοντες διεφθαρμένα ήμιν κατέλιπον, αμφιβάλλομεν, εί έκ τούτων σπουδαΐα περί τοῦ ποιητοῦ συμπεράσματα δυνάμεθα εξάγειν. Έντεῦθεν εξηγείται, ὅτι άλλος τὸν δεύτερον καὶ ἄλλος τὸν τρίτον τοῦ ζητήματος ὅρον ηρεύνησεν. Διότι τὰ ἐκ τῶν δύο τελευταίων ὅρων ἐξαγομενα συμπεράσματα κατ' άλλήλων μαρτυροῦσιν.

Διὰ τοῦτο δικαίως δ εὐφυής Friedländer 1) θαυμάζει, ότι εν είκοσι και εννέα ετεσιν, άπερ ο Wolf μετα την εκοσιν των Προλεγομένων επέζησεν, οδδέποτε επεχείρησεν, όπως τὰ δμηρικὰ έπη κριτικώς εξετάσας εσωτερικὰ ίχνη της γενέσεως αύτων ανακαλύψη. Τοσούτω δέ μαλλον αξία θαυμασμοῦ ή ἀποχὴ αθτη ἐστίν, ὅσω ὁ ἀνὴο ἐν πληρεστάτη ύγεία τον μετά την έκδοσιν των Προλεγομένων βίον διήγαγεν. Μόλις δε κατά τον Friedländer δύναταί τις πιστεῦσαι, ὅτι δυσθυμία καὶ ὀκυηρία τὸν ἄνδρα κατέλαβον εν τη όδω, ην λίαν τολμηρως εχάραξεν. Διότι αἱ λίαν συχνάκις και προχείρως ύπὸ τῶν περί τῶν Lachmann εύρισκόμεναι άποδείξεις κατά της ένότητος της Ἰλιάδος ώφειλον διεγετραι την ἐπιθυμίαν τοῦ ἀνδρός, ὅπως δι' ἀποδείξεων εξ αὐτῶν τῶν ἐπῶν ἐξαγομένων τὴν θεωρίαν, ἡν δι' έξωτερικών αποδείξεων και είκασιών έδημιούργησεν, έπικυοώση. 'Αλλ' δ άνήο, ώς νομίζομεν, μαλλον την έρευναν ταύτην, ή τούς φοβερωτέρους των Προλεγομένων πολεμίους

<sup>1)</sup> Die Homerische Kritik von Wolf bis Grote σελ. 16-17.

έφοβήθη. Διότι ὁ Wolf εν τούτοις, ώς είδομεν, επειράθη αποδείξαι, δτι τὰ όμηρικὰ έπη διὰ τὴν ἄγνοιαν τῆς γραφης και διά τὰς ύποβολάς και διασκευάς σπουδαίως ήλλοιώθησαν. Εὶ λοιπὸν οὖτος μοιτικήν τῶν ἐπῶν ἔρευναν επεγείρει, κατέστρεφεν, δ, τι διὰ τῶν Προλεγομενων ἀνήγειρεν. Διότι, εί μεν εν τούτοις την απαιτουμένην ενότητα εύρισκεν, άρδην την αύτοῦ θεωρίαν κατέστρεφεν, εὶ δὲ μή, τοῦτο ην αναγκαία ακολουθία της των έπων τύγης, ην αντὸς ἐπιμελῶς ἦρεύνησε, καὶ ἀπόδειξις, ὅτι τὰ ὁμηρικὰ ἔπη εν τῷ δεύματι τῶν αἰώνων μᾶλλον εθολώθησαν καὶ ένότητα ἀπώλεσαν, ή ελειάνθησαν καὶ ενότητα εκτήσαντο, ώς αὐτὸς ἀπεφαίνετο. Τοιαύτην πριτικήν ἔρευναν ήδύναντο ποιήσαι, όσοι εν τούτφ τῷ διλήμματι οὐ περιεπλέχθησαν. Καὶ δὴ τὸ ἔργον ἐπεγειρήσεν ὁ μέγας τοῦ ἡμετέρου αἰωνος κριτικός, δ Κ. Lachmann, δστις μεγίστην δια τουτο δόξαν ξατήσατο.

Η δ' ξρευνα τοῦ κριτικοῦ ούτω μεγάλη ξθεωρήθη, ώστε ανώνυμός τις έν τινι περιοδικώ συγγράμματι 1) λέγει, ὅτι ὁ Lachmann ἐξεπλήρωσε τὴν παρὰ τῷ Wolf τέως μὴ έκπληρωθείσαν ἀπαίτησιν, δός μοι ποῦ στῶ. Νομίζομεν δμως, ότι τὸ σημεῖον, ἐφ' οὖ ὁ Wolf ίστατο, ἦν ἀσφαλέστερον τοῦ ὑπὸ τοῦ Lachmann δοθέντος. "Ωστε οὐ φοβούμεθα, μη τον Όμηρον τον πάσαν την άργαιότητα συνέλχοντα χινήση, άλλα μη οί επί τοῦ δοθέντος σημείου αναβάντες ακλεώς καταπέσωσιν. Οἱ περὶ τὸν Lachmann ἔθεντο την ἀρχήν, ὅτι τὰ δμηρικὰ ἔπη, εἰ ψφ' ένὸς ποιητοῦ ἐποιήθησαν, δφείλουσιν έχειν ένότητα, ην αθτοί δρίζουσιν. Αλλά ποὸς ποίσιν ποιημάτων ποιηθέντων εν εποχή ούσιωδῶς διαφόρω τῆς ἡμετέρας ἀπαιτεῖται πῆχύς τις. Τοῦτον δ' εκτώμεθα, εί πολλά ποιητικά προϊόντα των χρόνων εκείνων μέχρις ήμων διεσώζοντο. Δυστυχώς όμως δύο μόνον υπάρχουσι και ταῦτα είς την αὐτην κατηγορίαν υπά-

Blätter für literarische Unterhaltung ἔτ. 1844 ἀριθμ. 126—129 σελ.
 "Lachmann hat zuerst die bei Wolf noch unerfüllte Forderung des δός μοι ποῦ στῶ erfüllt."

γονται. Τοῦ πήγεως δὲ τούτου στερούμενοι οἱ περὶ τὸν Lachmann λαμβάνουσιν αὐτὸν ἐκ τῶν νεωτέρων ποιημάτων. Αλλ' δ πηχυς οδτος μόνον σύγχρονα ποιητικά προϊόντα δύναται μετρήσαι, ούχὶ δὲ καὶ ἔπη ποιηθέντα ἐν χρόνοις, έν οξς μαλλον δημιουργικά πνεύματα, ή επιτήδεια πρός διαγραφήν ποιητικών σχεδίων ήμμαζον. 'Αλλά καὶ ὁ πῆχνς οδτος ηδύνατο μετοήσαι πως τὰ όμηρικὰ έπη, εὶ ταῦτα εἰς ήμας περιήρχοντο, οία έκ τοῦ στόματος τοῦ ποιητοῦ εξέροευσαν. Πρός δε ήμαρτημένη εστί και ή επομένη άρχή, ην οί περὶ τὸν W. Müller, Hermann καὶ Lachmann Εθεντο. Διότι οδτοι παν μέρος των επων, δπερ δια το στρογγύλον της ύλης η διά τινος είδους εξωτερικής αποδείξεως νοητόν τι όλον δύναται αποτελεσθήναι, πάραντα ώς αὐτοτελές ασμα αναγνωρίζουσιν. Πόσον όμως ή πριτική αθτη άργη παρακεκινδυνευμένη έστί, πείθει ήμας τοῦτο, ὅτι μέχρι τοῦδε οί κριτικοί οὐ κατέδειξαν ἐσωτερικά διακριτικά σημεία τὸ εν ἀπὸ τοῦ ετέρου μέρους χωρίζοντα, ώς εὐφυῶς ό σοφὸς Geppert 1) παρετήρησεν. "Ωστε, άν τις δεχθή διαφόρους ποιητάς των ἀσμάτων τούτων, δφείλει δημιουργήσαι αὐτοὺς ἀτομικῶς μὲν διαφόρους, πνευματικῶς δὲ μέγρι συγχύσεως δμοίους, ὅπερ παρὰ φύσιν.

Πρὸς δὲ ὁ Lachmann πρὸ τῆς τομῆς τῆς Ἰλιάδος ἄφειλε τρία σπουδαῖα ζητήματα λῦσαι. Πρῶτον ἄφειλεν ἀποδείξαι, ὅτι τὰ ἔπη τοῦ Αρχτίνου, τοῦ Αέσχου, τοῦ Στασίνου καὶ τῶν ἄλλων χυχλικῶν τῶν μεθ Ὁμηρον ἀχμασάντων εἶχον κρείττονα τῶν ὁμηρικῶν ἐνότητα. ᾿Αλλὰ τοὐναντίον ὁ ᾿Αριστοτέλης, ὡς ἐν τῷ δευτέρῳ βιβλίῳ ἐδείξαμεν, τὰ ἔπη πάντων τῶν ἄλλων ἐπικῶν χείρονα τὴν ἑνότητα δνομάζων ἐπιλέγει, ὅτι ἡ μικρὰ Ἰλιὰς καὶ τὰ Κύπρια ἔπη εἰς πλείονας τῶν ὀπτὰ τραγωδιῶν διηροῦντο. ᾿Αλλ', εἰ πάντα τὰ τῆς ἐπικῆς ποιήσεως προϊόντα οὐ μόνον οὐχ ἤσαν κρείττονα τὴν ἑνότητα τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν, ἀλλὰ καὶ πολὺ χείρονα, τὰ άμαρτήματα, ἄπερ οἱ περὶ τὸν Lachmann δεικνύουσιν, ἴσως, ἄν ὄντως ἀποδειγθῶσιν, ἀποδει-

<sup>1)</sup> Ueber den Ursprung der Homerischen Gesänge, Leipz. 1840.

κνύουσι μόνον, ὅτι οἱ Ἑλληνες ἐπικοὶ ποιηταὶ τοὺς ὀρθοὺς νόμους τῆς ἐποποιίας, οῦς ὁ Lachmann τίθησιν, ἤγνόουν καὶ πλέον οὖ. Δεύτερον δυνάμεθα παρὶ ἐπῶν ἐνότητα ἐχόντων οὕτως αὐστηρὰν μέχρι τοῦ ἐλαχίστου συμφωνίαν ἀπαιτεῖν, πᾶν δὲ εἰς αὐστηρὰν κριτικὴν μὴ ὑποβαλλόμενον ὡς προϊὸν ἄλλου ποιητοῦ θεωρεῖν; Τελευταῖον αἱ ἀντιφάσεις, ἀνωμαλίαι, τὰ ἡήγματα καὶ πάνθ, ὅσα οἱ περὶ τῶν Lachmann εὐρίσκουσιν, οὐδὲν ἄλλο σημαίνουσιν, ἢ ὅτι τὰ ὁμηρικὰ ἔπη ἐξαὐτοτελῶν ἀσμάτων συνέστησαν; Τὸ μὲν δεύτερον ζήτημα ἐξετασθήσεται ἔν τινι τῶν ἑπομένων κεφαλαίων, ἐν ῷ ὁ λόγος περὶ τῆς θεωρίας τοῦ Lachmann, πρὸς δὲ τὸ τρίτον δικαίως ὁ Friedländer ¹) ἀρνητικὴν ἀπόκρισιν δίδωσιν. Ἡμεῖς τὰ ἀμαρτήματα, ἄπερ οἱ περὶ τὸν Lachmann δεικνύουσιν, ἀποδίδομεν εἰς τὰς ἑπομένας ἐννέα αἰτίας.

1) Εὶς τοὺς μύθους καθ' ὅλου. Τούτους δυνάμεθα διελείν είς δύο τάξεις α΄) είς τοὺς περί θεων μύθους καὶ β΄) εἰς τοὺς περὶ ἡρώων. Οἱ πρῶτοι τοσοῦτον διάφοροι πρός άλλήλους ήσαν, δσον ή θρησιευτική φαντασία έπάστου ἀτόμου. Νῦν, εὶ καὶ ἐκκλησιαστικοὶ σύνοδοι καὶ δόγματα τὰ περὶ τοῦ θείου δίρισαν καὶ άμάρτημα μέγα παρά τοις ανθρώποις νομίζεται, εί τις διάφορον περί τοῦ θείου γνώμην εκφράσει, διμως συχνάκις παρατηρείται ή περί της φύσεως τοῦ θείου διάφορος θεωρία τοῦ ἀτόμου. Παρά δὲ τοῖς μεθ' "Ομηρον Ελλησιν, οίτινες δημοκρατικήν τινα θρησκείαν είχον, τοσαθται θρησκευτικαί διαφοραί ύπῆρχον, όσοι καὶ οἶκοι. Οἱ καλούμενοι ἱεροὶ λόγοι ούτω πολλοί και ούτω περιπεπλεγμένοι ήσαν, ώστε και τὸ έξοχώτερον πνεύμα οὐκ ήδύνατο ἐκ τούτων θρησκευτικόν σύστημα πρός έαυτο μη άντιφάσκον άποτελέσαι. Η δέ των όμηρικων χρόνων φύσις πείθει ήμας, ὅτι τότε ή θρησκευτική φαντασία πλουσιωτέρα ην καί, ώς είκος, αί θρησκευτικαί διαφοραί πλείονες. Διὰ τοῦτο δικαίως δ σοφός Curtius ελέγχει τὸν Cauer 2) τὸν ἐπὶ τῆς Ἰδης Δία πρὸς τὸν

Homerische Kritik von Wolf bis Grote σελ. 17—18.
 Ueber die Urform einiger Rhapsodien der Ilias, Berlin 1850, σελ. 55.

έν τη Πατροκλεία παραβάλλοντα καὶ ἀποφαινόμενον, ὅτι ό εξς πρός τὸν Ετερον οὐδὲν ἄλλο κοινὸν ἔγει, ἡ τὸ ὄνομα. Διότι κατά τὸν σοφὸν ἄνδρα ή διαφορά κεῖται ἐν τω μύθω 1). Αυπούμεθα όμως, ότι δ Curtius την ἀργην ταύτην ούκ εφαρμόζει πανταγού των δμηρικών επών, άλλά προείλετο την του Lachmann θεωρίαν ἐπιδοκιμάσαι. Οί περί θεων λοιπόν μύθοι περιείχον αντιφάσεις δυναμένας είς τὰ όμηρικὰ ἔπη είσρεῦσαι. Είς τὸ αὐτὸ δὲ συμπέρασμα φθάνομεν, αν την γένεσιν των περί ήρωων μύθων έξετάσωμεν. Συγνάκις άλίσκομεν καὶ τοὺς κριτικωτέρους τῶν ἱστορικῶν γρόνων ἄνδρας πράττοντάς τε καὶ λέγοντας αντιφατικά πρός τὰ ύφ' έαυτῶν πεπραγμένα καὶ εἰρημένα. Τοῦτο δὲ συμβαίνει ότὲ μὲν ἀκουσίως, ότὲ δὲ καὶ έκουσίως. "Αν δέ τις την Ιστορίαν των ανδρών τούτων απριβώς περιγράψη, δ άναγνώστης εύρίσκει εν τη ίστορία αὐτη άντιφάσεις. Εί δὲ άνδρες, ὧν ή κρίσις άρχει, πρὸς έαντούς αντιφάσκουσιν, οί δμηρικοί ανθρωποι, ών ή πρός έαντην φύσει άντιφάσκουσα φαντασία εδέσποζε, πολί πλείονα άντιφατικά καὶ ἔπρασσον καὶ ἔλεγον. Έν αὐτῆ λοιπον τη γενέσει των μύθων έγκεινται σπέρματα αντιφάσεων. Οθτω λοιπον οί μύθοι των τε θεών και ήρώων αντιφατικοί όντες είς τὰ όμηρικὰ έπη είσέρρευσαν.

2) Εὶς τὰς διαφορὰς τὰς ἐν τοῖς τοπικοῖς μύθοις ἐννπαρχούσας. Διότι οἱ ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσι μῦθοἱ εἰσι προϊόντα τῶν διαφόρων τοῦ ἐλληνικοῦ κόσμου χωρῶν καὶ, ὡς εἰκός, τοσοῦτον διάφοροι ἦσαν, ὅσοι διάφοροι ἦσαν αἱ χῶραι, ἐν αἷς ἐποιήθησαν. Ὁ δὲ ποιητής, ὅστις πολλῶν ἀνθρώπων ἴδεν ἄστεα καὶ νόον ἔγνω, οὐ μόνον τὴν ἰδίαν φύσιν κατὰ τὰ διάφορα ἔθιμα ἐμόρφωσεν, ἀλλὰ καὶ τῶν τοπικῶν μύθων διάφορα ἔθιμα παρέλαβεν. Δυστυχῶς οἱ κριτικοί, ἀρχαῖοὶ τε και νεώτεροι, κρίνουσι τὰ ὁμηρικὰ ἔπη, ώσεὶ οἱ ἐν τούτοις μῦθοι προϊόντα τοῦ αὐτοῦ νοὸς ἦσαν.

<sup>1)</sup> Andeutungen über den gegenwärtigen Stand der Homerischen Frage σελ. 41.

- 3) Εὶς τὴν διάδοσιν τῶν μύθων. Οὖτοι οὐκ ἐγράφοντο, ἀλλὰ πτερόεντες ἀπὸ χώρας εἰς χώραν καὶ ἀπὸ γενεᾶς εἰς γενεὰν ἐφέροντο. Ὁ μῦθος, φέρ' εἰπεῖν, τῆς ἔριδος τοῦ ἀγαμέμνονος καὶ ἀχιλλέως οὐ μόνον ἄλλως ἐνοήθη καὶ παρεδόθη ὑπὸ τῶν ἀργείων καὶ ἄλλως ὑπὸ τῶν Μυρμιδόνων, ἀλλὰ καὶ οἱ ἑκατέρων ἀπόγονοι τὰς Ελληνίδας πόλεις περιερχόμενοι ἄλλως ταύτην παρεδιδον.
- 4) Εἰς ἀπούσια τοῦ ποιητοῦ ἀμαρτήματα. Παρά τοῖς ποιηταῖς, ἀρχαίοις τε καὶ νεωτέροις, ή ἀντίφασις ούτω ποινή έγένετο, ώστε πινδυνεύει νόμος της ποιήσεως γενέσθαι. Αθτη ψεκτή μέν έστι, άλλ' ενυπάρχει τή φαντασία, τη δημιουργώ της ποιήσεως. Ως το θερμόμετρον σπανίως δείχνυσι τὸν αὐτὸν βαθμὸν θερμοκρασίας, ούτω καὶ ή φαντασία σπανίως έξ ίσου έκ τοῦ εξωτερικοῦ κόσμου θερμαινομένη ανόμοια καὶ αντιφατικά προϊόντα παράγει. Πολλοί μέν των ποιητών πειρώνται, όπως τὰ της φαντασίας προϊόντα διὰ της κρίσεως λειάνωσι, καὶ τάς εν αὐτοῖς ἀντιφάσεις ἀποτρίψωσιν, ἀλλ' εν τοῖς όμηρικοῖς χρόνοις ή κρίσις ήν ασθενής και πρός τοιοῦτον έργον ανεπιτηδεία. Διὰ ταῦτα νομίζομεν, ὅτι, καὶ εὶ ἀπειφον πλήθος επών εν τοις όμηρικοις χρόνοις εποιείτο καί μέχρις ήμων περιήρχετο, έμελλεν έχειν αντιφάσεις, οίας ή 'Ιλιάς καὶ ή 'Οδύσσεια. Έπειδή δὲ πρὸ τοῦ Lachmann ἐν πολλοίς ξαατομμυρίοις απροατών και αναγνωστών ούδεις εδρε τοιαύτας άντιφάσεις, οίας δ ελρημένος πριτικός, αδται ούτω μικραί είσιν, ώστε μόνον διὰ τοῦ μικροσκοπίου τῆς κριτικής δραταί γίνονται. Οι δμηρικοί δμως αναγνώσται πρὸ τῶν ὀφθαλμῶν τοιοῦτον μικροσκόπιον μὴ ἔχοντες ήδύναντο ποιητήν ένοχον τοιούτων αντιφάσεων επαινείν καί θαυμάζειν. Τους δε ποιητάς δφείλομεν θεωρείν μεγάλους ή μικρούς οὐχὶ ἀπολύτως, ἀλλ' ἐν παραβολή πρὸς τὴν αναπτυξιν τῆς ἐποχῆς, καθ' ἢν ἔζησαν. Διότι, εὶ ἦν δυνατόν, ίνα πάντες οἱ ἄνθρωποι μικροσκόπια πρὸ τῶν δφθαλμών φέρωσι, δηλαδή, εὶ εὐκολον ἦν, ἱνα οἱ λαοὶ τοὺς. αύτων ποιητάς διά τοῦ δφθαλμοῦ τῆς κριτικῆς δρώσι, τότε δή και αι περί αὐτῶν ιδέαι ἔμελλον πολύ μεταβληθηναι.

'Αλλ' ούν ούτως. Διότι ταῦτα παρά φύσιν ελσίν. Έν τοῖς αποσίοις δε τοῦ ποιητοῦ αμαρτήμασι θετέαι οὐ μόνον αί αντιφάσεις, αλλα και ή υποδεεστέρα ποιητική αξία στίχων πρός πρείττονας παραβαλλομένων. Διότι καὶ ὁ θείος Όμηρος ενίστε κοιμαται, ώς πάντες οί ποιηταί. Έν οὐδενὶ δέ ποιήματι δυνάμεθα εύρεῖν πάντα τὰ μέρη ἴσα τὴν ποιητικήν άξίαν. ή δ' ανισότης επί ψυχολογικών νόμων έρείδεται. Διότι ή φαντασία, ώς είρηται, καὶ αἱ άλλαι τῆς ψυχης δυνάμεις οὐδέποτε ή σπανίως ίσην δύναμιν έχουσιν. "Αλλως πάντα τὰ μέρη τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν, ἄπερ ὑπὸ τῶν κριτικών ως υποδεέστερα άλλων δεικνύονται, ουκ έχουσι πρός άλληλα τοσαύτην διαφοράν, δση οδ δύναται αποδοθηναι τη διαφόρω ψυχική καταστάσει του αυτού ποιητού, άλλὰ τῆ ἐν πολλοῖς ποιηταῖς ὑπαρχούση 1). "Αν δὲ τὰ ὑποδεέστερα την άξίαν χωρία θεωρηθώσι προϊόντα μιμητικοῦ νοός, νομίζομεν, ότι μάλλον οί μιμηταί την Ιδίαν φύσιν ύπερβάντες τῷ γνησίω μέγρι συγγύσεως προσεπέλασαν, ή έκεινος εν τῷ ὕπνῷ καὶ τῆ λήθη οὕτω διάφορος ξαυτοῦ εγένετο, ώστε μιμηταίς άφωμοιώθη.

5) Εὶς ἐκούσια τοῦ ποιητοῦ ἀμαρτήματα. Ἐν τοῖς ἔμπροσθεν ἤδη εἴρηται, ὅτι ὁ Ὁμηρος ἄσματα προγενεστέρων ἀοιδῶν ἐν τοῖς αὐτοῦ ἔπεσιν ἐνύφανεν. Ἐπιθνμῶν δέ, ὅπως ταῦτα περιεκτικώτερα ἀναδείξη, ἤναγκάσθη δέξασθαι ὕλην, ἤτις παραβαλλομένη πρὸς ἐκείνην, ἤν ἤδη κατεῖχεν, ἀντιφατικὴ ἦν, καὶ ὡς τοιαύτην Ἰσως καὶ αὐτὸς ὁ ποιητὴς ἀνεγνώριζεν. Εἰς ἑκουσίαν δὲ παραδοχὴν ἀντιφάσεων συνεβάλλοντο καὶ τὸ φιλόπατρι τοῦ ποιητοῦ καὶ ἡ κολακεία πρὸς τοὺς τῆς μικρᾶς ᾿Ασίας ἡγεμόνας, οἱτινες ἦσαν ἢ ἐνομίζοντο ἀπόγονοι τῶν ἡρώων, ὡς εὐφυῶς ὁ Otfr. Müller ²) παρετήρησεν. Εἰ καὶ ὁ Ὁμηρος ὑπισχνείται ἐν ἀρχῆ τῆς Ἰλιάδος, ἵνα συμφορὰς τῶν ᾿Αχαιῶν ἄση, ὅμως ἕκαστος παρατηρεῖ, ὅτι ὁ ποιητὴς τείνει, ἵνα τὸν

<sup>1)</sup> Ο σοφὸς Geppert ὁμολογεῖ τοῦτο, ἀλλὰ δυστυχῶς τῆς ἐφασμογῆς αὐτοῦ ἀπέσχεν. Ueber den Ursprung der Homerischen Gesänge I, 450 "Wer ist im Stande, daran zu unterscheiden, ob ein Fremder den Homer nachahmt, oder ob er sich selbst vergisst?" 2) Geschichte der griech. Literatur I, 89.

φόνον έκάστον έξόχου ήρωος των Άχαιων διὰ τοῦ φόνον έξοχωτέρου Τρωὸς τιμωρήση, καὶ ὅτι ἐν ταῖς ἡμέραις, καθ' ας οἱ ἀχαιοὶ ἡττωνται, πλείονες Τρωες, ἡ Ἑλληνες πίπτουσιν.

- 6) Είς την αποτυχίαν τοῦ ποιητοῦ. Ἐπειδή ό Όμηρος μέγας και θεσπέσιος ύπο των αργαίων δνομάζεται, οἱ κριτικοὶ ἐνόμισαν, ὅτι οὖτος ὁ μέγας παρὰ τοῖς άρχαίοις ποιητής ώφειλεν έχειν πάσας τὰς άρετάς, όσας οί μεγάλοι των νεωτέρων γρόνων ποιηταί επιδειχνύουσιν. Ούγί δικαίως. Διότι δ μέγας των δμηρικών χρόνων ποιητής ίσως οὐκ ἦν ίκανός, ὅπως σχέδιον (ἐν τῆ ὑποθέσει, ὅτι οἰ περί τον Lachmann ήμαρτημένον ήδύναντο αποδείξαι) ύποτυπώση και όπως την ύλην ούτως επιτηδείως διατάξη, ώς νεώτερος ποιητής. Διότι έν μεν τοίς νεωτέροις χρόνοις τὸ πνεύμα της διατάξεως της ύλης λίαν ανεπτύηθη, εν τοίς δμηρικοίς διως, ώς έκ της φύσεως της επογης εικάζομεν, ην λίαν ασθενές. Ὁ ποιητής ἐπειράθη μέν τοῦ ἔργον, αλλ' ζοως έν τισιν απέτυχεν. Ίσως δε και δ μέγας της ύλης όγκος ούτως εδάμασε τὸ πνεύμα τοῦ ποιητοῦ, ώστε οὖτος οὖκ ήδυνήθη, ίνα τὰ ἔπη εἰς μείζονα ένότητα ὑποβάλη.
- 7) Εἰς τὴν ἔλλειψιν τοῦ ἔθους καὶ τὴν στέρησιν τῶν μέσων πρὸς διόρθωσιν. Οἱ περὶ τὸν Wolf ἀποφαίνονται, ὅτι ἐφ' Ὁμήρου ἡ γραφὴ ἄγνωστος ἦν, ἡ δ' ἄγνοια ταύτης ἐπιτρέπει τῷ Ὁμήρω πλείονα άμαρτήματα, ἢ ἡ γνῶσις αὐτῆς. ᾿Αλλ' ὁ ποιητής, καίπερ τὴν γραφὴν γινώσκων, ὅμως οὐτε τὸ ἔθος τοῦ διορθοῦν, οὐτε τὰ τῆς διορθώσεως μέσα πρόχειρα εἶχεν, ὡς οἱ νεώτεροι ποιηταί, οἱτινες οἱονεὶ τῆ συμβουλῆ τοῦ Ὁρατίου ἑπόμενοι μακρὸν χρόνον πρὸ τῆς ἐκδόσεως διορθοῦσι τὰ αὐτῶν ποιήματα καὶ μετὰ τὴν ἔκδοσιν οὐ παύονται τὸ αὐτὸ πράσσοντες. Πρὸς δὲ οἱ ἀρχαῖοι ἤδη εἰκασαν, ὅτι ὁ Ὅμηρος βραδύτερον παρενέβαλεν ἐν τοῖς ἔπεσι μέρη, ἄπερ, ὡς εἰκός, μετὰ τῶν ἄλλων μερῶν οὐκ ἡδύναντο ἐπιτυχῶς συναρμοσθῆναι.
- 8) E iς τὰ μέσα τῆς διαδόσεως τῶν ἐπῶν. "Αν δεχ9ωμεν, ὅτι τὰ δμηρικὰ ἔπη αἰωνας διὰ στοματικῆς

παραδοσεως κατέρρεον, θαυμάζομεν, ὅτι ταῦτα οὐ πλείονα ξήγματα καὶ μείζονας ἀνωμαλίας καὶ ἀντιφάσεις περιέχουσιν. ᾿Αλλά, καὶ εἰ τὰ ἔπη ἐξ ἀρχῆς ἐγράφησαν, ὡς πιστεύομεν, πάλιν τὰ τοιαῦτα ἐξηγοῦνται. Διότι, ὡς ἐν τῷ δευτερῳ βιβλίῳ ἐδείχθη, τὰ ἔπη διεφθάρησαν ὑπὸ τῶν Ὁμηριδῶν, τῶν ἑραψωδῶν, τῶν Πεισιστρατιδῶν, τῶν σοφιστῶν, τῶν κριτικῶν καὶ ἑρμηνευτῶν.

9) Εἰς φαινόμενα άμαρτήματα, ἢ εἰς τὴν παρανόησιν τῶν όμηρικῶν ἐπῶν. Διότι οἱ κριτικοὶ τοὺς ὁμηρικοὺς ἀνθρώπους κατὰ τὸν βίον τῶν δημοτῶν εῆς αὐτῶν ἐποχῆς κρίνοντες εὐρίσκουσιν άμαρτήματα ἐκεῖ, ἐνθα ὄντως οὐχ ὑπάρχουσιν. Πρὸς δὲ κατὰ πολλοὺς καὶ διαφόρους τρόπους παρανοοῦσι τὰ ὁμηρικὰ ἔπη, ὡς ἐν ὅλω τούτω τῷ βιβλίω δειχθήσεται. Παραδείγματος χάριν ὁ Lachmann τὴν ὁμηρικὴν φράσιν ὅρκια τέμνειν ἑρμηνεύων διὰ τοῦ σφάττειν ἀρνία ἀλίσκει τὸν ποιητὴν ἔνοχον ἀντιφάσεως, ἦς οὖτος ἀθῶός ἐστιν.

Τῶν ἐννέα δὲ τούτων κατηγοριῶν αἱ μὲν ἀνήκουσι τοῖς μύθοις, αἱ δὲ διὰ τὰς εἰρημένας αἰτίας τῷ ποιητῆ, καὶ αἱ πλεῖσται, εἰ μὴ πᾶσαι, τοῖς κριτικοῖς. Ἡμεῖς γε μόλις δυνάμεθα εὐρεῖν σπουδαῖόν τι ἀμάρτημα ἐκ τῶν ἀναριθμήτων, ἄπερ οἱ περὶ τὸν Lachmann δεικνύουσιν. Ἰσως λεπτῆς περὶ τὴν ποίησιν αἰσθήσεως στερούμενοι πλανώμεθα, ὅμως ἐρειδόμεθα ἐπί τινων ἀποδείξεων, ὧν καὶ τῷ ἡμειέρῳ ἀναγνώστη μεταδίδομεν. ᾿Αρχόμεθα δὲ κατὰ φύσιν ἐκ τῶν προοιμίων.

#### КЕФАЛАІОН В'.

Περί τῶν προοιμίων τῆς Ὀδυσσείας καὶ Ἰλιάδος.

Οἱ δεξάμενοι, ὅτι τὰ δμηρικὰ ἔπη εξ αὐτοτελῶν ἀσμάτων συνέστησαν, νομίζουσιν, ὅτι τὰ προοίμια αὐτῶν ὑπὸ Μιστριώτου Ἱστορ, τῶν ὁμηρ. ἐπῶν.

τῶν συναρμογέων ἐποιήθησαν 1). 'Αλλ', ὅσον ἡμαρτημένη ἡ ὑπόθεσις Πεισιστρατείου συναρμογῆς ἐδείχθη, τοσοῦτον ἀτοπος ἡ ἐκ ταύτης γεννηθεῖσά ἐστιν. Όμως, καίπερ ἀτόπου δειχθείσης τῆς πρώτης ὑποθέσεως, ἐξετάσωμεν τὰ προοίμια. Οἱ πλεῖστοι τῶν κριτικῶν ψέγουσι ταῦτα ὡς δῆθεν πάνυ ὀλίγα μέρη τῶν ἐπῶν προαγγέλλοντα 2).

Πρώτον οἱ ταῦτα ψέγοντες ὤφειλον ἀποδείξαι, ὅτι οἱ των όμηρικών χρόνων ποιηταί εν τοῖς προσιμίοις πάντα τὰ μέρη τῶν ποιημάτων προήγγελλον. 'Αλλ', ἐν ὧ οὖτοι ούδεμίαν απόδειξιν έγουσιν, όλως το έναντίον και έκ του καθ' όλου γαρακτήρος των Ιώνων καὶ εκ τής δμηρικής ποιήσεως ιδία αποδείκνυται. Εί ο Όμηρος ην Δωριεύς, ίσως ὤφειλε περιορισθήναι έν τοῖς διὰ τῶν προοιμίων προηγγελμένοις. Εὶ ὅμως οὖτός ἐστιν Ἰων, οἱ δὲ πολύλογοι Ίωνες καὶ τὰς ἀπωτάτω κειμένας ἰδέας διὰ λεπτοτάτων μίτων μετά της χυρίας υποθέσεως συνδέουσι, δικαίως θαυμάζομεν, ότι οἱ περὶ τὸν W. Müller, καίπερ παιτὶ σθένει την Ιωνικην των όμηρικων επών γένεσιν υποστηρίζοντες, όμως της τούτων φύσεως αμνήμονες γίνονται. Πρός δέ έν τοῖς ξμπροσθεν ήδη είδομεν3), δτι δ W. Müller τὰ ἀργαῖα ονό. ματα των διαφόρων της Ιλιάδος μερών θεωρεί ώς δνόματα τῶν ἀργαίων αὐτοτελῶν ἀσμάτων. Ταῦτα ὅμως εἰπών ὁ άνηρ ώφειλεν είναι απόλουθος. Διότι οὐδεν τούτων τῶν άσμάτων περιορίζεται έν τῆ ύλη, ὅση ὑπὸ τῆς ἐπιγραφῆς προαγγέλλεται. Ίσως πολλαί των ἐπιγραφων τούτων οὐκ αντιστοιχοῦσι πρὸς τὴν κατὰ βιβλία τοῦ Αριστάρχου διαί**φεσιν, ην νῦν ἔχομεν, ἀλλὰ τοῦτο οὐ κωλύει, ὅπως ὁ πλεο**νασμός δειχθη. Διότι τὰ πλεονάζοντα μέρη οὔτε τη ήγουμένη, οὖτε τῆ έπομένη ἐπιγραφῆ προσήμουσιν· π·χ ἐν ῷ ή του πρώτου βιβλίου επιγραφή εστι Λοιμός καὶ Μῆνις, δ Μυλλέρειος ποιητής άδει ταῦτα καὶ πρὸς τούτοις δμιλίαν της Θέτιδος και τοῦ Αχιλλέως, απόδοσιν της Χουσηίδος, ἔριδα τοῦ Διὸς καὶ τῆς Ἡρας, συμπόσιον τῶν θεῶν

Homerische Vorschule σελ. 164.
 B. Thiersch, Urgestalt der Odyssee, Königsb. 1821.
 W. Müller, Αὐτόθι 158.
 Σελ. 168.

καὶ ῷδὴν τῶν Μουσῶν. Τι λοιπὸν παθῶν ὁ Μυλλέρειος ἀοιδὸς οὐ περιωρίσθη ἐν τῷ θέματι αὐτοῦ; Εἰ ὁ W. Müller ἀποφαίνεται, ὅτι ἡ μῆνις τοῦ ἀχιλλέως οὐ περιλαμβάνει πᾶσαν τὴν ἐν τῆ Ἰλιάδι μυθικὴν ὕλην, ὤφειλεν ἀποδεῖξαι, ὅτι τὰ ἄσματα αὐτοῦ μόνον τὴν διὰ τῶν οἰκείων ἐπιγραφῶν προαγγελλομένην ὕλην περιέχουσιν. Οὐ μόνον δὲ ταῦτα, ἀλλὰ καὶ τὸ μικρότερον ὁμηρικὸν τμῆμα καὶ ἡ μικροτέρα ὁμηρικὴ φράσις περιέχει πλεονασμόν, ὡς τῷ τῶν Ἰώνων χαρακτῆρι συμπέφυκεν. Εἰ δ' οὕτως ἔχει, ὁ Ὁμηρος οὐ παρέβαινε τὴν ἰδίαν φύσιν, εὶ μὴ τοῦ κυρίου θέματος ἐξήρχετο;

Πρός δὲ δ δμηρικός Αημόδοκος σαφέστατα περί του ζητήματος μαρτυρεί. Οξτος άδει τὸ νείκος τοῦ 'Οδυσσέως καὶ 'Αχιλλέως 1), δ δ' 'Οδυσσεύς τοῦ ἄσματος απροασάμενος έπαινεῖ αὐτόν, ὅτι κατὰ κόσμον ἦσεν, ὅσσ' ἔρξαν τ' ἔπαθόν τε καὶ δοσ' ἐμόγησαν Άχαιοί²). ἀλλὰ νείκος τοῦ 'Οδυσσέως καὶ 'Αχιλλέως οὔτε πράξεις, οὔτε πάθη των Άχαιων ήδύνατο περιέχειν, εί δ αοιδός ματά την κρίσιν τοῦ W. Müller εν τῷ θέματι αὐτοῦ περιωρίζετο. Είτα δ αὐτὸς ἀοιδὸς ἀναδεξάμενος 3) ἆσαι τὸν δούρειον ίππον άδει τὸν ἐμπρησμὸν τῶν σκηνῶν, τὸν ἀπόπλουν τῶν Αχαιών, την κομιδήν του ίππου είς την ακρόπολιν, τάς απρίτους των Τρώων αγορεύσεις, την ύπο των Αχαιων πόρθησιν τῆς πόλεως, τὴν εἰσβολὴν τοῦ 'Οδυσσέως καὶ Μενελάου είς τὰ δώματα τοῦ Δηιφόβου καὶ τὴν ἐν αὐτοῖς μάχην 4). Έμελλε δ' έξακολουθησαι, εί μη τὰ δάκουα τοί Οδυσσέως την ώδην διέκοπτον. Έρωτωμεν λοιπόν τούς περί τὸν W. Müller, εἰ πάντα ταῦτα τῷ δουρείω ἵππω ανήπουσιν. Κατά τὸ μέτρον, δι' οὖ οὖτοι τὴν Ἰλιάδα καὶ την 'Οδύσσειαν εμέτρησαν, τη άληθεία οὐχί. Εὶ λοιπὸν τά μετά την απόρρησιν της μηνιδος πλεονάζουσι, τοῦτο αποδείχνυσιν, δτι ή Ίλιας εποιήθη εν εποχή, καθ ήν τοιούτοι πλεονασμοί συνήθεις ήσαν, καὶ οὐχὶ ἐπὶ Πεισιστράτου, ἐφ' οδ ήσαν ασυγχώρητοι.

Οδυσσ. Θ 75. 2) Αὐτόθι 590. 3) Αὐτόθι 492. 4) Αὐτόθι 500.

Είτα, εί τὰ προοίμια τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν οὐκ ἐποίησεν δ Όμηρος, άλλ' οί περί τον Πεισίστρατον, το ζήτημα μένει τὸ αὐτό, ή μᾶλλον ή λύσις αὐτοῦ δυσχερεστέρα ἀποβαίνει. Διότι δ μεν "Ομηρος ζισως διὰ τὴν φύσιν τῆς αύτοῦ ἐπογῆς οὐκ εἶχεν ἐπιτήδειον πνεῦμα, ὅπως πάντα τὰ μέρη των έπων εν τοῖς προσιμίοις προαγγείλη, ίσως μικρότερα έπη εποίησεν, ίσως ή πολλή και ποικίλη ύλη τὸ πνεύμα αύτοῦ εδάμασεν, οἱ περὶ τὸν Πεισίστρατον ὅμως, οί πάντα τὰ μέρη τῶν ἐπῶν ὑπ' ὄψιν ἔχοντες καὶ ἐπιτηδειότεροι (εὶ δὴ κατὰ τὸν Lachmann τοσαύτας συναρμογάς καὶ περιπλοκάς ἐποίησαν) τοῦ Ομήρου κατά γε ταύτην τὴν ιδιότητα όντες, ώφειλον ποιήσαι τοιαύτα προοίμια, οία οί περί τον W. Müller απαιτούσιν. Οι έταιροι τού Πεισιστράτου ζισως οὐα ήδύναντο μιμήσασθαι την δμηρικήν γλώσσαν, όμως διὰ τὴν φύσιν τῆς ἐποχῆς εἶχον, ἢ ώφειλον ἔχειν μείζονα τοῦ Όμήρου ἐπιτηδειότητα πρὸς ἀφαίρεσιν τῶν χυριωτέρων Ιδεών τοῦ Επους καὶ πρόταξιν αὐτών εν προοιμίω. Όμως υπάρχει τὸ εναντίον. Διότι ή μεν γλώσσα καὶ ύπ' αὐτοῦ τοῦ W. Müller 1) όμολογεῖται ώς όμηρική, ή δὲ μικρά περιοχή ψέγεται. Τοῦτο προδήλως ἀποδείκνυσιν, ότι τὰ προοίμια οὐχὶ ὑπὸ τῶν ἐταίρων τοῦ Πεισιστράτου, άλλ' ύπο τοῦ Όμήρου ἐποιήθησαν.

Πρὸς δέ, εἰ τὰ προοίμια τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν περιεκτικώτερα ἦσαν, ἡμεῖς γε ἦναγκαζόμεθα ὁμολογῆσαι, ὅτι ταῦτα ἐποιήθησαν ἐν χρόνοις, καθ' οῦς οὐχὶ ἡ φυσικὴ τέχνη, ἀλλ', εἰ δύναμεθα εἰπεῖν, ἡ τεχνικὴ τέχνη ἤκμαζεν. Καὶ δὴ εὐρίσκομεν φράσεις, ἃς οἱ συναρμογεῖς τῶν Πεισιστρατείων χρόνων οὖκ ἤδύναντο ἐμβαλεῖν ἐν μικροῖς προοιμίοις προωρισμένοις, ὅπως τὸν ἀκροατὴν εἰς ἀκρόασιν μακρῶν ἐπῶν προπαρασκευάσωσιν, ὡς ἐν μὲν τῆ Ὀδυσσεία τὴν φράσιν, νήπιοι, οῖ κατὰ βοῦς Ὑπερίονος Ἡελίοιο ἤσθιον, ἐν δὲ τῆ Ἰλιάδι τὴν, αὐτοὺς δ' ἑλώρια τεῦχε κύνεσσιν οὶ οὶ οὶ οὶ οὶ τε πᾶσι. Διότι οὖτοι ἀντὶ φράσεων, δὶ

<sup>1)</sup> Homerische Vorschule  $\sigma\epsilon\lambda$ . 64 "Die Homerische Sprache ist in beiden Proömien ziemlich treu gehalten."

ών οἶκτος πρός τοὺς Αγαιοὺς εγείρεται, ὤφειλον προτιμῆσαι Ιδέας έχ ιῶν κυριωτέρων μερῶν τοῦ ἔπους ἐξηγμένας. Εί καὶ τὰ προσίμια ταῦτα οὐ φαίνονται λίαν περιεκτικά. όμως, αν παραβληθώσι πρός πάντα τὰ άλλα μέρη τῶν επών, δσα ώς προεκθέσεις προωρίσθησαν, αριδήλως καταδεικνύονται εξογώτερα καὶ περιληπτικώτερα. Τοῦτο δὲ μαρτυρεί, δτι δ ποιητής προύθετο μέν, ενα ακρόασιν μακρών ἐπών προπαρασκευάση, όμως οὐκ ήθελησεν, ή οὐκ ηδυνήθη περιεπτικώτερα προοίμια ποιήσαι. Υπήρξαν γρόνοι, καθ' ούς οί φιλόσοφοι τω Όμηρω πάντα τὰ φιλοσοφικά συστήματα απέδιδον, νύν διατρέχομεν την εποχήν, καθ' ήν οί κριτικοί τὰ τῶν φιλοσόφων παθόντες ἀπαιτοῦσι παρά τοῦ ποιητοῦ πᾶσαν ποιητικήν τέγνην, ήν α ΰτοὶ ἐπινοοῦσιν. Οὐδεὶς δ' οἶδε, πότε οὖτοι μεταμελη. θήσονται, ώς εκείνοι. 'Αλλά μετά τὰς γενικάς ταύτας παρατηρήσεις είσελθωμεν είς είδικωτέραν έρευναν. Αργόμεθα δ' έμ τοῦ προοιμίου τῆς 'Οδυσσείας.

Ό Β. Thiersch νομίζει, ὅτι τοῦτο μόνον μιᾶ ἢ δυσὶ δαψωδίαις άρμόζει, καὶ δτι δηθεν ο τούτου ποιητής οὐκ ήθελεν ἆσαι πολλά τμήματα, ώς την Μνηστηροφονίαν, την τοῦ Τηλεμάχου είς την Πύλον και την Σπάρτην ἀποδημίαν, τὰ κατὰ τὸν Εύμαιον 2) κτλ. 'Αλλ' ὁ σοφὸς ἀνὴρ τέμνει είς τὸν δέκατον στίχον τὸ προσίμιον, ὅπερ προδήλως λήγει είς τον είκοστον πρώτον, ώς και αὐτος δ W. Müller 3) δμολογεῖ. Διὰ τὸ άμάρτημα δὲ τοῦτο δ B. Thiersch 4) εύρίσκει ἄτοπον, δτι ή Οδύσσεια ἄρχεται διὰ τῆς φράσεως, Ἐνθ' ἄλλοι μὲν πάντες, ὅσοι φύγον αλπὸν όλεθρον. 'Αλλά, και εί τὸ προσίμιον είς τὸν δέκατον στίχον έληγε, πάλιν καὶ τὸ μικρὸν τοῦτο τμημα τὰς πλείστας τῆς 'Οδυσσείας δαψωδίας προαγγέλλει. Διότι αί φράσεις πολύτροπον, μάλα πολλά πλάγθη, πολλών ανθρώπων ίδεν άστεα και πολλά δ' δγ' έν πόντω πάθεν, έν αξς τετράκις επαναλαμβάνεται τὸ

Urgestalt der Odyssee σελ. 53.
 Αὐτόθι σελ. 54.
 Homerische Vorschule σελ. 165.
 Αὐτόθι σελ. 55.

επίθετον πολύς, ίκαναί είσιν, δπως δείξωσιν, δτι ό ποιητής πολλάς και ποικίλας τοῦ 'Οδυσσέως συμφοράς τοῖς απροαταίς ασαι υπισγνείται. Επειδή όμως τούτο αριδήλως μέγρι τοῦ εἰχοστοῦ πρώτου ἐπτείνεται, περιλαμβάνει καὶ τὸν στίχον εἰς Ἰθάκην, οὐδ' ἔνθα πεφυγμένος ή εν α έθλων, εν ώ ποιητής προπαρασκευάζει τον ακροατην είς τας εν οίκω τοῦ ήρωος συμφοράς. Οί μη περιεκτιαὸν τὸ προφίμιον νομίζοντες ίσως πλείονας φράσεις περί τῶν ἐν Ἰθάκη ἀπαιτοῦσιν. ᾿Αλλὰ τὰ κατὰ τὸν Ὀδυσσέα τὸ σπουδαιότερον μέρος τοῦ ἔπους ἐστὶ καὶ τὸ ὄνομα τούτου τὸ ἔπος φέσει. Ὁ "Ομηρος οὖτε Πηνελόπειαν, οὖτε Τηλεμάχειαν εποίει. Τοῦ ποιητοῦ ή ψυχὴ ἦν πλήρης τῶν μινδύνων τοῦ πλανωμένου ηρωος, δν παντί σθένει άγωνίζεται σώσαι. 'Ο δ' εμβριθώς την 'Οδύσσειαν αναγνούς παρετήρησεν, δτι οί εν Ιθάκη κίνδυνοι οθτω μικροί τώ ήρωι φαίτονται, ώστε τούτους οίονει παίζων αποσοβεί. Διὰ τοῦτο προσηκόντως εἶπεν ὁ ποιητής ἐν τῷ προοιμίω, ούδ' ἔνθα πεφυγμένος ἦεν ἀέθλων. Καὶ ταῦτα μέν περί της περιοχής αὐτοῦ ίκανὰ ἔστωσαν.

Περὶ δὲ τῆς γλώσσης τοῦ προοιμίου ὁ August Jacob ¹) λέγει, ὅτι τὸ τετράκις ἐπαναληφθὲν ἐπίθετον πολὺς οὐκ ἔστι μὲν μεμπτόν, ὅμως οὐδὲ καλόν. 'Αλλ', ἐπειδὴ ἐνταῦθα οὐκ ἐξετάζομεν τὸ προοίμιον αἰσθητικῶς, ἀλλὰ κριτικῶς, οὐκ ἐνδιατρίβομεν, λέγομεν μόνον, ὅτι, εἰ οἱ περὶ τὸν Πεισίστρατον τοῦτο ἐποίουν, ὤφειλον δι' εἰδικωτέρων φράσεων τὰς συμφορὰς τοῦ 'Οδυσσέως δρίσαι. 'Ο δὲ Β. Thiersch ²) νομίζει, ὅτι τὸ ἐπίθετον πολύτροπος σημαίνει πανοῦργον (schlau). Ἐπειδὴ δὲ τὴν σημασίαν ταύτην μόνον ἄπαξ ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσι ³) καὶ ἄπαξ ἐν τοῖς καλουμένοις ὁμηρικοῖς ὕμνοις ¹) εὐρίσκει, εἰκάζει, ὅτι τὸ προοίμιον ὑπὸ τῶν ἡαψφδῶν ἐποιήθη. Τὸ ἐπίθετον ὅμως ἔχει παθητικὴν σημασίαν, δηλαδὴ σημαίνει τὸν εἰς πολλὰς γώρας τρα-

<sup>1)</sup> Ueber die Entstehung der Ilias und der Odyssee, Berlin 1856, σελ. 360. 2) Urgestalt der Odyssee σελ. 57. 3) Όδυσσ. Κ 330. 4) "Υμν. εἰς Έρμ. στίχ. 13.

πέντα, ώς αὐτὸς "Ομηφος ἑαυτὸν ἑφμηνεύει διὰ τῆς ἀναφορικῆς προτάσεως, ὅς μάλα πολλὰ πλάγχθη καὶ ἀκριβέστερον διὰ τῶν φράσεων, πολλῶν δ' ἀνθρώπων Ἰδεν ἄστεα, καὶ πολλὰ δ' ὅγ' ἐν πόντῳ πάθεν. Ἐν ταύτη δὲ τῆ σημασία καὶ ἀλλαχοῦ τῆς Ὀδυσσείας ἐχρήσατο ὁ ποιητῆς τοὶς ἐκ τοῦ τρέπειν παραγώγοις, δηλαδὴ τοὶς ὑπότροπος 1) καὶ ἀπότροπος 2). 'Αλλά, καὶ εἰ τὸ ἐπίθετον πολύτροπος εἶχε τὴν ὑπὸ τοῦ κριτικοῦ ἀποδιδομένην σημασίαν, πάλιν οὐκ ἀποδεικνύει, ὅ, τι οὖτος βούλεται. Διότι τῷ ποιητῆ οὐκ ἦν ἄγνωστος καὶ ἡ δεντέρα σημασία, ὡς δείκνυσι τὸ ἑῆμα παρατροπέειν 3) καὶ ἴσως τὴν ἐπεξηγηματικὴν πρόσασιν, ὅς μάλα πολλὰ πλάγχθη διὰ τοῦτο ἔθηκεν, ὅτι τὸ ἐπίθετον πολύτρο-πος ἐν τοὶς γρόνοις αὐτοῦ διπλῆν σημασίαν εἶχεν.

**Ω**σαύτως δ Β. Thiersch 4) νομίζει, δτι ή φράσις άρν ύμενος ην ψυχην ούκ έστιν δμηρική. Διότι δ ταύτην ποιήσας βούλεται είπειν σώζειν θέλω, εν ω τὸ ἄρννσθαι παρ' Όμήρω οθα έγει τοιαύτην σημασίαν. Διότι κατ' αὐτὸν τὸ ἄρνυμαι ἐν τοῖς όμηρικοῖς ἔπεσι σημαίνει πορίζομαι τι ή άγωνιζόμενος κτωμαί τι, δπερ ούα είχον. 'Αλλά τὰ χωρία, ὧν αὐτὸς δ κριτικός μνημονεύει, σημαίνουσι θέλω σώζειν. Οθτως δ Έκτωο λέγων άρνύμενος πατρός τε μέγα κλέος ήδ' έμον αὐτοῦ 5) οὐ νοεί, ὅτι πορίζει κλέος τῷ πατρί καὶ ἑαντῷ, ὅπερ ούκ έγουσιν. Διότι δ μεν Πρίαμος πρό τοῦ Τρωικοῦ πολέμου ήν εθαλεής και το κράτος αυτού μέγιστον έν τη μικρά 'Ασία, ώς έκαστος της 'Ιλιάδος άναγνώστης και της άρχαίας μυθολογίας είδημων γινώσκει. Ότι δ' δ Έκτωρ έφοβείτο, μη ἀπολέση (ἄρα ήθελε σώσαι) το κλέος, όπερ έν τῷ πολέμφ καὶ ἰδίως μετὰ την μῆνιν τοῦ Αχιλλέως ἐκτήσατο, αὐτὸς ἐν τῷ αὐτῷ μετὰ τῆς Ανδρομάγης διαλόγω δμολογεί. Διότι λέγει, δτι μαθών εσθλός είναι αίδείται τούς Τρώας και τας έλκεσιπέπλους Τρωάδας, εί ώς δειλός

<sup>1) &</sup>quot;Οθυσσ. Υ 332, Χ 35. 2) Z 372, 3) "Οθυσσ. Δ 465, 4) Αὐτόθι σελ. 57. 5) Ἰλιάθ. Ζ 446.

την μάχην φεύγει 1). Αλλως ξααστος παρατηρεί, ότι ένταῦθα μόνον περί σωτηρίας κλέους πρόκειται. Διότι τίς αλδείται, ότι ου πορίζει έαυτῷ κλέος; Ωσαύτως εν τῆ πρώτη της Ἰλιάδος δαψωδία 2) την αθτην σημασίαν έχει τὸ δημα άρνυσθαι. Ο Αχιλλεύς λέγει πρός του Αγαμέμνονα, ότι στρατευσάμενοι οὐδεμίαν κατά τῶν Τρώων αἰτίαν είχομεν, άλλ' άμ' έσπόμεθα, όφρα σύ γαίρης, τιμήν ἀρνύμενοι Μενελάω σοί τε, κυνώπα3). Έν ταθθα δ ήρως νοεί, δτι έστραιεύσατο, δπως την τιμην των Ατοειδών σώση. Διότι της Ελένης άρπαγείσης και μοιγενθείσης τούτοις ατιμία προσετρίβη. Τελευταίον εν τη φράσει, έπεὶ οὐχ ἱερήιον οὐδὲ βοείην ἀρνείσθην4), έγκειται ή έννοια τοῦ θέλω σώζειν. Διότι πρόκειται περί της σωτηρίας της ψυχης τοῦ Έντορος. Έγενετο δ' εἶδός τι έλξεως, ηπερ συχνάκις εν τη έλληνική γλώσση συμβαίνει. Ο Όμηρος βούλεται είπειν, δτι τοίς περί τὰ τείχη τῆς πόλεως τρέχουσι προύχειτο άθλον ή σωτηρία, ή ό όλεθρος της ψυχης του Έκτορος, ην ούτος ήθελε σώσαι, και ούχι ίερή ιον η βοείη. Ο ποιητης όμως απέδω το όημα αρνείσθην τοῖς περὶ άθλων άγωνιζομένοις, ἐν ῷ ἡρμοζε τῷ "Επτορι. 'Αλλά, καὶ εί' τις τὴν Ελξιν ἀποδοκιμάζει, οὐ μέγα κερδίζει. Έν τοῖς ἀγῶσιν ἡ ἐννοια τοῦ σώζειν καὶ ἡ τοῦ κτᾶσθαι συμπίπτουσιν. Διότι δ άγωνιζόμενος κατά γε την έλπίδα κέκτηταί πως τὸ άθλον, δπερ διὰ τῆς ἀποτυγίας απόλλυσιν. Δια την ημαρτημένην τοῦ ἄρνυσθαι εξήγησιν δ B. Thiersch οὐ δύναται ἐξηγῆσαι τὴν φράσιν ἄρννσθαι ην ψυχήν, εν ώ κατά την εξοημένην έρμηνείαν σημαίνει σώζειν τὴν αύτοῦ ψυχὴν ἢ τὴν ζωήν $^5$ ). Αλλ' ὑποτεθείσθω, δτι τὸ ξῆμα έχει σημασίαν μηδαμοῦ τῶν όμηρικῶν ἐπῶν εύρισκομένην. Τότε δή γενναται τὸ ζήτημα, εὶ ὁ "Ομηρος, δστις έν τοῖς χρόνοις τῆς δημιουργίας τῆς γλώσσης έζη, καὶ ἐφ' οὖ πολλαὶ βραδύτερον ἀπολεσθεῖσαι λέξεις καὶ σημασίαι λέξεων υπηρχον, ο Ομηρος, λέγομεν, ηδύνατο

<sup>1)</sup> Αὐτόθι. 2) Στίχ. 159. 3) Ἰλιάδ. Α 158. 4) Ἰλιάδ. Χ 160. 5) Αὐτόθι 161.

ταύτη τῆ σημασία χρήσασθαι, ή, ως δ B. Thiersch νομίζει. οἱ ὁαψωδοί, οἱ μόνον ὁμηρικὰς λέξεις καὶ σημασίας λέξεων δφείλοντες μιμεῖσθαι;

Τὸ δὲ προοίμιον τῆς Ἰλιάδος ψέγεται ὑπὸ τοῦ W. Müller 1), δτι δηθεν μόνον τρία ή τέσσαρα τμήματα τοῦ έπους ποραγγέλλει. Διότι πρός τοῖς άλλοις κατά τὸν κριτικότ ου περιέχει τὰς μετὰ τὴν διαλλαγὴν τοῦ Αγιλλέως δαψωδίας. 'Αλλά πρώτον, τίς ποιητής δφείλει, ίνα πάντα τά έπεισόδια εν τω προοιμίω προαγγείλη; Είτα, εί δ Όμηρος τὰ μετὰ τὴν ἀπόρρησιν τῆς μήνιδος προύλεγεν, ἐν τῆ άρχη του έπους την λίσιν του μύθου προύτασσεν. όπερ ούθεις ποιητής ποιεί. Τελευταίου, επειδή τὰ ποιήματα των ήρωικών γρόνων πάντων των λαών έγουσι παθητικόν χαρακτήρα, ό ποιητής ούκ ήδύνατο έν τῷ προοιμίω πραγγείλαι την απόρρησιν την μήνιδος και την διά τὸν φόνον τοῦ Εκτορος χαρὰν τῶν Αχαιῶν. Διότι οῦτω τὸ προοίμιον ἦν ἄλγους καὶ εὐφροσύνης μίγμα, ὅπερ καὶ την προσοχήν των απροαιών διασκεδάννυσι καὶ τὸ πάθος αὐτῶν καθαιρεί. Αἱ ψυγολογικαὶ λοιπὸν αὖται αἰτίαι ὑπηγόρευσαν τῷ ποιητῆ, ὅπως ἐν ἐκατέροις τοῖς προοιμίοις λέξεις πάθος διεγειρούσας συγκεντρώση. Ή δε συγκέντρωσις των αυριωτέρων σημείων του ποιήματος εν τω προοιμίω ανήμει τοις ποιηταίς αλλων αίωνων.

"Αν δέ τις παραβάλη το προοίμιον της 'Οδυσσείας προς το της 'Ιλιάδος, παρατηρεί πολλά ποινά σημεία την ταυτότητα τοῦ ποιητοῦ μαοτυροῦντα:

Μηνιν ἄειδε, θεά, οὐλομένην

\*Ανδοα μοι ἔννεπε, Μοῦσα, πολύτροπον,

η μυρί 'Αχαιοῖς ἄλγε' ἔθηχεν δς μάλα πολλὰ πλάγχθη, πολλὰς δ' ἰφθίμους ψυχὰς 'Αιδι πολλὰ δ' ὅγ' ἐν πόντῳ πάθεν ἄλγεα. προΐαψεν.

Τὸ δὲ πορούμιον τῆς Ὀδυσσείας περιεκτικώτερον τοῦ τῆς Ἰλιάδος ἐστίν. Ἡ αἰτία δμως ἔγκειται οὐχὶ ἔν τούτω, ὅτι ὁ ποιητὴς ἐν ἐκείνω πλείονας ξαψωδίας ἣ ἐν τούτω ὑπ' ὄψιν εἶχεν, ἀλλ' ἐν τῆ ὕλη αὐτῆ. Διότι τῆς μεν Ὀδυσσείας

<sup>1)</sup> Homerische Vorschule σελ. 158.

ή υπόθεσις περί εν πρόσωπον στρέφεται, ή δε της 'Ιλιάσος υπό την πρωτεύουσαν ένος προσώπου ιδέαν μέγα μέρος τοῦ πολυμεροῦς Τρωικοῦ πολέμου περιλαμβάνει. 'Αλλα ταῦτα μεν ίκανὰ ἐστωσαν. 'Ήδη δ' εἰσέλθωμεν εἰς την ἐξέτασιν τῆς ἐνότητος αὐτῶν τῶν ἐπῶν.

#### КЕФАЛАІОН Г'.

Περὶ τῆς ξνότητος τῆς 'Οδυσσείας.

Υπό πάντων των κριτικών δμολογείται, ότι ή Όδύσσεια, καίπερ την ποιητικήν άξιαν ήττων της Ιλιάδος οὖσα, δμως την ένότητα ταύτης υπερτερεί. Τούτου Ενεκεν σκόπιμον ενομίσαμεν, ίνα τη συμβουλη του Grote επόμενοι πρώτον την ενότητα της Όδυσσείας εξετάσαντες εκ των εύχερεστέοων είς τὰ δυσχερέστερα προβώμεν. Ό Wolf 1) εν τοίς Προλεγομένοις την 'Οδύσσειαν το έξογώτερον τοῦ έλληνικοῦ πνεύματος μνημείον δνομάζει και άλλαγοῦ δμολογεῖ, διι έν τούτω τῷ ἔπει οὐδὲν περιττεύει καὶ οὐδὲν λείπει2). Θ δε Grote 3) λέγει, ότι, εὶ μόνη ή Οδύσσεια εἰς ἡμας περιήργετο, ή περί της όμηρικης ένότητος έρις ουδέποτε έμελλεν έγερθηναι. Λιότι κατά την κρίσιν τοῦ μεγάλου άνδρος έξ αρχής μέχρι τέλους σημεία έσκεμμένης συναρμογής φαίνονται. 'Αλλ' δ σοφὸς Curtius 4) αμφιβάλλει καὶ περὶ τῆς ένότητος τούτου τοῦ ἐπους διὰ τὴν ἔλλειψιν ἐρευνών, οίας δ Lachmann εν τη Ἰλιάδι εποίησεν. Ελ δμως αφορμαλ

<sup>1)</sup> Proleg. ad Homer. σελ. 118 "De Odyssea maxime, cujus admirabilis summa et compages pro praeclarissimo monumento Graeci ingenii habenda est." 2) Praefatio (1795) σελ. 24 "Jam vero Odysseam nobis combara. In ea quod aburdare, quod deesse videri possit, nihil est; et quod est maximum, quocumque eam loco finieris, multum ad exspectationem legentis, plurimum ad integritatem operis desiderari sentias." 3) Μεταφρ. ὑπὸ Fischer II, 156. 4) Andeutungen über den gegenwärtigen Stand der Homer. Frage σελ. 25.

πρός ματατομήν της Όδυσσείας ύπηργον, οί ύπο της δόξης τοῦ Lachmann κεντρισθέντες μόλις ήδύναντο αποσγείν τοῦ έργου. Πρός δὲ δφείλομεν πρίνειν ἐπ τῶν ὑπαρχουσῶν ξρευνών. Διότι αι μελλουσαι ίσως τον λόγον του σοφού κριτικού κυρώσουσιν, Ίσως όμως καὶ τὸ ἐναντίον ἀποδείξουσιν. 'Αλλ' ού δεόμεθα των μελλουσων αποδείξεων. Διότι ίκανὸν ήμιν ἐστιν, ὅτι μέγρι τοῦδε μυριάδες ἀκροατῶν καὶ αναγνωστών και χιλιάδες κριτικών εν τη 'Οδυσσεία ενότητα εύρον. Τὸ δὲ όμηρικὸν ζήτημα οὔτε ώφελεῖται, οὔτε ζημιοῦται έκ λεπτοτάτων καὶ βεβιασμένων κριτικών παρατηρήσεων. Διότι όφείλομεν έχειν εν νῷ οὐχὶ τί καὶ τὰ ελάχιστα ἀναδιφῶσα πριτική εξρίσκει, άλλα τι ποιητής των δμηρικών γρόνων ηδύνατο ποιήσαι, όπερ τοις αύτου απροαταίς ώς τι συνεχές καὶ ένότητα έχον εφαίνετο. Τούτου δ' ὁ ποιητής τῆς Οδυσσείας, εἴπέρ τις καὶ άλλος, ἐπέτυχεν. Καὶ πάντες οἱ απροαταί, αναγνώσται και κριτικοί την του έπους ένότητα ωμολόγησαν καί, όπερ σπουδαιότατον, μετά την ύπο τοῦ Lachmann τομήν της Ἰλιάδος ού παύονται τὰ αὐτὰ όμολογοῦντες.

Αν τις ξαβριθώς την 'Οδύσσειαν άναγνώ, πανταχού εύρησει πρίπους τα διάφορα τοῦ μύθου μέρη αρρήπτως συνδέοντας. Ή συγκέντρωσις τοῦ ἐπαγωγοῦ ἐφ' ἑνὸς μόνου ήρωος, δστις ύφ' ένὸς πόθου κεντρίζεται και πρός τὸ αὐτὸ σημείον τείνει, αισθητή έστιν από τοῦ πρώτον μέγρι τοῦ τελευταίου της 'Οδυσσείας βιβλίου. 'Ο δ' 'Οδυσσεύς παρών η απών αείποτε πρό των δφθαλμών του αναγνώστου έρχεται και έκει, ένθα ό της διηγήσεως μίτος είς άπωτάτω κείμενα σημεία έλχεται, ή τοῦ πλανωμένου ήρωος μνήμη οὐχ έξαλείφεται, Πάντα τὰ πρόσωπα τῆς Όδυσσείας ὑπείχουσι τῷ φερωνύμω τοῦ ἔπους ήρωι, πάντα τὰ συμβεβηκότα, πᾶσαι αι πράξεις των ανθρώπων και πᾶσαι αι ενέργειαι των θεων σποπούσιν, δπως τον ήρωα από της παιρίδος, της Πηνελόπης και του Τηλεμάχου ἀπείρξωσιν ή πρός ταθτα προσπελάσωσιν. Όσονδήποτε καὶ αν φαίνηται τὸ ἐπαγωγὸν τὸ εντεθειμένον εν τη Πηνελόπη, τω Τηλεμάγω και τω Εὐμαίω, διως τουτο αριδήλως υποδεέστερον του έν τω Όδυσσεῖ ἐστιν. Διότι, εἴ τις τὴν συζυγικὴν τῆς Πηνελόπης ἀφοσίωσιν τιμῷ, τὴν πρὸς τὸν πατέρα τοῦ Τηλεμάχου ἀγάπην ἐπαινεῖ καὶ τὴν μεγίστην τοῦ Εὐμαίου πρὸς τὸν δεσπότην πίστιν θαυμάζει, ἀείποτε οὖτος ἔχει ὑπ' ὄψιν, ὅτι ταῦτα συμβαίνουσιν ἐν τῆ πλάνη ἐκείνου, πρὸς ὅν ἡ ἀφοσίωσις, ἡ ἀγάπη καὶ ἡ πίστις. Αὶ δ' ἀρεταὶ αὖται τῆς 'Οδυσσείας γίνονται αἰσθηταί, ἄν τις παραβάλη τὰ δευτερεύοντα τούτου τοῦ ἔπους πρόσωπα πρὸς τὰ τῆς 'Ιλιάδος, ἐν ἡ ὁ μὲν 'Αχιλλεὺς (δι' αἰτίας ἐν τῷ ἐπομένῳ κεφαλαίῳ ἀναπτυσσυμένας) μακρὸν χρόνον τῆς σκηνῆς ἀφίσταται, τὰ δὲ δευτερεύοντα πρόσωπα, ὡς ὁ Αἴας καὶ ὁ Διομήδης, ἔξοχα ἀναδεικνύονται.

Υπόθεσις της Όδυσσείας έστιν ὁ τοῦ Όδυσσεως νόστος είς την αύτου πατρίδα, ητις διά την μαπράν του ηρωος απουσίαν κατελήφθη ύπὸ στίφους αναιδών μυηστήρων πειοωμένων, όπως την βασιλείαν της Ίθάνης σφετερισθώσι, την σύζυγον τοῦ ἀπόντος ἀνακτος εἰς παραβίασιν τῆς συζυγικής πίστεως αναγκάσωσι και τον νίον αὐτοῦ κτείνωσιν. Μετά τινα προπαρασκευήν τὸ ἐπος ἄρχεται ἐκ τοῦ σημείου, εν ῷ ὁ ἥρως ὑπὸ τῆς νύμφης Καλυψοῦς κωλυόμενος ποροωτάτω της πατρίδος άφίσταται. 'Αφ' οδ δ' οδτος βοηθεία τῶν θεῶν τῆς νύμφης ἀπεσπάσθη καὶ τοὺς ὑπὸ τοῦ Ποσειδώνος παρασκευασθέντας αὐτῷ κινδύνους διέφυγεν, άφιανείται είς την νησον των Φαιάκων, οίτινες είρηνικόν καί άβρον βίον διάγοντες τον πόλεμον μόνον έκ των ασμάτων των αοιδων εγίνωσκον. Ο δε των Φαιάκων βασιλεύς 'Αλκίνοος φιλοφρόνως τὸν πλανώμενον ξενίσας καὶ τὰ κατ' αὐτὸν μαθών πέμπει εἰς τὴν Ἰθάκην. Ἐνταῦθα τὸ πρώτον ύπὸ τοῦ πιστοῦ Εύμαίου ξενίζεται, εἶτα τούτου ήγουμένου είς τὰ ἀνάπτορα πορεύεται, Ενθα εύρίσκει τοὺς μνηστῆρας τήν οὐσίαν ἀφειδώς καταναλίσκοντας, την σύζυγον είς γάμον αναγκάζοντας καὶ ταῖς δούλαις αναιδώς χρωμένους. Τοῦτο διεγείρει την χολην τοῦ ήρωος, δστις έντείνει την δολοπλόκον αύτοῦ φύσιν, δπως ώς οδόν τε βαρντέρας τοῖς αναιδέσι ποινάς επιθη. Η δε δολοπλοκία και ή ανδρία τοῦ 'Οδυσσέως, δι' δυ ή πόλις τοῦ Πριάμου ξάλω, ήσαν

ίκανά, δπως μετὰ τοῦ νέοῦ καὶ τῶν δύο πιστῶν δούλων τοῦ σκοποῦ ἐπιτύχη. Οὕτως ἐτελέσθη ἡ μνηστηφοφονία, μεθ' ἢν ὁ ἢρως τῇ συζύγῳ συναγάλλεται καὶ τελευταῖον εἰς τὸν ἀγρὸν ἀπέρχεται, ὅπως τὸν πατέρα, ὅν συχνάκις ἐν νῷ εἶχεν, ἰὂη. Οὕτως ἡ ἐκ λυπηρῶν ἐναρξις καὶ εἰς εὐφρόσυνα κατάληξις τοῦ ἐπους ἐπαινετή ἐστι καὶ ἀξία τοῦ ὁμηρικοῦ ὀνόματος φαίνεται.

'Αλλ', εὶ ή 'Οδύσσεια ἐν μόνφ τῷ μύθφ τοῦ 'Οδυσσέως περιωρίζετο, και τὰ εντελέστερα τῆς κριτικῆς μικροσκόπια ούκ ηδύναντο ανακαλύψαι εν τη ενότητι τοῦ έπους κηλίδας. Έν τῷ εἰρημένω δμως μύθω ενυφάνθη δευτερεύων τις, ή τοῦ Τηλεμάχου εἰς τε τὴν Πύλον καὶ τὴν Σπάρτην αποδημία. Ὁ μῦθος δ' οδτος εὐρύνων τὸ ἐπος αποδείαννσιν αὐτὸ ἐντελέστερον. Διότι ἐντεῦθεν δρμώμενος ὁ ποιητής την αναίδειαν των μνηστήρων είχονίζει καὶ τὸν τοῦ νίοῦ πρὸς τὸν πατέρα πόθον περιγράφων προπαρασκευάξει αὐτόν, ὅπως τῆς μνηστηροφονίας μετάσχη. ᾿Αλλ΄, εν ῷ ἡ σύνδεσις τῶν δύο τούτων μύθων ἡδύνατο παραγαγείν πολλάς και μεγάλας άνωμαλίας, ώς σπουδαιοιέρα άντίφασις επιδείκνυται μόνον ή έξης. Ο Μενέλαος εν τή τετάρτη δαψωδία 1) παροτρύνει τον Τηλέμαγον, ίνα Ενδεκα μέχρι δώδεκα ήμερων εν τη Σπάρτη ξενιζόμενος διατρίψη. Ο νέος όμως φοβούμενος, μη οἱ έταῖροι ἐν Πύλω ἀχθωνται, άρνεῖται2). 'Αλλ' εν τη 15η δαψωδία ευρίσκομεν αὐτὸν ἔτι ἐν Σπάρτη διατρίβοντα. Ἡ δ' ἐν τῷ μέσῳ παοεμπεσούσα διήγησις κατά τούς ύπολογισμούς των κριτικῶν ἐν 28 ἡμέραις ἐγένετο 3). Ὁ μὲν Grote 4) λέγει, ὅτι δ Τηλέμαχος ώφειλε μένειν εν Σπάρτη κατά τὸ χρονικόν τοῦτο διάστημα, ίνα αἱ πράξεις τοῦ νίοῦ εἰς χρονολογικὴν άρμονίαν πρός τὰς τοῦ πατρός ἐλθωσι καὶ ἀπορεί, ὅτι οὐ πλείονες τοιαθται άντιφάσεις εν τω έπει υπάρχουσιν. Ο δε Friedländer 5) αποδίδωσι τω ποιητή τοιαύτην ελευθε-

<sup>1)</sup> Στίχ. 588. 2) Αὐτόθι 598. 3) Mure, History of the language and Litteratur of ancient Greece I, 440. 4) II, 159. 5) Die Homerische Kritik von Wolf bis Grote σελ. 24.

ρίαν. Διότι προύποτίθησιν, ὅτι οὐδεὶς τῶν ἀμροατῶν ἠδίνατο νοῆσαι τοιαύτην ἀντίφασιν. 'Αλλ' ἐκάτεραι αἱ ἐξηγήσεις οὐ λίαν πιθαναὶ φαίνονται. Διότι ὁ ποιητής, εἰ τοῦτο ἀντίφασιν ἐθεώρει, τὴν δι' ὀλίγων στίχων ἄρνησιν τοῦ Τηλεμάχου παραλιπὼν ἑράδιως ταύτην ἀπέφευγεν. Διὰ τοῦτο νομίζομεν, ὅτι οὐχὶ ἀντίφασις, ἀλλ' ἐπιτυχεστάτη τῶν ξενιζομένων μίμησίς ἐστιν. Διότι οὖτοι λέγουσι μέν, ὅτι ἀναγκάζονται ταχέως ἀπελθεῖν, ὅμως συνήθως μένουσι πλείονα χρόνον, ἢ ὅσον ἐν ἀρχῆ ἔλεγον. Πρὸς δὲ ὁ ἀκροατὴς τῆς Όδυσσείας ἠδύνατο νοῆσαι, ὅτι ὁ νέος, καίπερ τὸ κατ' ἀρχὰς μακρὰν διατριβὴν ἀρνηθείς, ὅμως ἐκ τῆς περὶ τοῦ πατρὸς διηγήσεως παραχθεὶς διέτριψε παρὰ τῷ Μενελάφ μακρότερον χρόνον.

Κατά τὸν W. Müller 1) ὁ "Ομηρος ω φειλεν είπεῖν, τί ὁ Τηλέμαγος κατά τὸν χρόνον τοῦτον ἐν Σπάρτη ἐπραττεν. Διότι κατ' αὐτὸν ὁ ποιητής ήμέρας καὶ νυκτὸς παρακολουθεί τῷ ήρωι αύτοῦ. Τοῦτο δμως αὐστηρὰ ἀπαίτησίς έστιν, ην παρ' οὐδενὸς ποιητοῦ δίκαιον ἀπαιτεῖν. Ὁ δ' "Όμηρος παρακολουθεί μεν ενίστε τῷ ήρωι αύτοῦ, άλλά μόνον τῷ ήρωι τοῦ ἐπους, οὐχὶ δὲ καὶ τοῖς δευτερεύουσι προσώποις, ώς τῷ Τηλεμάχω. Διότι ἐρωτῶμεν τοὺς περί τον W. Müller, τί δ Ευμαιος προ της αφίξεως του 'Οδυσσέως: Τι οί 'Ολύμπιοι θεοί ἐπὶ τῆς πλάνης τοῦ ήρωος; Τι δη μετά την μηνιν αὐτὸς δ'Αχιλλεύς, δστις δ ήρως της 'Ιλιάδος έστίν, έπραττεν; 'Ο ποιητής δφείλει μνήσασθαι μόνον τῶν πράξεων τῶν ἄμεσον πρός τε τὸ κύριον πρόσωπον καὶ τὴν κυρίαν ὑπόθεσιν σχέσιν ἐχουσῶν. Διότι, εὶ οὖτος πάσας τὰς τῶν δευτερευόντων προσώπων πράξεις έπεγείρει περιγράψαι την τε τοῦ έπους ένότητα έλυε καὶ ούκ επετύγχανε τούτου, καὶ εὶ δέκα γλώσσας καὶ ἄρρηκτα στήθη είχεν. "Αλλως δ απροατής ευπόλως ενόει, τι δ Τηλέμαχος εν Σπάρτη Επρασσεν. Διότι δ ποιητής εν τη τετάρτη ξαψωδία 2) διὰ τῆς φράσεως, ὧς οἱ μὲν τοιαῦτα προς αλλήλους αγόρευον εδήλωσεν, ὅτι ὁ νέος ἐξη-

<sup>1)</sup> Homerische Vorschule σελ. 125. 2) Στίχ. 620.

κολούθει τὰ κατὰ τὸν πετέρα ἀκούων. Οὐκ ὀρθῶς δ' ὁ W. Müller¹) λέγει, ὅτι ὁ Μενέλαος τὴν παρ' αὐτῷ μακρὰν τοῦ Τηλεμάχον διατριβην ἀγνοεῖ. Διότι ἐν τῷ εἰρημένῳ χωρίῳ, εἰς δ' ὁ κριτικὸς παραπέμπει²), ὁ Μενέλαος ἰκανὴν τὴν διατριβὴν τῶν εἴκοσι καὶ ὀκτὼ ἡμερῶν νομίσας λέγει, ὅτι οὐκέτι τὸν νέον κωλύει θέλοντα ἀπιέναι. "Αλλως οὐκ ἐξηγεῖται καὶ ἡ ἔντονος τῆς "Αθηνᾶς πρὸς τὸν Τηλέμαχοι ὑπόμνησις, ἵνα τέλος τῆς Σπάρτης ἀπέλθη ³).

Πρός δὲ δ W. Müller λέγει, δτι οἱ ἐν τοῖς ἀνακτόροις τοῦ Μενελάου τελούμενοι γάμοι ἀπο τῶν ὀφθαλμῶν πάντων ἀφαιροῦνται καὶ οὐδεμία μνεία τούτων γίνεται. "Ισως οδτοι ήσαν περί τὸ τέλος. 'Αλλά, και εί εν τη ἀρχη ήσαν, ό ποιητής ούκ ήδύνατο, ίνα τὸν νέον Τηλέμαγον, οὖ ή Ψυγή των εν οίκω συμφορών πλήρης ήν και του πενθους διά την άγνοιαν της τύχης τοῦ πατρός μεστή, εἰς την μεγάλην εθθυμίαν διπλών γάμων είσαγάγη. ''Αλλως δ ποιητής είωθε λέγειν, τι δ ξενίζων έπραττεν εν τῷ χρόνω, καθ' δυ ξένος τις πρός αθτον ήλθεν, και εθθύς εισέρχεσθαι είς τα κατά τὸν ξενιζόμενον. Τοῦτο λίαν φυσικόν ἐστι, καὶ οἱ ποιηταὶ μιμούνται αὐτό, αν μή θέλωσι πόρρω τῆς αυρίας ὑποθέσεως πλυνασθαι. 'Αλλ' ύποτεθείσθω, ότι ό ποιητής ώφειλε συχυής μιείας ποιήσασθαι των γάμων. Αρά γε τοῦτο ἀποδείκνυσιν, ὅτι τὰ κατὰ τὸν Τηλέμαχον, ὡς ὁ W. Müller ἀποφαίνεται 5), αὐτοτελές ποίημα ἀποτελοῦσιν: Νομίζομεν όλως το έναντίου. Διότι δ μεν ποιητής τῆς Όδυσσείας εὶς τὸν ἡρωα αύτοῦ ἀφορῶν ἡδύνατο παραδραμείν γεγονότα μηδεμίαν πρός τον 'Οδυσσέα σχέσιν έχοντα, δ ποιητής δμως της Τηλεμαχείας ίσως ώφειλεν είπεῖν τι περί των γάμων, ών τελουμένων ό ήρως του μιπρού τούτου έπους έφθασεν.

Πρὸς δὲ ὁ W. Müller τὴν αὖτοτέλειαν τοῦ μύθου τῆς Τηλεμαχείας καὶ διὰ τῆς ἐπομένης ἀποδείξεως ἐνισχύει. Διότι παραβάλλων χωρίον τι τῆς πρώτης ἑαψφδίας πρὸς

<sup>1)</sup> Αὐτόθι σελ. 126. 2) Ὀδυσσ. 0 68. 3) Αὐτόθι 10. 4) Homerische Vorschule σελ. 123. 5) Αὐτόθι σελ. 124.

άλλο της πέμπτης ευρίσκει, δτι άμφότερα δμοίαν ύλην έγουσι καὶ ὅτι δῆθεν ὁ τὰ ἐν τῆ πέμπτη διηγούμενος οὐ γινώσκει τὰ ἐν τῆ πρώτη 1). Διότι ἡ ἀληνᾶ πάλιν τὴν πρός τὸν Οδυσσέα αδικίαν των θεων μέμφεται, εν ω ό Ζεύς εν τη πρώτη αὐτην κατεπράϋνε καὶ ὁ Έρμης την εντολην (;) έλαβεν, ίνα πρός την νύμφην Καλυψώ σπεύσας την περί του νόστου του ηρωος απόφασιν των θεων αγγείλη. ἀπορεῖ δ' δ ἀνὴρ διὰ τὴν βραδύτητα τῆς πρεσβεύσεως. Διότι την αlτίων ούτε τη βραδεία του Έρμου πρεσβεύσει, οὔτε τη ἀπειθεία της Καλυψοῦς δύναται ἀποδοῦναι. Εὶ μὲν τὸ πρῶτον, ἡ ᾿Αθηνᾶ ἄφειλε μέμψασθαι τὸν Έρμην, εὶ δὲ τὸ δεύτερον, ή θεὰ ἄφειλε μέμψασθαι τὴν άπειθήσασαν νύμφην. Πρός δὲ ὁ Ερμῆς ὤφειλε μέμψασθαι την Καλυψώ έχει, ένθα το δεύτερον επρέσβευσεν 2). Αὶ ἀπορίαι όμως αὖται καὶ ἀντιφάσεις ἀπορρέουσιν έξ ήμαρτημένης προϋποθέσεως. Διότι οδτος προϋποτίθησιν, ότι δ Έρμης εν τη πρώτη δαψωδία έλαβε την εντολήν, ίνα είς την Καλυψώ απέλθη. 'Αλλά πόθεν τοῦτο εξήγαγεν; Ή Αθηνά εν τη πρώτη δαψωδία μέμφεται τὸν Δία, ὅτι οὖτος, καίπερ πλείστων θυσιών παρά τοῦ 'Οδυσσέως τυχών, δμως ανέγεται μαχράν τούτου πλάνην 3). Ο θεός ομολογεί μέν. ότι τοῦ Οδυσσέως αμνήμων οὐκ εγένετο, όμως αὐτὴν τῆς δργης του Ποσειδώνος υπομιμνήσκει. Νομίζει, δ' ότι, εί πάντες οἱ ἄλλοι Θεοὶ τὸν τοῦ πλανωμένου νόστον ἀποφασίσουσιν,  $\delta$  δργισθελς παύσεται τῆς δργῆς  $^4$ ). Τούτου  $\delta$ επιτυγούσα ή Αθηνα καὶ προτείνασα, ίνα έπειτα τὸν Έρμην είς την Καλυψώ πέμψωσιν, είς την Ίθάκην ἀπέργεται 5). Τὸ ἐπειτα, ώς καὶ ἀλλαγοῦ παρ' ὁμήρω, σημαίνει μετ' ολίγον, ως όντως εν τη πέμπτη δαψωδία 6) γίνεται. Ποῦ λοιπὸν τῆς πρώτης ὁαψωδίας ὁ Έρμῆς ἔλαβε την εντολήν, ενα πρός την Καλυψώ ἀπέλθη; Η μόνη λέξις, εξ ής δ W. Müller, ώς δοκεί, την αποστολήν του Έρμοῦ ἐξάγει, τὸ ἐν τῷ λόγω τῆς ᾿Αθηνᾶς τάχιστά ἐστιν.

<sup>1)</sup> Ὁδυσσ. A 26—95 καὶ E 3—42. 2) Homerische Vorschule σελ. 127. 3) Ὁδυσσ. A 48—62. 4) Aὐτό $\theta$ ι 64—79. 5) Aὐτό $\theta$ ι 80—95. 6)  $\Sigma$ τίχ. 29.

Άλλὰ τοῦτο ἐνταῦθα ἔχει σημασίαν, οίαν τὰ κοσμητικὰ λεγόμενα ἐπίθετα. Ως δηλονότι ὁ ποιητης χρῆται ἐπιθέτοις, ἄπερ ἀναποσπάστους τῆς οὐσίας ἰδιότητας σημαίνουσιν, οὕτως ἐνταῦθα ἐχρήσατο τῷ ἐπιρρήματι τάχιστα, ὅπως τὴν ἀναπόσπαστον τοῦ Ἑρμοῦ ἰδιότητα τοῦ τάχους ἐκφράση. Ἐν ἄλλαις λέξεσιν ἡ Άθηνᾶ νοεῖ, ὅτι ἔπειτα δοθήσεται ἐντολὴ τῷ Ἑρμῆ, ὅστις τάχιστα αὐτὴν ἐκτελέσει. Άλλά, καὶ εὶ Άθηνᾶ ταχεῖαν τοῦ Ἑρμοῦ ἀποστολὴν ἐνόει, τοῦτο ἦν μόνον ἐπιθυμία τῆς θεᾶς. Διότι ὁ Ζεὺς μήτε τὸν χρόνον, μήτε τὸν τρόπον, καθ' ὅν ὁ πλανώμενος ἔμελλε νοστῆσαι, ὁρίσας κατένευσε μόνον τὸν νόστον αὐτοῦ. Άλλά, καὶ εὶ αὐτὸς ἕλεγεν, ὅτι τάχιστα τὸν Ἑρμῆν πρὸς τὴν Καλυψὼ πέμψει, πάλιν τοῦτο οὐκ ἔστιν ἀντίφασις. Διότι, ὡς καὶ ἐν τῆ Ἰλιάδι, ὁ ποιητης τὴν συνήθη τῷ Διὶ βραδύτητα ἐμιμήθη.

Τελευταΐον παρατηρούμεν, δτι τὸ ἐν τῆ πέμπτη δαψωδία χωρίον οὐ περιέχει ύλην δμοίαν πρός την της πρώτης. Διότι εν μεν τη πρώτη ή Αθηνα παρά του Διός του νόστον τοῦ 'Οδυσσέως πειραται ἐπιτυχεῖν, ἐν δὲ τῆ πέμπτη αίτει ταχείαν της υποσχέσεως εκτέλεσιν. Πρός δε ή θεά έν τη πέμπτη προϋποτίθησι τὸν Τηλέμαγον είς τε τὴν Πύλον καὶ τὴν Σπάρτην ἀποδημοῦντα καὶ διὰ τοὺς μνηστῆρας κινδυνεύοντα. Εὶ δ' ή Αθηνᾶ τὸν πατέρα ώς τοῦ Οδυσσέως επιλήσμονα μέμφεται, ούκ απορούμεν. Διότι έθος εστί ταις λίαν πεφιλημέναις θυγατράσι των Έλλήνων. ίνα μη διά παρακλήσεων, άλλα δι' έπανειλημμένων μομφών παρά τοῦ πατρὸς αἰτῶσιν, ό, τι συχνάκις ἐν γούνασιν αὐτων των θυγατέρων κείται. Διὰ τοῦτο δικαίως εγείρεται ή απορία τοῦ Διὸς λέγοντος, τέκνον ξιμόν, ποῖόν σε ἔπος φύγεν ξοπος δδόντων1). Την απορίαν λοιπόν τοῦ κριτικού λύει ή απορία αὐτού του Διός.

'Αλλ', εν ῷ αἱ ἀπορίαι αὖται τοῦ W. Müller εὐκόλως λύονται, εγείρονται ἄλλαι, ᾶς οἱ περὶ τοῦτον οὐ δύνανται λῦσαι. Διότι, εἰ τὰ κατὰ τὸν Τηλέμαχον ἀποτελοῦσιν αὐ-

<sup>1)</sup> Όδυσσ. Ε 22.

τοτελές ποίημα (έκ των τεσσάρων πρώτων δαψωδιών καλ μέρους της 15ης συνιστάμενου), πίπτομεν είς μείζονας δυσχερείας, η σσας οδτοι δι' ημαρτημένων προϋποθέσεων εξρον. Διότι πρώτον έν ταῖς δυσί πρώταις τῆς 'Οδυσσείας δαψωδίαις τίθεται ή βάσις της λύσεως του μύθου καὶ εν ταύταις είκονίζεται δ γαρακτήρ των μνηστήρων σπουδαίαν έν τῷ ἐπει θέσιν κατεγόντων. Εἶτα, ὡς παρατηρεῖ ὁ μέγας ἱστορικὸς Grote 1), οἱ τῆς Αθηνᾶς 2) καὶ τοῦ Εὐμαίου 3) ύπαινιγμοί περί των μνηστήρων προϋποτιθέασι τον άκροατην τὰ κατ' αὐτοὺς ἐκ τῶν πρώτων δαψωδιῶν γινώσκοντα. Πρός δὲ ἡ Αθηνᾶ λέγει τῷ 'Οδυσσεῖ, ὅτι ὁ Τηλέμαγος εἰς την Σπάρτην αποδημεί. Θεωρεί μεν νόθον το γωρίον τούτο δ W. Müller 4), όμως ούτω περιπεπλεγμένον μετά τοῦ άλλου μύθου ἐστίν, ώστε δυσμόλως ἐξοβελίζεται. Αρά γε οί την 'Οδύσσειαν είς δύο χωρίσαντες παρετήρησαν απριβέστερον τὸ τεγθέν τέρας: Τι τραγικόν ἢ τι κωμικόν ἢ τί ξπικόν περιέγει τὸ έπος τοῦτο; Νέος τις τῆς πατρίδος αποδημήσας, ενα τι περί τοῦ πατρός μάθη, άνευ πλάνης, άνεν συμφορών καὶ μηδέν διαπραξάμενος οἴκαδε ἐπανέργεται. Οὐδεὶς ποιητής ήδύνατο ἔγειν οὕτως ἄμουσον φαντασίαν, ίνα τοσούτον πεζήν ύλην ποιήση. Έπειδή δ' δ ήρωικὸς αίων οὐχὶ παιδάρια, άλλ' ἄνδρας ετίμα, ὁ χαρακτήρ τοῦ Τηλεμάχου οὐκ ήδύνατο γενέσθαι ήρως έπους. Ή δ' αποδημία αὐτοῦ τότε μόνον ποιητικόν χρωμα κτᾶται, εὶ τυγαίαν καὶ ὅλως ποιητικήν μετὰ τοῦ πατρὸς συνέντευξιν προπαρασκευάζει.

Λοιπὸν τὰ κατὰ τὸν Τηλέμαχον οὐ δύνανται ἀποχωρισθηναι τοῦ μύθον τοῦ Ὀδυσσέως. ᾿Αλλὰ ταύτης τῆς τομῆς ἀποτυχούσης δύναται ἄρά γε ἡ κριτικὴ μάχαιρα εἰς ἄλλα τοῦ ἔπους μέρη ἀχθηναι; Ἦσως ἠδύνατό τις θεωρησαι τὸν μῦθον τοῦ Ὀδυσσέως εἰς δύο διηρημένον, εἰς τὰς πλάνας αὐτοῦ καὶ εἰς τὰς ἐν Ἰθάκη παρὰ τῶν μυηστήρων ἕβρεις. ᾿Αλλὰ τοῦτο μόλις ἠδύνατο ἐπιτευχθηναι, εἰ εἰχο-

<sup>1)</sup> II, 159. 2)  $O\delta v\sigma\sigma$ . N 310 xal 375. 3)  $O\delta v\sigma\sigma$ . Z 41 xal 81. 4) Homerische Vorschule  $\sigma \epsilon \lambda$ . 125  $\sigma \eta \mu$ . 3.

μεν τὸν μῦθον καὶ οὐχὶ τὴν Ὀδύσσειαν. Νῦν ὅμως καὶ αὐτὸς ὁ Grote 1), ὁ τήν Ἰλιάδα εἰς ἸΑχίλλειαν ἢ ἸΑχιλληίδα και μικράν 'Ιλιάδα διαιρέσας, την τοιαύτην τομην αποδοκιμάζει. Διότι εν αὐτῆ τῆ πλάνη τοῦ ἡρωος τίθενται αί βάσεις των εν Ίθακη συμφορών. Παραδείγματος χάριν δ Πολύφημος 2) τοῦ 'Οδυσσέως καταρώμενος προλέγει τὰ ἐν 19 άκη. Έν γένει ή τοῦ 'Οδυσσέως πλάνη οθτω στενῶς μετά των εν οίκω συνδέεται, ώστε ούδεις του ένος μέρους απροασάμενος οὐκ ἐπιποθεῖ τὸ ἕτερον. Καὶ οὐ μόνον ἐνταῦθα, ἀλλ' οὐδ' ἀλλαγοῦ δύναται εύρεθῆναι σημεῖον, όπερ επιδεκτικόν τομής εστιν, ώς ό Grote 3) αποφαίνεται. Επειδή λοιπόν πασα απόπειρα τομής της Οδυσσείας αποτυγχάνει, αναγιαίως Επεται, δτι τὸ Επος Εχει Ενότητα, ήτις μόνον ψφ' ένὸς ποιητοῦ ἐπιτυγχάνεται. 'Αλλ', ἐν ῷ ταῦτα λέγομεν, δμολογούμεν, ότι είς την Οδύσσειαν πολλά Ισως άλλότρια στοιχεῖα εἰσέρρευσαν.

### ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Δ΄.

Περί τῆς ένότητος τῆς Ἰλιάδος.

Εὶ καὶ πάντες ὁμολογοῦσιν, ὅτι μέτρον τῆς ἐπιτεύξεως πάσης ἐνεργείας ἐστὶν οὐχὶ ἀπολύτως τὸ ἐπιτευχθέν,
ἀλλὰ τὸ ἐπιτευχθὲν σὺν ταὶς προβαλλομέναις εἰς τὴν
ἐπίτευξιν ὀυσχερείαις, ὅμως οἱ πλεῖστοι τῶν χριτικῶν
ὀλιγωροῦσι ταύτης τῆς ἀρχῆς ἐν τῷ ζητήματι τῆς ἐνότητος τῆς Ἰλιάδος. Λιότι νομίζουσιν, ὅτι αὕτη, εὶ τŷ
ἐνὸς ποιητοῦ ἐποιήθη, ὤφειλεν ἔχειν ἑνότητα ἴσην γε πρὸς
τὴν τῆς Ὀδυσσείας. ᾿Αλλ᾽, εὶ ἦν δυνατόν, ἵνα ἐκάτερα τὰ
ἔπη εἰς τοὺς μύθους, ἐξ ὧν συνέστησαν, ἀναλυθῶσι, καὶ ὁ
μέγιστος τῶν νεωτέρων χρόνων ποιητὴς ἐμελλεν ἀποφαν-

<sup>1)</sup> II, 161. 2) Όδυσσ. Τ 534. 3) Αὐτόθι.

θηναι, ότι οἱ τῆς Ἰλιάδος μῦθοι μόλις εἰς μείζονα τῆς ύπαργούσης ενότητα ύποβάλλονται. Διότι οἱ μεν μυθοι της 'Οδυσσείας περί εν μόνον πρόσωπον περιστρεφόμενος περιέχουσιν εν ξαυτοίς τον της ξνότητος άξονα, οἱ της Ἰλιάδος δμως είσιν άθροισμα είδήσεων πολέμου, οξ πάσας σχεδόν αί Έλληνίδες πόλεις μετασχοῦσαι ίδιον μῦθον, ίδιον ήρωα, ίδια συμφέροντα και τὰ παραπλήσια είγου. Ως δ οί Αγαιοί, ούτω καὶ οί Τρώες. Διὰ τοῦτο ύπῆργον πολλά έξοχα πρόσωπα την ενότητα τοῦ μύθον διασπώντα. Εξ δ' δ 'Αγαμέμνων είχε χαρακτήρα, οίος δ τοῦ 'Αχιλλέως, τὸ πρόβλημα ήν εθνολον και ή της ενότητος επίτευξις εφικτή. Διότι δ τῶν Αχαιῶν ἡγεμών τὰς ὑπὸ τοῦ ὁμηρικοῦ αἰῶνος τιμωμένας άρετας κεκτημένος ήν δ επιτηδειότατος του έπους ήρως. Έπειδή όμως ο μύθος παρέδω αὐτὸν ἐστερημένον χαρακτήρος έπικου ήρωος, ό ποιητής είς τὰς σχέσεις αὐτοῦ πρὸς τούς ύπ' αὐτὸν ἄνακτας ἀπιδών εξοεν, ὅτι ὁ Αγιλλεύς οὐ μόνον διὰ τὴν ἀνδρίαν ἔξοχον θέσιν εἶχεν, ἀλλὰ καί, ὅπερ πρός την πλοκήν τοῦ μύθον ἐπιτηδειότατον, ἐχθρικῶς πρὸς τὸν ήγεμόνα διέχειτο. Ἡ μῆνις γεννᾶ συμφοράς, ὧν τὰς πλείστας ό "Ομηρος εν αὐτοῖς τοῖς μύθοις εὖρεν. Οὕτως ανεπάλυψε μεν την ιδέαν την όλου τοῦ έπους δεσπόζειν δυναμένην, διμως ή βεβιασμένη τοῦ ἐπικοῦ ἡρωος εύρεσις είς τοσαύτας δυσχερείας τον ποιητήν ήγαγεν, είς δσας ή τοῦ πρώτου άξονος μηγανής τινος άντικατάστασις διά τινος των δευτέρων. Διότι και δ'Αχιλλεύς ξοτρατεύσατο ύπο τον Αγαμέμνονα καὶ οἱ άλλοι άνακτες οὖκ ἦσαν μέν Ἰσοι πρός αὐτόν, ὅμως οὐκ εἶχον πρός τοῦτον, ὡς ὁ τῆς Ὀδυσσείας Τηλέμαχος πρός τὸν 'Οδυσσέα. Ο Αΐας δη καὶ δ Διομήδης μεγάλην ανδρίαν έχοντες καί, ώς είκός, πολλά καὶ μεγάλα διαπραξάμενοι την προσήκουσαν αύτοις θέσιν έν τοῖς μύθοις κατεῖχον. Ὁ δ' Ὀδυσσεύς μεγάλην ανδρίαν καὶ πανουργίαν κεκτημένος ούτως έξοχον θέσιν εν τοῖς μύθοις έσχεν, ώστε ηδύνατο ποιηθήναι καὶ όντως δλόκληρον έπος εποιήθη. Πρός τούτοις εν τοῖς μύθοις τῆς 'Οδυσσείας ελιονίζετο ή πλάνη ένὸς μόνου ήρωος μετα των έταίρων, οίτινες όντες υπήποοι ουδεμίαν έξοχον θέσιν κατεῖχον, εν δὲ τοῖς τῆς Ἰλιάδος πόλεμος, εν ὧ οἱ στρατευσάμενοι ἄνακτες μόνον ἐκουσίαν τῷ Αγαμέμνονι ὑποταγὴν τως είλον. Πόλεμος δὲ τῶν Τρωικῶν χρόνων σημαίνει ἄλλο, ἢ ὅ, τι νῦν. Διότι νῦν μὲν ἄρχει ὁ στρατηγός, τότε δ' ὁ ἀνδρειότερος. Ἡ δὲ ταπείνωσις τῶν χαρακτήρων πρὸς ἐπίτευξιν ἐνότητος διὰ τὴν φιλοτιμιάν τῶν τε Ἑλληνίδων πόλεων καὶ τῶν ἀπογόνων τῶν ἀριστευσάντων ἡρώων οὐκ ἦν ἡραδία.

Μόνος λοιπον ό τοῦ Αχιλλέως χαρακτήρ ἦν ἐπιτήδειος, όπως οθιω ποικίλην ύλην ύφ' ξαντόν δαμάση. Τούτον δ' Επέτυγεν δ θεσπέσιος ποιητής διά της απουσίας τοῦ ήρωος. Αύτη δὲ συνεβάλετο οὐ μόνον, ὅπως μὴ ὁ ἤρως τοῦ ἔπους διά της θέας αριστειών και μονομαγιών των άλλων ήρώων καὶ συμφορών των ιδίων φίλων ταπεινωθή, άλλα και πρός δάμασιν δίλης της ύλης. Διὰ τοῦτο οὐ ψέγομεν τὸν ποιητήν, ότι δ Αΐας και δ Διομήδης έξοχον θέσιν εν τῷ ἔπει λαμβάνουσιν, άλλ' επαινούμεν αὐτόν, ὅτι οὐ παρόντος τοῦ Αχιλλέως τούτους τοὺς ήρωας αριστεύοντας αναδείκνυσιν. Εὶ τοῦτο ἐγίνετο, ὁ τοῦ ἐπους ἡρως ἐταπεινοῦτο καὶ τὸ επαγωγόν εμερίζετο και διεσκεδάννυτο. Έν τοιαύτη δε μυθική ύλη ή απουσία του ήρωος ήν ου μόνον αναγκαία, άλλα και πιθανή. Διότι, εί δ Αγαμέμνων της μάγης άφίστατο, τὸ σπουδαιότερον, ὅπερ ἠδύνατο συμβῆναι, ἦν ἡ αποσύνθεσις τοῦ στρατοῦ τῶν Αχαιῶν διὰ τὴν ἔλλειψιν συνεκτικής δυνάμεως, του ήγεμόνος. Ούτε δ Διομήδης ήδύνατο αποστήναι. Διότι οδτος μη ών δργίλος δαδίως τάς τοῦ ἀγαμέμνονος είβρεις ήνείχετο. Οὐτε ὁ Ὀδυσσεύς. Διότι πανοίργος ών τω ήγεμόνι είπετο. Οί δε τοιούτοι γαρακτήρες οὐ δαδίως δργίζονται. Οὔτε δ Νέστωρ. Διότι οὖτος συνετός γέρων ών της μάχης οὐκ αφίστατο και ταῦτα τῶν συμμάχων κινδυνευόντων. Πρός δὲ συνετός γέρων οὖκ ἦδύνατο γενέσθαι ήρως ήρωικοῦ έπους. Μόνος λοιπον δ Αχιλλεύς είχε τον επιτηδειότατον χαρακτήρα, ὅπως ὑφ' ξαυτὸν πάσαν την μυθικήν της Ἰλιάδος ύλην δαμάση.

"Αν δ' αναλύσωμεν τον χαρακτήρα τοῦτον, ευρίσκομεν στοιχεῖα, απερ αναγκαίως ώφειλεν έχειν ήρως έπους, οίον ή

Τλιάς. Διότι οδτος τοσαύτην ανδρίαν κέκτηται, ώστε πάντες μέν οἱ ἄλλοι τῶν Αχαιῶν ήρωες πρὸ αὐτοῦ κύπτουσιν, οί δ' έγθροι μηδ' αὐτοῦ τοῦ Έκτορος έξαιρουμένου ήττωνται. Μόνη ή τοῦ Αγιλλέως ανδρία ίκανή ἐστιν, ὅπως τοὺς Αχαιούς των συμφορών απαλλάξη και από των μεγίστων κινδύνων σώση. Έκαστος δ' ακροατής συνειδώς, ότι μόνη ή τοῦ Αγιλλέως μῆνις δεινών τοῖς Αγαιοῖς συμφορών πρόξενός εστιν, κατά τοῦ δργιζομένου δργίζεται πως. Έντεῦθεν δρμάται δ ποιητής, ίνα την ανδρίαν των άλλων πρώων ξπιδείξη και πρός το μέγεθος τοῦ φοβεροῦ "Εκτορος αντιπαραβάλη. Ποιητής τοιαύτην έλην έχων οδδαμοῦ άλλοθι ηδύνατο είκονίσαι τούς χαρακτήρας των άλλων ήρώων, ή έκει, ένθα ο θεσπέσιος Όμηρος επιτυχώς έπραξεν. Διότι εν τη Ἰλιάδι αἱ μάγαι τῶν Ἰλχαιῶν καὶ αἱ ἀριστεῖαι τῶν ήρωων τοσούτον ήσαν αναγκαία, όσον εν τη Όδυσσεία ή απεικόνισις της αναιδείας των μνηστήρων και ή της ασθενείας τοῦ Τηλεμάγου. Διότι, ώς ελλιπής ην ή 'Οδύσσεια, εὶ ὁ 'Οδυσσεὺς αἴφνης εἰς τὴν Ίθάκην ἐπανελθών εφόνενεν ανθρώπους, ών την αναίδειαν ό ακροατης ηγνόει, η ών η τιμωρία τῷ Τηλεμάχω ἐφικτη ην, ούτως ελλιπής ἦν ἡ Ἰλιάς, εὶ μὴ ἐν τῷ ἔπει τούτω φονικαὶ τῶν Αγαιών μάχαι, και άριστεῖαι και ἦτται των ἡρώων εἰκονίζοντο. Τότε δη δ ακρυατής την σχέσιν της ανδρίας τοῦ Αχιλλέως πρός την των άλλων ήρωων μη γινώσκων ηδύνατο κατά φρένα καὶ κατά θυμόν είπεῖν, τί παθών δ ποιητής άνθρωπον μηδέν των άλλων διαφέροντα υμνησεν; την μέγα τι, δτι Αχαιός ήρως Τρώα έκτεινεν; Τοιούτων πράξεων μεστή έστιν ή Ίλιάς, όμως οὐκ ἐποιήθησαν Ισάοιθμα έπη. Διὰ ταῦτα ἦν ἀναγκαῖον, ἵνα ὁ Εκτωρ ιῶν τειχών της πόλεως έξελθών αριστεύση, οί δ' Αχαιοί καὶ τὰς τελευταίας αὐτῶν δυνάμεις ἐξαντλήσωσι καὶ πρὸς τὸν ανδρεῖον Έκτορα αντιπαραβάλωσιν. Διότι ὁ Έκτωρ ἐστὶ τὸ τῆς ἀνδρίας μέτρον, οὖ πάντες μὲν οἱ Αχαιοὶ ἡττῶνται, μόνος δ' δ 'Αχιλλεὺς ἐξέχει. 'Αλλὰ τὸ μέτρον τοῦτο τῆς δόξης δ ήρως τῆς Ἰλιάδος διὰ τοῦ ἰδίου μώμου ἐπτήσατο, ώς δ ήρως της 'Οδυσσείας του θρίαμβου της τε ανδρίας

καὶ πανουργίας αὐτοῦ διὰ τῆς οἰκιακῆς ἀτιμίας ἠγόρασεν. Το δὲ ποιητὴς ἠνέχθη, Ἱνα τὸν ῆρωα αὐτοῦ ψεγόμενον ἰδη, ὅπως αὐτῷ τὴν τῆς δόξης ὁδὸν προπαρασκευάση. ᾿Αφ᾽ οὖ δ᾽ οἶτος διὰ τῆς ἀκαμψίας τοῦ ῆρωος ἐπέτυχεν, Ἱνα τὴν ὑπεροχὴν αὐτοῦ πρός τε τοὺς ᾿Αχαιοὺς καὶ Τρῶας καταδείξη καὶ τοὺς χαρακτῆρας τῶν ἄλλων ἡρώων εἰνονίση, ἀναλαμβάνει αὐτόν, ὅπως τὸν ἐκ τῆς ἀκαμψίας μῶμον ἀποτρίψη, ὅπερ καὶ κατὰ τὴν ὁδὸν τῆς πραγματείας κατὰ σμικρὸν ἐποίει. Ἡ εὐγένεια ὅμως τοῦ χαρακτῆρος τοῦ ῆρωος εἰκονίζεται ἐν τοῖς φυσικοῖς αἰτῆς χρώμασιν, ὅτε οὖτος ἀπηλλάγη τῆς μήνιδος, ἡν ἐπιτυχέστατα ὁ ποιητὴς ἐκ τῆς ψυχῆς τοῦ ῆρωος ἐξώ-θησεν.

Έκ τῶν εἰρημένων λοιπὸν δῆλον γίνεται, ὅτι αὖτοὶ οἱ μύθοι, εξ ων ή Ἰλιάς συνέστη, στοιχεῖα διασπάσεως τῆς ένότητος ούτω τη ύλη συμπεφυκότα περιείγον, ώστε είς μείζονα της ύπαρχούσης ενότητος ούκ ηδύναντο ύποβληθήναι. Ο ημέτερος Αριστοτέλης είπων, ότι τὰ δμηρικά έπη συνέστησαν, ώς ενδέχεται άριστα, απείδεν, ώς δοκεί, είς την δυσχέρειαν της ύλης. Οι πλείστοι όμως των νεωτέρων αριτικών οὐ προσέσχον τὸν νοῦν ἐπιμελώς τῆ μυθικῆ ύλη, άλλά, καίπερ ειδότες, ότι δ Όμηρος μόνον μεταμορφωτής καὶ διακοσμητής της μυθικής ύλης έστίν, όμως κρίνουσιν αὐτόν, ώσεὶ ἀπηλλαγμένος πάσης δυσχερείας ήν. Οδτοι αποφαίνονται μέν, δτι ή μηνις τοῦ Αχιλλέως ούχ ίκανή εστιν, όπως την ύλην της Ιλιάδος ύφ' έαυτην δαμάση, όμως οὐ λέγουσιν, ίσως οὐδὲ ἐσκέφθησαν, τίς ιδιότης άλλου ήρωος πρός τοῦτο ἐπιτηδειοτέρα ἦν. Ἐνταῦ θα διως τοῦ λόγου ελθόντας δύναται τις ερωτήσαι. Τίς τὸν ποιητην ηνάγκασεν, ίνα τοιαύτην ύλην πρός ποίησιν ένος έπους επιχειρήση; Ούτος ή όλως ώφειλεν αποσχείν ύλης, ούσης μεν άλλως ποιητικής, όμως μη περιεχούσης στοιχεῖα ένότητος, η περιορισθηναι εν μικροτέρω κύκλω, πιχ ποιησαι μόνον 'Αχίλλειαν δυναμένην έχειν ένότητα ίσην γε πρός την Οδύσσειαν. Ἡ ἀπορία αθτη φαίνεται ήμιν σπουδαία, δίμως άφορα την του ποιητού θέλησιν, ης τας άφορμας οὐ δά-

διον πάσας ανακαλύψαι. 'Αλλ' δ Otfr. Müller 1) δύο αλτίας πρός μείζονα έκτασιν τοῦ πρώτου μέρους τῆς Ἰλιάδος εύρίσκει. Πρώτον δ ποιητής κατέχεται ύπὸ τῆς ἐπιθυμίας, ίνα πάσας τὰς τῶν Αχαιῶν πράξεις εἰς τὸ ἔπος αύτοῦ ἐμβάλη καὶ ὑπὸ τὴν πρωτεύουσαν ἰδέαν ένὸς ἡρωος γενικήν τοῦ Τρωικοῦ πολέμου περιγραφήν δῷ. Εἰτα πρὸς τοῦτο συνεβάλετο καὶ ή τοῦ ποιητοῦ φιλοπατρία. Έν ὧ οδτος μετά την μηνιν του 'Αγιλλέως μεγίστας συμφοράς τοῖς Άγαιοῖς πειρᾶται άθροῖσαι, ὅμως φύσει ὑπὸ φιλοπατρίας αγόμενος οὐ ταπεινοῖ τοὺς Αγαιούς, αλλά καὶ ήττωμένους ἀριστεύοντας αὐτοὺς ἀναδεικνύει. Πρός δὲ αὶ ἀριστεῖαι τῶν ἡοώων, αἱ ἦτται τῶν ἀγαιῶν καὶ αἱ νῖκαι τοῦ "Επτορος ήσαν αναγκαΐαι καὶ αὐτῷ τῷ ποιητῆ τῆς 'Αγιλλείας πρὸς ήθοποιίαν τοῦ ἀχιλλέως, ώς ἐν τῆ Ὀδυσσεία αναγιαία ην ή περιγραφή της αναιδείας των μνηστήρων καὶ τῆς ἀσθενείας τοῦ Τηλεμάγου πρὸς ἡθοποιίαν τοῦ 'Οδυσσέως.

'Αφ' οὖ λοιπὸν διὰ τῶν εἰρημένων γενικῶν παρατηρήσεων ὑπεδείξαμεν τὰς δυσχερείας, ὰς αὐτὴ ἡ μυθυκὴ τῆς Ἰλιάδος ὕλη τῷ ποιητῆ παρεῖχε, μεταβαίνομεν εἰς τὴν ἀνάλυσιν ἑκάστης ἑαψφδίας, ὅπως τοὺς δεσμοὺς αὐτῆς μετά τε τῶν ἡγουμένων καὶ ἑπομένων δείξωμεν. Τὸ ἔργον ὅμως ἐστὶ μέγιστον. Διότι εὐφυὴς τοῦ ἔπους ἀναγνώστης σχεδὸν ἐν ἑκάστη ὁμηρικῆ φράσει δύναται ἀνακαλύψαι κρίκους ταύτην μετὰ τῶν μερῶν καὶ τοῦ ὅλου συνδέοντας. Ἐνταῦθα σημειοῦμεν μόνον πάνυ ὀλίγους, ὅπως τοῖς ἀπειροτέροις τῶν ἀναγνωστῶν τὴν ὁδὸν δείξωμεν.

"Αν τις εμβριθώς την 1ην της Ίλιά δος δαψω δίαν μελετήση, πανταχοῦ εὐρήσει ἄχνη της προθέσεως τοῦ ποιητοῦ, ὅπως μακρὸν ἔπος ἄση. Διότι αὕτη όμοιάζει πρὸς εὐρεῖαν καὶ ἐδραίαν κρηπίδα προωρισμένην, ἵνα ἐπ' αὐτης μέγας κολοσσὸς ἐποικοδομηθη. Καὶ δη ὁ ποιητης ἐπικαλούμενος την Μοῦσαν, ὡς ἐν πᾶσι τοῖς δυσχερέσιν αὐτοῦ προβλήμασιν, ὁμολογεῖ τὸ μέγεθος τοῦ ἔργου. Διότι ἄδει

<sup>1)</sup> Geschichte der griech. Literatur I, 86.

την μηνιν του Αχιλλέως, την ούλομένην, η μυρί Αχαιοῖς ἄλγε' έθηκεν. Διὰ τοῦ μυρία δ ποιητής ύπηνίχθη οὐ μόνον τὰς τῶν ἀχαιῶν ήττας, τὰ τῶν ἡρώων τραύματα, άλλὰ καὶ τὸν τοῦ Πατρόκλου φόνου. Εἶπε δὲ ταῦτα διὰ γενικῶν φράσεων, ὅπως μὴ τὴν λύσιν τοῦ μύθου εν τη ἀρχη προτάξη. Καὶ οὐ μόνον εκάστη φράσις τοῦ προοιμίου, άλλὰ καὶ πάντα τὰ μέρη όλοκλήρου τῆς πρώτης δαψωδίας περιέγουσιν ύποσγέσεις εκπλήρωσιν αίτούσας καί, οξίτως είπεῖν, αινίγματα λύσιν ζητοῦντα. Ή τοῦ Αχιλλέως μῆνις αἰτεῖ ἀναπούφισιν καὶ τὰ μυρία τῶν Αγαιών άλγη πραγμάτωσιν, ή από τοῦ πεδίου της μάγης άποχή 1) τοῦ Πηλείδου προαγγέλλει ήττας καὶ συμφοράς και αί πρὸς τὸν ήρωα τοῦτον τῆς Παλλάδος ὑποσχέσεις 2) ώφειλον ἐκπληρωθῆναι· ὁ Αγιλλευς οὔτε μάτην τὸν Έκτορα τοῖς Αγαιοῖς ἐπισείει 3), οἴτε μάτην τὴν μητέρα παρακαλεῖ4) · αύτη δ' οὐ μάτην ἐκ τοῦ βυθοῦ τῆς θαλάσσης εἰς την ακοστάτην τοῦ 'Ολύμπου κορυφήν αναβαίνει 5), οὔτε κενήν ό Κρονίων υπόσγεσιν δίδωσι και κατανεύει,

... οὐ γὰρ ἐμὸν παλινάγρετον οὖδ' ἀπατηλὸν οὖδ' ἀτελεύτητον, ὅ, τι κεν κεφαλῆ κατανεύσω  $^6$ )..

οὐτε κενοὺς ἡ Ἡρα φόβους † ἔχει. ᾿Αλλ', ἐν ῷ ὁ ποιητὴς τοιαῦτα καὶ τοσαῦτα πανηγυρικῶς πρὸ τῶν ἀκροατῶν αύτοῦ ὑπισχνεῖται, καὶ ἐν ῷ θεοί τε καὶ ἄνθρωποι ὑπισχνοῦνται, ἀπειλοῦσιν ἢ φοβοῦνται, καὶ ἐν ῷ οἱ ὁμηρικοὶ ἀκροαταὶ τεταμένοις ώσὶ πάντων τούτων τὴν ἐκπλήρωσιν περιμένουσιν, ὁ σοφὸς August Jacob 8) τὴν πρώιην ἡαψφδίαν αὐτοτελὲς ῷσμα θεωρεῖ. Διότι τοῦτο ἐκ τῆς ὀργῆς τοῦ ᾿Απόλλωνος καὶ τῆς ἔριδος τῶν δύο ἡγεμόνων ἀρχόμενον λήγει εἰς τὴν τῶν θεῶν εὐθυμίαν, μεθ' ῆν ἕκαστος ἀπέρχεται κοιμηθῆναι. ᾿Αναντιρρήτως τὸ μέρος τοῦτο τῆς Ἦλιάδος ἔχει ὁλότητά τινα καὶ τιμῷ τὴν κρίσιν τοῦ ᾿Αρι
Ἰλιάδος ἔχει ὁλότητά τινα καὶ τιμῷ τὴν κρίσιν τοῦ ᾿Αρι-

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Α 169 καὶ 341. 2) Αὐτόθι 213. 3) Στίχ. 242. 4) 394. 5) 499. 6) Αὐτόθι 526. 7) 558. 8) Ueber die Entstehung der Ilias und der Odyssee  $\sigma$ ελ. 159.

στάρχου, ὅτι οὖτος εἰς τοῦτο τὸ σημεῖον τὴν ἑαψφδίαν εχώρισεν. ἀλλὶ ἡ ὁλότης αὕτη ὁμοιάζει πρὸς τὴν τῶν μελῶν τοῦ σώματος π·χ πρὸς τὴν τοῦ ὀφθαλμοῦ, ἤ, ἐνα οἰκειότερον πρὸς τὴν ἡμετέραν ἑαψφδίαν εκφρασθῶμεν, πρὸς τὴν τῶν ποδῶν. Καὶ οἱ πόδες ἐχουσι μὲν ὁλότητά τινα, ἀλλὶ οὐ δύνανται ζῆν ἀνευ τοῦ ὅλου σώματος. Ἦρά γε ὁ σοφὸς Jacob ἐπεθύμει, ἐνα μηδὲν τῆς Ἰλιάδος μέρος βαθμόν τινα ὁλότητος ἔχη; Εὶ τοῦτο ἐν τῷ ἔπει ὑπῆρχε, τοῦτο οὐδεμίαν ἑνότητα περιεῖχεν, ἀλλὶ ἦν ἀσυναρτήτων καὶ ἀσυναρμόστων μυθικῶν παραδόσεων κυκεών. Διότι ἕκαστον ἔπος, ὡς πᾶσα πολυσύνθετος ἰδέα, περιέχει ἢ ὀφείλει περιέχειν πολλά τινα ὅλα, τῆ ὁλότητι ὅμως τοῦ ἔπους ὑπείκοντα καὶ ταύτη ὑπηρετοῦντα.

"Ισως ή 2η δαψωδία, ή ό των νηών κατάλογος, οθη ήρμοζεν έπει τας τελευταίας του Τρωικού πολέμου μάγας ελκονίζοντι. 'Αλλ' εύρισκόμεθα ούγλ εν ταῖς τελευταίαις, άλλ' έν ταῖς πρώταις τούτου τοῦ πολέμου μάγαις. Διότι, αν απίδωμεν, ως ο Otfr. Müller 1), είς τούς αναλικούς και τούς μεταγενεστέρους τούτων ποιητάς, παρ' οίς τὰ σπουδαιότερα τοῦ Τρωικοῦ πολέμου γεγονότα διετηρήθησαν, εύρισκομεν, δτι των Άχαιων είς την Τροίαν αποβάντων συνεπροτήθη μάχη, εν  $\tilde{\eta}$  ό Έπτωρ έπτεινε τὸν Πρωτεσίλαον. Τραπέντες όμως οἱ Τρῶες εἰς φυγὴν ὑπὸ τοῦ ἀχιλλέως διέμενον εν τοῖς τείχεσι μέχρι τῆς μήνιδος τοῦ ήρωος. Έπειδή δὲ τὰ τείχη ἀντεῖχον, οἱ ἀχαιοὶ τοῦ ἀχιλλέως ήγουμένου τὰς γείτονας χώρας καὶ νήσους ελεηλάτουν 2). Τοῦτο δὲ οὐ μόνον πρὸς τὸν δλον τῆς Ἰλιάδος μῦθον, άλλὰ καὶ πρὸς ὁητὰς φράσεις συμφωνεῖ. Ὁ Αχιλλεὺς διαρρήδην λέγει πρὸς τὸν Ὀδυσσέα, ὅτι ἐφ' ὅσον οὖτος ἐβοήθει τοῖς Άχαιοῖς, δ Έκτως οὖκ ἐτόλμα πέραν τῶν Σκαιῶν πυλών καὶ τῆς φηγοῦ προβῆναι3). Πρὸς δὲ ὁ "Ομηρος, καίπερ πολύ ἀρχαιοτέρους τοῦ Τρωικοῦ πολέμου μύθους διηγούμενος, καίπερ μνημονεύων πολλών πράξεων πρό τῆς

Geschichte der griech. Literatur I, 87. 2) Ἰλιάδ. Α 365. ᾿Οδυσσ.
 I 105. 3) Ἰλιάδ. I, 352.

μήνιδος τοῦ Αχιλλέως γενομένων, διμως περί προγενεστέρων μαγών σιωπά καὶ οὐ γινώσκει Αγαιόν τινα (πλην τοῦ είρημένου Πρωτεσιλάου) προ της ξριδος των ηγεμόνων φονευθέντα, οὐδὲ Τρῶα πλην τῶν ἐν εἰρηνικοῖς ἔργοις αἰγμαλωτισθέντων, τοῦ Αυκάονος, τοῦ Μήστορος καὶ τοῦ Τρωίλου 1). Έντεῦθεν πολλά καὶ μεγάλα συμπεράσματα έξάγονται. Ποῶτον, ὅπεο καὶ ἐξ άλλων ἐδείχθη, τὸ τμῆμα τοῦ Τοωικοῦ μύθου, τὸ μετὰ τὴν μῆνιν τοῦ Αχιλλέως, ἀδιάσπαστον ληφθέν μέγα τῶ ποιητῆ ποὸς ἐπίτευξιν τῆς ένότητος τοῦ ἐπους ἐβοήθησεν. Εἶτα ἀρδην ἀναιροῦνται οί λόγοι τῶν νομιζόντων, ὅτι πολλὰ τῆς Ἰλιάδος μέρη μᾶλλον προ της μηνιδος, η μετ' αθτην προσηκόντως έγουσιν. Καί τρίτον επιβάλλεται τῷ ποιητῆ τὸ καθῆκον, ὅπως μὴ τὸν απροατήν είς το μέσον μαχών αγάγη, ών τούς μαχητάς άγνοεῖ. Λοιπὸν ή ἀπαρίθμησις τῶν διαμαχομένων ἦν αναγκαία καὶ εν άρμοδίω τόπω ετέθη, ώς καὶ αὐτὸς δ W. Müller 2) όμολογεῖ. 'Αλλ' ὁ ἀνήρ, καίπερ τοῦτο όμολογῶν, ὅμως τὸν κατάλογον ώς αὐτοτελὲς ἆσμα νομίζων λέγει, ότι οί διασκευασταί τὸ προοίμιον τοῦ ἄσματος οὐ μετέβαλον. 'Αλλ' αί τοιαῦται ἐπικλήσεις καὶ άλλαγοῦ τῆς Ἰλιάδος εύρίσκονται 3), Ενθα διά πολλάς αλτίας οὐ δυναμεθα νοῆσαι αὐτοτελη ἀσματα. Ἐνταῦθα δ' ή ἐπίκλησις είς τὰς Μούσας ἦν ἀναγκαία. Λιότι τὸ ἔργον τῆς ἀπαοιθμήσεως ήν δυσχερές, και την δυσχέρειαν αυτός δ ποιητης δμολογεί. Ωσαύτως δ Otfr. Müller 4) ενόμισεν, δτι ή απαρίθμησις των 'Αχαιών και Τρώων ουκ έστιν δμηρική. Διότι κατά τὸν ἀνδρα τὸ μέρος τοῦτο τῆς Ἰλιάδος πρὸς τὰ λοιπὰ αύτῆς μέρη παραβαλλόμενον προδηλοτέρας άντιφάσεις παρέχει. 'Ισως είς τὸ τμημα τοῦτο της 'Ιλιάδος αντιφάσεις ελσέρρευσαν, αλλά θαυμάζομεν, ότι οθη υπάρχουσι πλείονες και μείζονες των ύπο των κριτικών δεικνυομένων. Διότι πρώτον δ'Ομηρος οὐ παρέλαβε παρά μύθων (διότι οὐδεὶς μῦθος οὐδεμιᾶς ἐποχῆς περιέγει κατάλογον

 <sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Φ 77. Ω 257.
 2) Homerische Vorschule σελ. 137.
 3) Ἰλιάδ.
 B 761. Λ 218, 508. Π 112.
 4) Geschichte der griech. Literatur I, 97.

ονομάτων) τον κατάλογον των νηων, άλλ' αὐτὸς έκ των μύθων τοῦτον εξήγαγεν, όπερ μέγα εἰς ἀντιφάσεις συνεβάλετο. Καὶ δεύτερον εἰς τὸν κατάλογον τῶν νηῶν, ὡς ἀλλαγοῦ ἤδη εἴοηται, βραδύτερον πολλὰ ὀνόματα εἰσέρρευσαν. Αλλά και αι άντιφάσεις, ας δ σοφός Offr. Müller ευρίσκει, φαίνονται προϊόντα παρανοήσεως. Παραδείγματος γάριν κατ' αὐτόν ἐστιν ἀντίφασις, ὅτι Μέγης ὁ τοῦ Φυλέως υίὸς εν μεν τω καταλόγω βασιλεύς του Δουλιχίου δνομάζεται, έν δὲ τῆ Ἰλιάδι βασιλεύς τῶν Ἐπειῶν 1). ᾿Αλλὰ τὸ ὄνομα Έπειοι σημαίνει οὐ μόνον τοὺς Ἡλείους, ἀλλὰ καὶ τοὺς αντικού της "Ηλιδος τας Έγιναδας νήσους οἰκοῦντας, ως δ Αρίσταρχος 2) παρετήρησε καὶ δ δμηρικός Gladstone 3) οὐ παρείδεν. Πρός δὲ κατὰ τὸν Otfr. Müller 4) οἱ τὸν κατάλογον των νηων ποιήσαντες ού διετήρουν εν τη μνήμη, ότι οί Βοιωτοί έπι του Τοωικού πολέμου εν Θεσσαλία ώπουν. 'Αλλ', ἐπειδή ὁ Πηνέλεως πολλαγοῦ τῆς 'Ιλιάδος μνημονεύεται 5), οί Βοιωτοί επί Τροίαν εστρατεύσαντο. Ἐπειδή δ' ούτως έχει, τὸ ζήτημα άφορᾶ την χώραν, εν ή ώκουν οί Βοιωτοί. 'Αλλά τὸ αὐτὸ άμάρτημα ή δύνατο ποιῆσαι καὶ δ "Ομηρος καὶ ἐκεῖνοι, οίτινες κατὰ τὸν κριτικὸν τὸν κατάλογον εποίησαν. Διότι καὶ εκείνος καὶ οὖτοι μετά τὰ Τοωικά έζησαν. Ποὸς δὲ ὁ Όμηρος ἐν τῆ Ἰλιάδι λέγει, ὅτι οί Βοιωτοί οἰκοῦσι παρά τῆ Ὑλη 6), ήτις καὶ ἐν τῷ καταλόγῳ Βοιωτική πόλις (δηλαδή παρά τῆ ἀιτική κειμένη) ονομάζεται Ωσαύτως δ κριτικός?) παρετήρησεν, ότι, εν ώ οί Αρκάδες, Περραιβοί και Μάγνητες εν τῷ καταλόγῳ επί Τροίαν στρατεύονται, ή καθαρά της Ἰλιάδος παράδοσις τας φυλάς ταύτας, αίτινες μακρον γρόνον Πελασγικαί διέμειναν, μετά τοῦ Αχαϊκοῦ στρατοῦ οὐ μιγνύει. Μνημονεύονται μέν τινες τῶν Πελασγῶν ὡς σύμμαγοι τῶν Τοώων 8),

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Β 627 ἐν παραβολῆ πρὸς N 632 καὶ Ο 519. 2) Lehrs, De Aristarch. stud. homeric. σελ. 231 "Δουλίχιον ἐλέγοντο δὲ καὶ οἱ ἐν τῷ Δουλιχίῳ Ἐπειοί, ὡς Ἐπαφρόδιτος παρατιθεὶς τὸν Ἰαρίσταρχον ἐπδεχόμενον οὕτω." 3) Frei bearbeitet von A. Schuster, Homerische Studien σελ. 2. 4) Αὐτόθι σελ. 95. 5) Ἰλιάδ. Ξ 496. Π 335, 340. N92. 6) Ἰλιάδ. Ε 708. 7) Αὐτόθι Ι, 96. Ἰλιάδ. Β 840.

αλλὰ τοῦτο οὐα ἀποδειχνύει, ὅτι πάντα τὰ Πελασγιαὰ φῦλα¹) σύμμαχα τῶν Τρώων ἦσαν. Διότι ὁ ᾿Αγαμέμνων πρὸ τῆς ἐπὶ Τροίαν στρατείας ὤφειλε πρῶτον τῶν ᾿Αραάδων καταπολεμῆσαι, εἰ δὴ οὖτοι Πελασγοὶ ὄντες τῆς στρατείας οὐ μετεῖχον. ᾿Αλλ᾽ αἱ τοιαῦται ἀντιφάσεις, καὶ εἰ ὄντως ὑπῆρχον, μᾶλλον τῷ Ὁμήρῳ ἀποδοτέαι, ἢ τοῖς διασκευασταῖς. Διότι ἐκεῖνος μὲν ἢδίνατο παραλαβεῖν ταύτας ἐκ τῶν ἀρχαίων μὐθων, οὖτοι ὅμως κατάλογον ὀνομάτων εἰς ἤδη ὑπάρχον ἔπος παρεμβάλλοντες ὤφειλον ἐπιμελῶς τὸν νοῦν εἰς τοῦτο προσέχειν.

"Ήδη έσται δ λόγος περί τῆς 3ης δαψωδίας. Δεξάμενοι, ότι πρὸ τὴς μήνιδος τοῦ Αχιλλέως οἱ Τρῶες πρὸς τούς Αχαιούς οθα ξμαγέσαντο, διείλομεν δμολογήσαι, δτι οδδε μονομαχία τοῦ Πάριδος καὶ Μενελάου εγένετο. Διότι μόνον τοῦ Αγιλλέως ἀπόντος οἱ Τρῶες ἐτόλμων τῶν τειχῶν έξελθείν και μονομαχήσαι. Πρός δε ή τοῦ Εκτορος δειλία, ήτις είς ύβρεις κατά τοῦ Πάριδος αναλύεται, μαρτυρεί, ότι ή μονομαχία μετὰ τὴν μῆνιν τοῦ Αγιλλέως εγένετο. Αφ' οδ δ' δ ποιητής εν τη δεντέρα δαψωδία τος δυνάμεις των τε 'Αχαιών και Τοώων ηρίθμησεν, εν τη τρίτη αντιπαρατάσσει αὐτὰς πρὶς ἀλλήλας. Έν ἀρχῆ ἤδη εὐρίσχομεν τούς Αχαιούς μένεα πνέοντας καὶ προθύμους άλλήλοις βοηθήσαι2). Τοῦτο ὑπομιμνήσκει ἡμᾶς τὰ ἐν τῆ δευτέρα δαψωδία, εν ή ή Αθηνα την αλγίδα εν χερσίν έχουσα εν δὲ σθένος ὧρσεν ἕκάστω καρδίη ἄλληκτον πολεμίζειν ήδε μάχεσθαι3). Έπειδη δ' ένταῦθα πρώτον τὰ εχθρικὰ στρατόπεδα, ώς εἰρηται, κατ' ἀλλήλων ἀντιπαρατάσσονται, των μέν Τρώων προμάχεται δ Πάρις 4), δι' ον δ πόλεμος, των δὲ Αγαιων δ Μενέλαος 5), ότε τὸν τὰ δίκαια τῆς ξενίας καὶ τὴν σύζυγον άρπάσαντα εἶδεν. Η δε μονομαχία παρέσχε τῷ ποιητῆ τὴν εὐκαιρίαν, ὅπως τά έχθοικά στρατόπεδα έγγυς άλλήλων άγαγών ου μόνον τον χαρακτήρα των μαγητών, άλλα και το άθλον, δι' δ

<sup>1)</sup> Αὐτόθι. 2) Ἰλιάδ. Γ 8. 3) Β 451. 4) Γ 16. 5) Αὐτόθι 21.

οὖτοι ἐμάχοντο 1), εἰπονίση. ᾿Αμφιβάλλομεν δ᾽, εἰ ἱστορικὸς τῶν νεωτέρων χρόνων τὸ μέρος τοῦτο τοῦ Τρωικοῦ πολέμου ἢδύνατο πρεῖττον περιγράψαι.

Ή δε 4η δαψωδία οθτως αλοθητώς μετά της ήγουμένης συνδέεται, ώστε δύναταί τις είπεῖν, δτι έν μέν τῆ τρίτη υπάργει ή πλοκή του επεισοδίου της μονομαγίας, εν δὲ τῆ τετάρτη ή λύσις. Διότι ἔβαλε μὲν ὁ Μενέλαος τὸν Πάριν καὶ εἶλκεν αὐτὸν πρὸς τοὺς Αγαιούς, ἀλλὰ τοῦ ἱμάντος της κόρυθος κοπέντος ό κινδυνεύων εσώθη. Λοιπόν ούτε Μενέλαος, ούτε ὁ Πάρις εφονεύθη. Τίς ὁ νικητής: Τίς αύριος της Ελένης έσται; Κηρύσσει μεν δ Αγαμέμνων εν τη τρίτη δαψωδία τον Μενέλαον νικητήν 2), άλλα τον λόγον αὐτοῦ μόνον οἱ 'Αγαιοὶ ἐπαινοῦσιν'). Έν μὲν τῆ τρίτη δαψωδία δ μύθος τοῦ ἐπεισοδίου σπουδαίως περιεπλέχθη, εν δε τη τετάρτη εκαστος περιμένει λύσιν. Ο Μελησιγενής ούκ ήδεῖτο, ΐνα εἰς τὴν ψεκτὴν τοῦ Εὐριπίδου μέθοδον, τὸν ἀπὸ μηχανης θεὸν (τοῦτο ἐν τῆ ἐποποιία ούχὶ κακία, άλλ' άρετή ἐστιν), καταφύγη. Καὶ δὴ ἐν τῆ τετάρτη δαψωδία δ Ζεὺς ἀποφαίνεται μέν ἐν τοῖς θεοῖς, δτι νίκη μεν άρηιφίλου Μενελάου4), δμως πέμπει την Αθηνάν, δπως τους Τρώας είς παράβασιν τών δραίων ώθήση 5). Πρός δὲ ή δαψωδία αίτη οίτω στενώς μετά της ήγουμένης συνδέεται, ώστε οί θεοί και περί των εν τη τρίτη γεγονότων βουλεύονται, καὶ τὸν Πάριν οὐχὶ διὰ τοῦ lδίου δνοματος, άλλα δια της αντωνυμίας τω 6) δνομάζουσιν. Οἱ Τρῶες λοιπὸν τὰ ὅραια παραβάντες οὐ μόνον τὸν Μενέλαον τιτρώσκουσιν 6), άλλὰ καὶ ἐπὶ τοὺς ἀχαιοὺς ξπέρχονται?). Η δ' ξπιορχία τούτων καὶ άλλαχοῦ τῆς Ἰλιάδος μνημονεύεται, ώς εν τῷ έπομένω κεφαλαίω έσται λόγος. Έπειδη δ' ούτως ή προς ελρήνην απόπειρα απέτυχεν, ξκαστος περιμένει μάχην. 'Αλλ' ηρίθμησε μέν δ ποιητής τάς δυνάμεις των τε Αχαιών και Τρώων, και τὸν χαρακτήρα των ήγεμόνων αὐτων περιέγραψεν, άλλ' ἆρά γε

<sup>1)</sup> Αὐτόθι 156. 2) Ἰλιάθ. Γ 457. 3) Αὐτόθι 461. 4) Ἰλιάθ. Ε 13. 5) Αὐτόθι 69. 6) Αὐτόθι 10. 7) Ἰλιάθ. Δ 140.

ἦσαν οὖτοι Ετοιμοι κατὰ πάντα πρὸς μάχην; 'Ο Ομηρος μηδεμίαν τῶν ἀκροατῶν ἀπορίαν ἀνεχόμενος τὴν τοῦ Αγαμέμνονος ἐπιπώλησιν προστίθησιν¹). Οὕτως ὁ ποιητὴς ἀπὸ τῆς δεντέρας ἡαψφδίας μέχρι τοῦ τέλους τῆς ἐπιπωλήσεως δι' ἀμιμήτου τρόπου τὰς δυνάμεις, τὸν χαρακτῆρα καὶ τὴν διάθεσιν τῶν ἐχθρικῶν στρατοπέδων εἰκόνισεν. Μετὰ ταύτην τὴν περιγραφήν, ὡς εἰκός, ἐναρξις τῆς μάχης²) γίνεται, πρὸς ῆν πόρρωθεν ὁ ποιητὴς τὸν ἀκροατὴν παρεσκεύασεν. Ἐν ταύτη οἱ Αχαιοὶ διατηροῦσι τὸν σιωπηλὸν αὐτῶν χαρακτῆρα³), ὃν ἐν ἀρχῆ τῆς τρίτης ἡαψφδίας ἐγνωρίσαμεν. 'Αλλὰ μετὰ τοσοῦτον μακρὰς περιγραφὰς καὶ μετὰ πλείστας τῶν διαμαχομένων ἀφορμὰς ἕκαστος περιέμενε σφοδροτέρας καὶ φονικωτέρας μάχας, ας ἐν

τῆ δαψωδία ταύτη ούχ εύρίσκει.

'Αλλ' ή 'Αριστάρχειος τομή οὐ κωλύει ήμας, ίνα εἰς τὴν 5ην δαψωδίαν είσελθόντες την έν ταις τρισί ήγουμέναις έγερθεῖσαν ἐπιθυμίαν ἡμῶν κορέσωμεν. Μακραὶ προπαρασκευαί προαγγέλλουσι μεγάλας καί φονικάς μάγας, ὧν τινας ενταύθα εύρίσκομεν. "Αξιον δε σημειώσεώς έστιν, ότι ενταύθα ἀριστεύει ὁ Διομήδης, ὅστις ἐν τῆ ἡγουμένη δαψωδία 4) ως δειλός έψέγθη. Η αριστεία αθτη του Τυδείδου οὐ μόνον τὴν ἐν τῆ ἡγουμένη δαψωδία σιωπὴν αὐτοῦ ἐξηγεῖ, ἀλλὰ καὶ τὴν ἐν τῷ μέλλοντι πανταγοῦ διαλάμπουσαν παροησίαν αὐτοῦ έρμηνεύει. Πρὸ τῆς μάχης σιωπά μεν δ ήρως, αριστεύσας όμως δικαίως τους φυγήν προτείναντας ελέγχει. Λοιπον ή δαψωδία αθτη δια των μαχών και της του Διομήδους αριστείας ου μόνον μετά των ήγουμένων, άλλά και μετά των έπομένων συνδέεται. Πρὸς δὲ ή εἰς τὴν μάχην ἀνάμιξις τῆς ᾿Αθηνᾶς ὅ), τοῦ  $^{"}$ Αρεως  $^{6}$ ) καὶ τῆς  $^{'}$ Αφροδίτης  $^{7}$ ) καὶ τὰ ἀτελῆ μέσα ἐξηγεῖ, οξς τέως δ Κρονίων πρός πλήρωσιν της αύτοῦ ύποσχέσεως έχρήσατο, καὶ προπαρασκευάζει την μετ' ολίγον αὐστηράν από τοῦ πεδίου τῆς μάχης ἀποτροπὴν τῶν θεῶν. Πρὸς

<sup>1)</sup> Στίχ. 223 — 419. 2) Αὐτόθι 422. 3) Αὐτόθι 429. 4) Ἰλιάδ. Δ 371. 5) Ε 1 καὶ 121. 6) Αὐτόθι 30. 7) Αὐτόθι 312.

τούτοις άξιον σημειώσεώς εστιν, ὅτι μόλις οἱ ᾿Αχαιοὶ ὑπὸ τῶν Τρώων ἡττήθησαν¹), καὶ εὐθὺς μνεία τοῦ ἀπόντος Ἦχιλλέως γίνεται²). Οὐ δυνάμεθα δὲ συχνοτέραν μνείαν αὐτοῦ ἀπαιτεῖν. Διότι τοιαῦται σκέψεις οὐχὶ ἐν τῆ φορῷ τῆς μάχης ἐπέρχονται, ἀλλὰ καθ᾽ ἡσυχίαν, ὅπερ καὶ ἐγένετο ἐν τῆ ἐννάτη ἑαψωδίᾳ.

Η δ' 6η δαψωδία συνδέεται μετά της προηγουμένης οὖ μόνον διὰ τῆς ἐξακολουθήσεως τῆς μάχης, άλλὰ καὶ διὰ τοῦ ἀριστεύοντος ήρωος. Καὶ ἐνταῦθα ὁ Διομήδης οὐ παύεται ἀριστεύων. Ὁ δὲ κόμπος 3), μεθ' οὖ οὖτος πρὸς Γλανκον τὸν Ἱππολόχου ἀγορεύει, οὐδόλως ἢδύνατο ἐξηγηθηναι, εί μη ή αριστεία αὐτοῦ προηγεῖτο. "Ανευ αριστείας δ εν τη τετάρτη δαψωδία μέτρια φρονών Διομήδης οὐκ ηδύνατο είπεῖν δυστήνων δέ τε παῖδες ἐμῷ μένει αντιόωσιν4). Εὶ μὴ ἡ ἀριστεία τοῦ ήρωος προηγεῖτο, δ "Ελενος ούτε πρός τον Αχιλλέα ηδύνατο αυτόν παραβαλείν 5), οὖτε ἔμελλε συμβουλεῦσαι τῷ Εκτορι, Ίνα διὰ τοῦ οίκτου της Αθηνάς, δι' ην δ ηρως ενίκα, τὸν ἄγριον Διομήδη της πόλεως απώσωσιν 6). Η έκτη δαψωδία συνδέεται καὶ μετά τῆς τρίτης. Διότι δ ἐκεῖ τὸ πεδίον τῆς μάχης καταλιπών 7) Πάρις, εντανθα έτι εν τῷ θαλάμφ ευρίσκεται 8), οἱ δὲ κατ' αὐτοῦ ψόγοι τοῦ τε "Εκτορος 9) καὶ τῆς Έλένης 10) προδήλως τὴν ἐν τῆ μονομαχία ἦτταν αὐτοῦ ύπαινίσσονται. Τελευταΐον παρατηρούμεν, ότι ή δαψωδία αίτη εστί προπαρασμενή τις είς τὸν θάνατον τοῦ Εκτορος. Διότι δ "Ομηρος είωθεν, ίνα τὸν χαρακτῆρα τῶν ἡρώων, οίτινες μέγα τι μέλλουσι πράξαι ή παθείν, πόρρωθεν διαγράφη. Τοῦτο καὶ ἐπαινετέον καὶ άξιον μιμήσεως νομίζομεν. Διότι δ απροατής ή αναγνώστης είς την παλαιάν μνείαν ώς είς παλαιάν γνωριμότητα άνατρέχει.

Ή δ' 7η δαψωδία μετὰ τῆς έπτης οὐ μόνον διὰ τῆς συνεχείας τῶν γεγονότων, ἀλλὰ καὶ αἰσθητῶς συνδέεται.

<sup>1)</sup>  $A\vec{v}\tau\acute{o}\vartheta\iota$  699. 2)  $A\vec{v}\tau\acute{o}\vartheta\iota$  788. 3)  $^3I\lambda\iota\acute{a}\vartheta$ . Z 126  $\varkappa$ ai  $\dot{\epsilon}\xi\tilde{\eta}\varepsilon$ . 4)  $A\vec{v}-v$   $\tau\acute{o}\vartheta\iota$  127. 5)  $\Sigma\tau\acute{\iota}\chi$ . 99. 6)  $\Sigma\tau\acute{\iota}\chi$ . 187, 269  $\varkappa$ ai 305. 7)  $^3I\lambda\iota\acute{a}\vartheta$ .  $\Gamma$  382. 8)  $^3I\lambda\iota\acute{a}\vartheta$ . Z 316. 9)  $A\mathring{v}\tau\acute{o}\vartheta\iota$  326. 10)  $A\mathring{v}\tau\acute{o}\vartheta\iota$  344.

Διότι εν μεν τη ηγουμένη ωμίλει ό Εκτωρ, ενταύθα δ' άργεται ό ποιητής διὰ τοῦ "Ως εὶπών 1). Εκεῖ ὅ τε Πάρις καὶ δ Έκτωρ ἀπησαν μέν τοῦ στρατοπέδου, ἀλλ' ἀεὶ πρὸς επάνοδον προπαρεσιενάζοντο η ωδενον, ενταύθα φθάσαντες της μάχης μετέχουσιν. "Αριστα δ' εποίησεν δ ποιητής, δτι εν τη απουσία του Έπτορος παρεμβαλών είδός τι μονομαχίας τοῦ Γλαύκου καὶ Διομήδους<sup>2</sup>) πᾶσαν μάχην ἀπέφυγεν. Διότι, εὶ οἱ Τοῶες, ώς ἡ ὑπόσχεσις τοῦ Διὸς ἀπήτει, άνευ τοῦ Εκτορος ἐνίκων τοὺς Αχαιούς, ἐταπεινοῦτο δ ήρως, ον ώς μέτρον της ανδρίας τοῦ Αγιλλέως παρεσκεύαζεν. ''Αξιον δε σημειώσεως εστιν, ότι εντανθα μόλις πανσις της μάχης εγένετο, και εθθύς μνεία της μήνιδος τοῦ Αχιλλέως γίνεται 3). Έπειδη δε τας επαναλήψεις αποφεύγομεν, ενταθθα οὐ μνημονεύομεν πλείστων συνδέσμων, δι' ών ή δαψωδία αύτη μετά των ήγουμένων και έπομένων συνδέεται. Παραδείγματος γάριν της ταφης των νεκρων καὶ τὴς ἀνεγέρσεως τῶν τειγῶν 4), περὶ ὧν ἐν τῷ ἑπομένω κεφαλαίω έσται λόγος.

Μεταβαίνομεν εἰς τὴν 8ην ὁ αψ ῷ δίαν. Ἐγένετο μὲν νὺξ ἐν τῆ ἑβδόμη καὶ τὰ ἐχθρικὰ στρατόπεδα μετὰ μακρὰν εὖωχίαν τὸ δῶ ρον τοῦ ὕπνον ἕλοντο, ἀλλ' ὁ Ζεὺς ἀγρυπνεῖ παννύχιος σμερδαλέα κτυπέων ⁵). Τὶ ἄρά γε σκοπεῖ ὁ τερπικέραυνος; Οἱ τὴν πρώτην ἑαψῷδίαν καὶ τὰς μετὰ ταύτην ἀναγνόντες διατηροῦσιν ἐν τῆ μνήμη, ὅτι ὁ θεὸς οὖτος ὑπόσχεσίν τινα ἐδω. Αἱ δὲ θεῖαι ὑποσχέσεις, ἀν καὶ βραδύνωσιν, ὅμως ἀσφαλῶς ἐκπληροῦνται. Ἐν τῆ ὀγδόη λοιπὸν ἑαψῷδία οὐ μόνον λύεται τὸ μυστήριον τῶν ἐν τῆ ἡγουμένη κεραυνῶν, ἀλλὰ καὶ ἡ τοῦ Διὸς ὑπόσχεσις ἀρχεται ἐκπληρουμένη. Διότι οὖτος εἰς ἀγορὰν τοὺς θεοὺς καλέσας λέγει αὐτοῖς, ἵνα μήτε τοῖς ᾿Αχαιοῖς, μήτε τοῖς Τρωσὶ βοηθῶσιν ⁶). ᾿Απὸ τῆς ὥρας ταύτης ἄρχονται αἱ συμφοραὶ τῶν ᾿Αχαιῶν. Ἐνταὐθα κεῖνται τὰ σπέρματα τῆς ἥττης τῶν ᾿Αχαιῶν, ἐνταῦθα τῆς πρὸς

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ, Η 1. 2) Ἰλιάδ, Ζ 119. 3) Ἰλιάδ, Η 113 καὶ 228. 4) Αἰτόδι 435. 5) Αὐτόδι 479. 6) Ἰλιάδ. Θ 11.

Μιστριώτου Ίστος. τῶν δμης. ἐπῶν.

τὸν 'Αχιλλέα πρεσβεύσεως, καὶ ἐνταῦθα τὰ τῆς ἀπορρήσεως τῆς μήνιδος. Ἡ ἀπαγόρευσις ὅμως αθτη κατὰ τὸν Jacob 1) ήρμοζε μαλλον εν τη δευτέρα ραψωδία, ή ενταύθα. 'Αλλ', ώς νομίζομεν, διὰ τρεῖς σπονδαίας αλτίας ἄριστα δ θεσπέσιος Όμηρος εποίησεν. Πρώτον ο Ζεύς ούκ ηδύνατο έν τη δευτέρα δαψωδία απογορεύσαι τοῖς θεοῖς τὴν εἰς τὴν μάγην αναμιξιν, αφ' οδ μέγρις εκείνης της στιγμης οδτοι ούκ ανεμίχθησαν. Δεύτερον, εί ούδελς των θεων το κατ' άρχὰς εβοήθει τοῖς 'Αχαιοῖς, οὖτοι τὸ πρῶτον ἄνευ τοῦ Αγιλλέως της μάγης πειρώμενοι καὶ εν ταύτη αποτυγγάνοντες έμελλον της Τροίας απελθείν. Διότι δ βραδύτερον βοηθεία της Αθηνάς αριστεύσας Διομήδης ουκ έμελλεν έχειν τὸ θάρρος, ίνα τούτους κωλύση. Καὶ τελευταΐου, εἰ ή τοῦ Διὸς ἀπαγόρευσις ἐν τῆ δευτέρα ὁαψωδία ὑπῆρχεν. ή αναπτυξις του μύθου εν αυτώ τω σπέρματι επνίγετο. Διὰ τῆς ἀπαγορεύσεως λοιπὸν τοῦ Διός οἱ 'Αγαιοὶ τῶν συμμάχων θεων εστερήθησαν. 'Αλλά καὶ ούτω το θάρρος τοῦ ἀριστεύσαντος Διομήδους ἦν ἱκανόν, ὅπως τοὺς Τρῶας εν τη πόλει τοῦ Πριάμου καθείρξη, εὶ μὴ δ Ζεὺς διὰ κεοαννών αὐτὸν ἐκώλνεν 2). Ἡ τοῦ τερπικεραύνου βούλησις έσχύει, καὶ οἱ μὲν Αγαιοὶ τρέπονται εἰς φυγήν, ὁ δ' Έκτωρ έμελλε καῦσαι τὰς ναῦς αὐτῶν 3), εἰ μὴ ὁ Κρονίων τὸν Αγαμέμνονα δλοφυρόμενον καὶ δακρυγέοντα ώκτειρεν 4). 'Αλλ', επειδή ὁ τοῦ θεοῦ οἶκτος οὐ δύναται ἀναιρέσαι τὴν ύπόσχεσιν, οἱ 'Αχαιοὶ αὖθις φεύγουσιν 5). Πειρῶνται μὲν ή τε Ήρα καὶ ή ᾿Αθηνᾶ 6), ὅπως αὐτοῖς βοηθήσωσιν, ἀλλ᾽ δ Ζεὺς διὰ φοβερῶν ἀπειλῶν ταύτας κωλύει?). Οὕτω τῶν Τοώων γιαητών γενομένων προπαρασκευάζεται ή είς τὸν Αχιλλέα πρέσβευσις, είς ην εύθυς μεταβαίνομεν.

Τὴν δ' 9ην  $\delta$ αψωδίαν δ ἱστορικὸς  $Grote^8$ ) πειραται, ὅπως νόθην ἀποδείξη. Τοῦτο δὲ τοσοῦτον παράδοξόν ἐστιν, ὅσον λέγεται δπ' ἀνδρὸς οὐ σμικρὰν ἐνότητα ἐν

Ueber die Entstehung der Ilias und der Odyssee σελ. 219.
 1λιάδ.
 132.
 Αὐτόθι 277.
 Αὐτόθι 245.
 Αὐτόθι 335.
 Αὐτόθι 350.
 Αὐτόθι 399.
 ΙΙ, 162.

τη Ἰλιάδι ευρίσμοντος καὶ ταύτην είς δύο μικρότερα έπη, την Αχίλλειαν καὶ μικροτέραν τινὰ Ἰλιάδα, διαιρούντος. Ό πατήρ γε της Αχιλλείας ώφειλε την βαψωδίαν ταύτην ώς τὸ σπουδαιότερου μέρος τοῦ ίδιου έπους θεωρησαι. Διότι ταύτης μη υπαρχούσης δφείλομεν δέξασθαι νόθην καὶ την πρώτην, ήτις ή βάσις της Γροτείου 'Αχιλλείας έστίν. Πρός δέ, ταύτης νόθης θεωρηθείσης ή τοῦ Διὸς πρὸς τὴν Θέτιδα ύπόσχεσις οὐ προσημόντως πληροῦται. Πόσον ἀναμόλουθος έμελλεν είναι ή ύπόθεσις της Ίλιάδος, εί ό Ζεύς ύποσχεθείς, ὅπως ἀναγκάση τοὺς ᾿Αχαιοὺς τιμῆσαι τὸν ᾿Αγιλλέα, άνευ προηγουμένης ταπεινώσεως των άδικησάντων διά τοῦ φόνον τοῦ Πατρόκλον εἰς έκουσίαν τῆς μήνιδος ἀπόροησιν ώθει! Ο Grote νομίζει 1), ότι ή πρέσβευσις τὸν Αχιλλέα αδιάλλακτον είκονίζουσα ταπεινοί του χαρακτήρα αὐτοῦ. Έν τοῖς ξιαπροσθεν διμως εἴπομεν τὴν αἰτίαν, δι' ην ό ποιητής ηναγκάζετο τοιούτον τὸν ήρωα αύτου είκονίσαι. ''Αλλως τοιούτος ην δ τού 'Αχιλλέως χαρακτήρ. Ούτος είς ἄκρον άγαπᾶ καὶ είς ἄκρον μισεῖ. Ἡ δὲ μεγίστη ανδρία στενώς, ως τα κατά τον Μελέαγρον δεικνύουσι 2), μετά της μεγίστης ακαμψίας συνεδέετο. 'Αλλά κατά τὸν Grote 3) γωρία τινά των έπομένων δαψωδιών δειχνύουσιν, δτι ό ποιητής οὐκ εγίνωσαε τὰ κατὰ τὴν πρέσβευσιν. Καὶ δη δ 'Αχιλλεύς εν τη ενδεκάτη φαψωδία 4) λέγει πρός τον Πάτροκλον, ότι οἱ Αχαιοὶ ταπεινωθήσονται πρὸ αὐτοῦ. Κατά τὸν ἱστορικὸν τοιαύτη φράσις οὐκ ήδύνατο τεθηναι είς τὸ στόμα τοῦ ήρωος, εὶ ή πρέσβευσις προηγεῖτο. 'Αλλ' δ 'Αγιλλεύς μη καμφθείς ύπο των πρέσβεων των 'Αγαιων έπεθύμει, ίνα οδτοι είς μείζονα ανάγκην έλθωσιν. Νῦν δ' εν τη εσχάτη ανάγκη εύρισκομένων των 'Αχαιών ο ήρως νομίζει, ότι οδτοι αθθις πρό αθτού ταπεινωθήσονται. Εί δ' δ 'Αχιλλεύς δευτέραν πρεσβείαν μη περιέμενε, της Τροίας απήρχετο. Ο δ' απορών δια τον τοιούτον του ήρωος χαρακτήρα ώφειλεν άπορείν και διά τον του Μελεάγρου, δστις πολλάς των δημοτών αύτου πρεσβείας απώθησεν.

<sup>1)</sup> ΙΙ, 174. 2) Ἰλιάδ. Ι, 550. 3) ΙΙ, 169—173. 4) Στίχ. 609.

Πρὸς πᾶσι δὲ τούτοις ἡ ἐννάτη ὁαψφδία οὐ δύναται ἀποκοπῆναι τῆς Ἰλιάδος. Διότι τῆς πρεσβεύσεως οὐ μόνον ἡ Θέτις ¹) ἐν τῷ διαλόγῳ αὐτῆς πρὸς τὸν Ἡμαιστον, ἀλλὰ καὶ ὁ ᾿Αγαμέμνων ²) καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς ³) μετὰ τὴν συνδιαλλαγὴν μνείαν ποιοῦνται. Οἱ δ' ἔντονοι τοῦ Νέστορος πρὸς τὸν Πάτροκλον λόγοι ⁴), δι' ὧν ἐκεῖνος τὴν ἀκαμψιάν τοῦ ᾿Αχιλλέως μέμφεται, οὐκ ἡδύναντο ἐξηγηθῆναι, εὶ μὴ ἡ πρέσβευσις προηγεῖτο.

Τήν δέ 10ην δαψωδίαν, ως άλλαχοῦ ήδη είρηται, των αρχαίων τινές έθεωρησαν ως οψιαίτερον της ομηρικής Μούσης προϊον καὶ ώς βραδύτερον εἰς τὴν Ἰλιάδα παρεμβεβλημένον. Έπειδή διμως τοῦτο οὐκ ἔστιν εἰδησις ἐκ τῶν δμηρικών γρόνων καταρρέουσα, άλλα μόνον κρίσις, επιτρέπεται καὶ ήμιτν Ισον τοῦ κρίνειν δικαίωμα. Ίσως οἱ οὕτως αποφανθέντες αριτικοί απείδον είς την φύσιν της δαψωδίας, ήτις τοῦ δλου αποσπωμένη οὐ καιρίως την όλην ψπόθεσιν βλάπτει. Οὐ βλάπτει δὲ ταύτην, ώς πᾶσα τοιαύτη ξαδρομή οὐ μεταβάλλει την τύχην τοῦ πολέμου. 'Αλλά, καίπερ της κυρίας υποθέσεως μη βλαπτομένης, όμως ή δαψωδία αποσπωμένη οὐ σμικρον την πλοκήν τοῦ μύθον διαταράσσει. Οἱ Αχαιοὶ ἐμαγέσαντο πρὸς τοὺς Τρῶας, ἀλλ' ήττήθησαν, ό δε Διομήδης πρός τὸν Αχιλλέα πρεσβεύσας απέτυχεν, αποτυχών δε μετά των άλλων ήρωων απέρχεται κοιμηθήναι. 'Αλλ' ἆρά γε δ Άγαμέμνων ὑπὸ τῶν Τρώων ήττηθείς και πρό τοῦ Αχιλλέως ταπεινωθείς καθ' δίλην την νύκτα ἐκοιμᾶτο; ¾οά γε δ τοῦ στρατοῦ ήγεμών ἐκοιμάτο, εν ῷ ὁ Εντωρ καὶ τὸ Τρωικά πυρά ἡπείλουν τοὺς Αχαιούς: Εἰ ή δεκάτη δαψωδία ἐλειπεν, οἱ κριτικοὶ τόν 'Ονειρον παρφδήσαντες ώφειλον είπεῖν τῷ όμηρικῷ Άγαμέμνονι, Ενόεις Ατρέος νίε δαϊφρονος ίπποδάμοιο; Οὐ χρη παννύχιον εἕδειν βουληφόρον ἄνδρα, ὧ λαοί τ' ἐπιτετράφαται καὶ τόσσα μέμηλεν. Πρός δὲ ἐμέλλομεν εἰπεῖν, ὅτι ὁ λόγος

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Σ 448. 2) Ἰλιάδ. Τ 140. 3) Αὐτόθι 147. 4) Ἰλιάδ. Α 655.

τοῦ Όρατίου quandoque bonus dormitat Homerus 1) καὶ ἐντανθα εφαρμόζεται, και τη αληθεία εμελλε κοιμασθαι ακαίρως. 'Αλλ' δ θεσπέσιος ποιητής γινώσκει, ποῦ δύναται ποιμάσθαι, καὶ ποῦ ὀφείλει ἀγρυπνείν. Καὶ δὴ ἐνταῦθα οὐκ ἐπέτρεψε τῷ Αγαμέμνονι ὕπνον, ἀλλὰ πάσας τας αστραπάς και τούς κεραυνούς τοῦ Διός, πάντας τούς στεναγμούς είς τὰ στήθη τοῦ ήρωος ἐνέβαλεν 2). Έν τῆ δαψωδία ταύτη εύρίσκομεν τὸν τόπον καὶ τὸν χρόνον, οἶα εν ταις ήγουμέναις εγνωρίσαμεν. Και δή ευρίσκομεν την τάφρον 3) την εν τη εβδόμη βαψωδία άνορυχθείσαν, καί οδ μόνον την εν τη διδόη επελθούσαν νύκτα, αλλά καὶ τὸ τῆς νυατὸς μέρος, δ ἐν τῆ ἐννάτη ὑπελείφθη. Ώσαύτως οί ηρωες ταύτης της δαψωδίας τηρούσι τον χαρακτήρα, δν έν ταῖς ἄλλαις ἐγνωρίσαμεν. 'Αλλ' ὁ Jacob 4) ἀναμαλύπτει, δτι δ Μενέλαος, δ'στις άλλαχοῦ διὰ τὴν πρὸς τοὺς ἡγεμόνας φιλοπροσηγορίαν αὐτοῦ διαχρίνεται, ἐνταῦθα ύψηλόφρων εγένετο. Τοῦτο δ' ὁ ἀνὴρ εξάγει ἐκ τῆς φράσεως τοῦ 'Αγαμέμνονος πρός τὸν ἀδελφόν, πατρόθεν ἐκ γενεῆς δνομάζων ἄνδρα ἕκαστον, πάντας κυδαίνων· μηδέ μεγαλίζεο θυμφ5). 'Αλλ' δ Μενέλαος μέχοι τοῦδε οὐδεν σημεῖον ύψηλοφοοσύνης πρὸς τοὺς ήγεμόνας έδειξεν. Εί δ' δ 'Αγαμέμνων παροτρύνει αὐτὸν είς εὐπροσηγορίαν, τούτου προχείρως ή αλτία εύρίσκεται. Ό Αγαμέμνων, δστις εν εκάστη φράσει την αύτοῦ ταπείνωσιν δείχνυσιν, επιθυμεί, Ίνα καὶ ὁ άδελφὸς τὸν αὐτὸν χαρακτῆρα έχη. Οἱ δὲ ταπεινωθέντες ἀεὶ τοὺς ἀλλους ύψηλόφρονας θεωρούσιν. "Αλλως νῦν ἦν ἀνάγηη μείζονος εὐπροσηγορίας. Διότι νῦν πρῶτον τὰ τῶν 'Αχαιῶν ἐπὶ ξυροῦ ακμής έφθασαν.

Τὴν δὲ 11 τν ξαψφδίαν τῶν σπουδαιοτέρων τῆς Ιλιάδος μερῶν θεωροῦμεν. Διότι ἐνταῦθα δ μῦθος μάλιστα περιπλέκεται, καὶ ἡ ἀρχὴ τῆς λύσεως αὐτοῦ τίθεται. Τοῦτο ὅμως οἱ πλεῖστοι τῶν κριτικῶν παριδόντες νομίζουσι

Ars poetica στίχ. 359.
 Ἰλιάδ. Κ ἐν ἀρχη.
 Αὐτόθι 194.
 Ueber die Entstehung der Ilias u. der Odyssee σελ. 238.
 Ἰλιάδ. Κ 68.

ταύτην νόθην. "Αν όμως την δαψωδίαν ταύτην αφαιρέσωμεν, ούτε ή πλοκή τοῦ μύθου προσηκόντως χωρεί, ούτε ή λύσις αὐτοῦ νοεῖται. Οἱ ἄριστοι τῶν Αγαιῶν ποῶτον μέν διὰ τῆς ὶδίας ἀνδρίας, εἶτα δὲ διὰ τῶν τειγῶν καὶ τῆς πρὸς τὸν 'Αχιλλέα πρεσβεύσεως ἐπειράθησαν, ὅπως τὴν δρμήν τοῦ Εκτορος αναγαιτίσωσιν, αλλ' απέτυγον. Δια τας αποτυχίας δε ταύτας εν τη ήγουμένη δαψωδία είδομεν τὸν Αγαμέμνονα άγουπνοῦντα, στενάζοντα καὶ τὸν ὅλεθρον τοῦ στρατοῦ φοβούμενον. Ο ήρως εταπεινώθη καὶ διὰ της ταπεινώσεως είς την εσχάτην ανελπιστίαν εφθασεν. 'Αλλ' ή ανελπιστία τίκτει θάρρος. Διότι τὰ άκρα συνέγονται. Λοιπον ή μεταβολή αύτη εστί φυσική και δ Αγαμέμνων δυνάμει εν έαυτῷ τὴν ἀριστείαν εἶγεν. 'Αλλ' ή αριστεία αθτη πολλοίς των κριτικών έφανη αντιφάσκουσα πρός την υπόθεσιν τοῦ δλου έπους. Οὐκ δρθώς, ώς νομίζομεν. Διότι δ Ζεύς υπέσχετο μέν, δπως οί Αχαιοί πιεσθέντες τὸν Αγιλλέα τιμήσωσιν, δμως οὔτε τὸν ὅλεθρον τῶν ᾿Αγαιῶν θέλει, οὔτε τὴν ἀτιμίαν τοῦ ᾿Αγαμέμνονος ανέγεται, ώς αὐτὸς ὁ ποιητής διαρρήδην λέγει.

Ζεὺς μὲν ἄρα Τρώεσσι καὶ Εκτορι βούλετο νίκην, κυθαίνων Άχιλλῆα πόδας ταχύν · οὐδ' ὅγε πάμπαν ἤθελε λαὸν ὀλέσθαι Άχαϊκὸν Ἰλιόθι πρό 1).

Διὰ ταῦτα λοιπὸν ἐν ἀρχῆ τῆς ἑαψφδίας ταύτης ὁ ᾿Αγαμέμνων τούς τε ἄλλους κελεύσας ὁπλισθῆναι καὶ αὐτὸς ὁπλισθεὶς καὶ ἐπὶ τοὺς πολεμίους ἐπελθών ἀριστεύει. Πρὸς πᾶσι τούτοις τὸ τοῦ ᾿Αγαμέμνονος θάρρος τὴν λύσιν τοῦ ὅλου μύθου προπαρασκευάζει. Διότι ὁ ῆρως ἐκ τῆς ἀριστείας μέγα θαρρήσας καὶ εἰς κινδύνους ἐαυτὸν ἐμβαλών τιτρώσκεται²) καὶ τρωθεὶς τῆς μάχης ἀφίσταται³). Ὁ δ΄ Ἑκτωρ παραχρῆμα τὸν ἀριστεύοντα ἀποστάντα τῆς μάχης νοήσας ἐπὶ τοὺς ᾿Αχαιοὺς ἐπέρχεται, καὶ οὖτοι εἰς φυγὴν τρέπονται. Πειρῶνται μὲν Ὀδυσσεὺς ⁴) καὶ ὁ Διομήσης ⁵), ὅπως τὴν φυγὴν τούτων ἀναχαιτίσωσιν, ἀλλὰ τρω-

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. N 347. 2) Ἰλιάδ. Δ 252. 3) Αὐτόθι 286. 4) Αὐτόθι 440. 5) Αὐτόθι 376.

θέντες της μάχης εξέρχονται. Οθτως δ μίνδυνος των 'Αχαιών ξαορυφώθη. Εὶ ὁ ποιητής ἐνταῦθα δευτέραν πρέσβευσιν παρενέβαλε, κατέστρεφεν, δ, τι ἐπιτυχέστατα ἀνήγειρεν. Διότι οἱ 'Αχαιοὶ νῦν είσιν άξιοι οὐχὶ ταπεινώσεως. άλλ' οίμτου, ως αὐτοὶ οὖτοι οἰδασι λέγοντες διὰ τοῦ στόματος τοῦ Νέστορος περί τοῦ 'Αχιλλέως οὐ κήδεται οὐδ' έλεαίρει1). Ούτως ό θεσπέσιος ποιητής βραδέως μεν καί αατ' δλίγον, άλλ' επιτυχώς την ταπείνωσιν των 'Αχαιων μέχρις οίκτου κατεβίβασε, την δε τιμην τοῦ Αχιλλέως ἀνεβίβασε μέχρι τοῦ ψύστον σημείον, εφ' οδ δ ίσταμενος παμπτεται. 'Οντως μέγα της τέχνης πρόβλημα ο ποιητής λύει ένταῦθα εν τη εξόχω αύτοῦ φύσει. 'Αλλ', εν ὧ ή δαψωδία πλείστας άρετας περιέχει, οί πλείστοι των πριτικών ταύτην οὐ μόνοι νόθην αποφαίνονται, άλλα και ως άθροισμα θρανσμάτων θεωροῦσιν. 'Αλλ' ίδωμεν μίαν γε αιτίαν, ὅπως ὁ ἀναγνώστης καὶ περὶ τῶν λοιπῶν κρίνη. Ὁ Jacob 2) τὴν ἐν ταύτη τῆ δαψωδία περιγραφομένην πανοπλίαν τοῦ Αγαμέμνονος 3) πρός την έν τη 18η του Αχιλλέως παραβάλλων εύρίσκει τοσαύτην διαφοράν, ώστε λέγει, δτι ήν αδύνατον, ενα εν τῷ αὐτῷ χρόνω καὶ ἐν τῆ αὐτῆ τῆς Ελλάδος χώρα αἱ δύο άσπίδες και αι τούτων περιγραφαί ποιηθώσιν. Και κατά τὸν αριτικὸν ή μὲν τοῦ ᾿Αγαμέμνονός ἐστιν ἔργον έλληνικόν, ή δὲ τοῦ 'Αχιλλέως φοινικικόν. 'Αλλ' Εκαστος διηρικὸς ήρως διάφορον πανοπλίαν τῆς τοῦ ἄλλον εἶχεν, ὡς ὁ "Ομηρος πολλαχοῦ ἐδήλωσεν. Διαφορά δ' ἀσπίδων οὐτε τόπου, ούτε χρόνου διαφοράν δείκνυσιν. Διότι οὐ μόνον δ αὐτὸς τόπος καὶ χρόνος, άλλὰ καὶ δ αὐτὸς νοῦς. ό τοῦ Αλοχύλου, ἐν τῷ δράματι Ἐπτὰ ἐπὶ Θήβας οὐχὶ δύο, άλλ' έπτα ασπίδας ώς μαλιστα άλλήλων διαφόρους παοήγαγεν. 'Αλλως οι ήρωες ουκ έστερουντο και φοινικικών ξογων.

Ἐν δὲ τῆ 12π δαψωδία οἱ ᾿Αχαιοὶ προμάχων στερούμενοι εἰς τὰ τείχη φεύγουσιν ١), ἄπερ ἐν τῆ ἑβδόμη ἀνή-

 <sup>1)</sup> Αὐτόθι 665.
 2) Ueber die Entstehung der Ilias und der Odyssee
 σελ. 243.
 3) Ἰλιάδ. Α 24—46.
 4) Ἰλιάδ. Μ 38.

γειραν. Ἡ δαψωδία λοιπον αθτη οθ μόνον μετά τῆς έβδόμης ἀρρήπτως συνδέεται, άλλὰ καὶ μετὰ πασῶν τῶν ἄλλων, έν αξς μνεία της τάφρου και των τειχών γίνεται. Πρός δε οί εν τη ηγουμένη δαψωδία τρωθέντες ήρωες της μάγης ξυ ταύτη οὐ μετέχουσιν. Μόνον οἱ δύο Αἰαντες μετά τῶν δευτερευόντων ήρωων πανταγού φοιτώντες βοηθούσι τοίς κινδυνεύουσιν 1). Ούτω λοιπον δ ποιητής ευρίσκει ευκαιρίαν, δπως δείξη, δτι καὶ αἱ τελευταῖαι τῶν Αχαιῶν δυνάμεις ούχ ίκαναί είσιν, ίνα την ανδρίαν τοῦ Αχιλλέως αναπληοώσωσιν. Καὶ έφυγον μέν οὖτοι εἰς τὰ τείχη, ἀλλ' οἱ Τρώες την τάφρον διαβάντες 2) και είς πέντε τάξεις διαιρεθέντες είς ταῦτα εἰσβάλλουσιν 3). Εἰσβαλόντες δὲ τοὺς Αχαιούς καταπιέζουσιν. Τούτου όμως γενομένου ό Ζεύς διά σημείου δείχνυσιν, δτι ούκ ανέχεται τον όλεθρον αντων. Οἱ δὲ Τρῶες ἐρρίγησαν, ὅπως Ἰδον αἰόλον ὄφιν κείμενον έν μέσσοισι, Διὸς τέρας αἰγιό-7010 4).

Ούτω λοιπον ο Ζεύς εν τη 13η δαψωδία νομίσας, ότι έπραξε το έαυτοῦ, τρέπει τοὺς φαεινοὺς όφθαλμοὺς είς τὰς χώρας τῶν Θρακῶν, τῶν Μυσῶν, τῶν Ἱππομολγῶν καὶ τῶν ᾿Αβίων <sup>5</sup>). Διότι οὐδεὶς τῶν ἀθανάτων, ὡς ἐνόμιζεν, έμελλε βοηθήσειν τοῖς διαμαχομένοις. Τοῦτο όμως οὖκ ἔλαθε τὸν Ποσειδῶνα, ὅστις μορφὴν καὶ φωνὴν Κάλχαντος 6) λαβών τοὺς Αχαιοὺς πρὸς ἐκδίωξιν τῶν ἐχθρῶν παρακελεύεται. Καὶ δὴ πρώτον μὲν τοὺς Αἴαντας  $^{7}$ ), εἶτα δὲ τοὺς δευτερεύοντας ήρωας, ώς τὸν Τεῦκρον, τὸν ἀντίλοχον, τὸν Μηριόνην καὶ τοὺς ἄλλους εἰς μάχην παροτρύνει 8). "Αριστα δ' εποίησεν δ ποιητής, ότι τούτους εν τη απουσία των πρωτευόντων ήρωων αριστεύοντας επιδεικνύει. Ούτω πυπνών περί τοῖς Αἰασι φαλάγγων συγκεντρωθεισών πολλοί Τρώες φονείονται καὶ ὁ Εκτωρ ἐπὶ μικρὸν τῆς μάχης αφίσταται. Ο Ποσειδων όμως τὸ σχέδιον τοῦ Διὸς διετάραξεν, αλλά τοῦτο μετ' ολίγον εξηγεῖται. "Αξιον δὲ

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. M 226. 2) Αὐτόθι 81. 3) Στίχ. 263, 330 καὶ 462. 4) Στίχ. 209. 5) Ἰλιάδ. N ἐν ἀρχῆ. 6) Αἰτόθι 10. 7) Στίχ. 68. 8) Στίχ. 91.

σημειώσεως εστιν, δτι εν ταύτη τῆ ξαψωδία τῆς τε μήνισος τοῦ Αχιλλέως καὶ τῆς ὑποσχέσεως τοῦ Διὸς μνεία γίνεται 1).

Η δε 14η δαψωδία στενώς μετά των ήγουμένων συνδέεται. Διότι ή των Τοώων είς τὰ τείχη είσβολή ααὶ ή πίεσις των 'Αχαιων παρήγαγον λαχήν, ήτις εν ταύτη τη δαψωδία μέχρι των ώτων του Νέστορος φθάνει2). Ο δε γέρων της σκηνης έξελθών εντυγχάνει τῷ Διομήδει, τῷ Οδυσσεί και τῷ Αγαμέμνονι3). Οὖτοι φέρουσι τὰ τραύματα, άπερ εν τη ένδεκάτη δαψωδία έσχον. Ο Αγαμέμνων προτείνει φυγήν, αλλ' ελέγγεται υπό τοῦ Όδυσσέως 4). Κατά συμβουλήν δε τοῦ Διομήδους οἱ τρωθέντες τῆς μάχης μετέχουσιν 5). Γέρων καὶ τραυματίαι πειρώνται, ὅπως τὰς ναῦς σώσωσιν. 'Αλλ', εν ῷ ούτω τὰ τῆς μάχης εἶχον, ὁ Ποσειδών μέγα φωνήσας εμπνέει θάρρος τοῖς Αχαιοῖς 6). Ή δ' Ήρα ταῦτα ἐκ τοῦ δίου τοῦ Ὀλύμπου δρῶσα ἔχαιρε μέν 7), όμως εγίνωσαεν, ότι ή χαρά εμελλεν είναι όλιγοχρόνιος, εί μη τούς δφθαλμούς τοῦ Διὸς ἔκλειεν. Διὰ τοῦτο τὸν κεστὸν τῆς ᾿Αφροδίτης ξμάντα λαβοῦσα καὶ τὸν Ὑπνον παραπείσασα διέρχεται ύπὸ τὰς ὄψεις τοῦ ἐπὶ τῆς "Ιδης καθημένον Διός. Οδτος δ' ύπὸ έρωτος τρωθείς μετά τῆς συζύγου ποιμάται 8). Ο δέ Ποσειδών αὖθις θάρρος έμπνέει τοῖς κινδυνεύουσιν, οίτινες ύπὸ τοὺς τετρωμένους ήρωας ταχθέντες επί τους πολεμίους επέρχονται9). Πληγέντος δε τοῦ "Επτορος 10) οἱ Τρῶες τρέπονται εἰς φυγήν, ὧν πλεῖστοι φονεύονται 11).

Ή δὲ 15η ξαψωδία οὕτως αἰσθητῶς μετὰ τῆς ἡγουμένης συνδέεται, ὥστε καὶ αὐτὰ τὰ ὑποκείμενα τῶν πρώτων προτάσεων ὡς ἐκ τῆς προτέρας νοούμενα λείπουσιν 12).
Ό δ' ἐν τῆ ἡγουμένη ἀπατηθεὶς Ζεὺς ἐν ταύτη ὁρῶν
τοὺς μὲν Τρῶας πάσχοντας, τὸν δ' Εκτορα αἶμα ἐμοῦντα
κατὰ τῆς Ἡρας ὀργίζεται. 'Αλλ' ἡ θεὰ ἐπιορκοῦσα

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. N 107, 324 καὶ 347. 2) Ἰλιάδ. Ξ1. 3) Αὐτόθι 28. 4) Αὐτόθι 83. 5) Αὐτόθι 128. 6) Αὐτόθι 157. 7) Αὐτόθι 157. 8) Αὐτόθι 353. 9) Αὐτόθι 379. 10) Αὐτόθι 468. 11) Αὐτόθι 506. 12) Ἰλιάδ. 0 ἐν ἀργῆ.

λέγει, ότι δ Ποσειδών έξ ίδίας βουλήσεως τοις 'Αγαιοίς εβοήθησεν 1). Μετά τοῦτο ὁ Κρονίδης τῶ μὲν Ποσειδῶνι απειλεῖ 2), τῷ δ' Εκτορι αὖθις θάρρος ἐμπνέει 3). Τούτον δὲ τῆς μάχης μετασχόντος οἱ 'Αχαιοὶ εἰς τε τά τείχη καὶ τὰς ναῦς φεύγουσιν. Ὁ δ' Έπτως τῆς νηὸς τοῦ Πρωτεσιλάου 4) άψάμενος κελεύει τοὺς Τρῶας, ἵνα πῦρ φέρωσιν 5). Μόνη δ' ή ανδρία τοῦ Αἰαντος τὸν ἐμπρησμὸν τῶν νηῶν κωλύει. Ποίν δὲ μεταβώμεν εἰς τὴν ἐπομένην δαψωδίαν, παρατηρούμεν, ότι αύτη ώς καὶ αί προηγούμεναι, εν αίς οί θεοί τοῖς 'Αχαιοῖς βοηθοῦσι, συνδέονται ἀρρήκτως μεθ' όλου τοῦ ἐπους. Διότι οὖτοι βοηθοῦσι μὲν τοῖς κινόννεύουσιν, άλλ' αείποτε γινώσκοντες, ότι παρά την τοῦ Διὸς βούλησιν, ην οδτος εν τη εβδόμη δαψωδία εδήλωσε, πράττουσιν. "Αλλως οί θεοί, οίτινες εν τῶ ποώτω τῆς Ἰλιάδος ημίσει πολλαχώς τοῖς 'Αχαιοῖς Εβοήθουν, οὐκ ηδύναντο διά την απαγόρευσιν τοῦ Διὸς εν τῷ εσχάτω τούτων κινδύνω απαθείς θεαταί μένειν.

Ή δὲ 16 η ὁ αψ φ δία οὐ μόνον μετὰ τῆς ἡγουμένης, ἀλλὰ καὶ μετὰ τῆς ένδεκάτης στενῶς συνδέεται. Λιότι ἐν μὲν τῆ ἡγουμένη οἱ Τρῶες πειρῶνται, ὅπως τὰς ναῦς τῶν ᾿Αχαιῶν καύσωσιν, ἐν δὲ τῆ παρούση ὁ ποιητὴς ἄρχεται διὰ τοῦ Ὠς οἱ μὲν περὶ νηὸς ἐῦσσέλμοιο μάχοντο ⁶). Ὁ δ' ἐν τῆ ἐνδεκάτη εἰς τὸ στρατόπεδον τῶν ᾿Αχαιῶν πεμφθεὶς Πάτροκλος ἐνταῦθα γινώσκει τὰ κατ' αὐτούς,

Βέβληται μὲν ὁ Τυδείδης κρατερὸς Διομήδης, οὔτασται δ' Ὀδυσσεὺς δουρυκλυτὸς ἦδ' ἀγαμέμνων, βέβληται δὲ καὶ Εὐρύπυλος κατὰ μηρὸν οἴστῷ <sup>7</sup>).

Ταῦτα δὲ ἀφηγησάμενος παρακαλεῖ τὸν έταῖρον, Ινα ἢ αὐτὸς τῆς μάχης μετάσχη ἢ αὐτὸν μετὰ τῶν Μυρμιδόνων πέμψη  $^8$ ). Ὁ δ' Αχιλλεὺς μεταμέλεται, ὅτι ταχέως ἀργίσθη οὐδ' ἀρα πως ἦν ἀσπερχὲς κεχολῶσθαι ἐνὶ φρεσίν $^9$ ), καὶ πείθεται, Γνα τὸν ἑταῖρον ίκετεύοντα πρὸς βοή-

<sup>1)</sup>  $A\vec{v}\tau\acute{o}\vartheta\iota \ 34-46$ . 2)  $A\vec{v}\tau\acute{o}\vartheta\iota \ 157$ . 3)  $A\vec{v}\tau\acute{o}\vartheta\iota \ 231$ . 4)  $A\vec{v}\tau\acute{o}\vartheta\iota \ 704$ . 5)  $A\vec{v}\tau\acute{o}\vartheta\iota \ 718$ . 6)  $^3I\lambda\iota\acute{a}\vartheta$ .  $\Pi \ \grave{\epsilon}\nu \ \mathring{a}\varrho\chi\tilde{\eta}$ . 7)  $A\vec{v}\tau\acute{o}\vartheta\iota \ 25$ . 8)  $A\vec{v}\tau\acute{o}\vartheta\iota \ 36$ . 9)  $A\vec{v}\tau\acute{o}\vartheta\iota \ 60$ .

θειαν τοῖς Αγαιοῖς πέμψη 1). 'Ορθώς δ' ἐποίησεν ὁ ποιητης μη επιτρέψας, ενα αιτός δ Αχιλλεύς της μάχης μετάσγη. Διότι οθτως ο ήρως εταπεινούτο. 'Αλλ', εν ώ ο Αγιλλεύς συναινεί, δπως ο Πάτρουλος τοίς Αγαιοίς βοηθήση, ὁ Τελαμώνιος Αίας, ὅστις μόνος τὰς ναῦς τούτων εφρούρει, καὶ τὰς τελευταίας αύτοῦ δυνάμεις εξαντλήσας αναγκάζεται αποχωρήσαι. Τούτου δε γενομένου οί Τρώες πύρ είς την ναῦν τοῦ Πρωτεσιλάον βάλλονσι, τῆς δ' αἶψα κατ' ἀσβέστη κέχυτο φλόξ2). "Αν δὲ ταχὺ βλέμμα είς τὰ μέγρι τοῦδε ελοημένα δίψωμεν, παρατηροῦμεν, πόσον θανμασίως δ θεσπέσιος ποιητής τας συμφοράς των Αχαιων επορύφωσε και κατ' ευθύν λόγον την τιμήν τοῦ ἀγιλλέως ἀνύψωσεν. ἀπὸ τοῦ θάρρους τοῦ Επτορος έβη εἰς τὴν ἦτταν τῶν ἀχαιῶν. Οὕτως ἡ πρός τὸν ἀχιλλέα πρέσβευσις ἐπετεύχθη. Εἶτα εἰς τὰ τραύματα τῶν εξοχωτέρων ήρώων προβάς διήγειρε τον οἶπτον τοῦ ήρωος, δίπως τὸν Πάτροκλον εἰς τὸ στρατόπεδον τῶν Αχαιῶν πέμψη. Τελευταΐον καὶ τὴν τελευταίαν αὐτῶν δύναμιν, τὸν Τελαμώνιον Αϊαντα, καταναλίσκει, ὅπως τὸν ἥρωα τοῦ έπους μάλιστα τιμήση. 'Αλλ' ή φλόξ τῆς 'Αχαϊκῆς νηὸς καίει την μηνιν καὶ αναγκάζει αὐτόν, ενα τὸν εταίρου τάχιστα ξπίκουρον πέμψη. Οὖτος δ' εἰς τὸ πεδίον τῆς μάχης ελθών τὸ δόρυ αύτοῦ βάλλει εκεῖ, ἔνθα ή τοῦ Πρωτεσιλάου ναῦς ἐκαίετο, καὶ βαλών φονεύει τὸν Πυραίχμην 3). Τούτον δε πεσόντος οἱ Τοῶες εἰς φυγὴν τρέπονται, τὸ πῦρ σβέννυται 4), δ Έκτωρ φεύγει 5) καὶ δ Σαρπηδών νεκρός πίπτει 6). Αλλ' εν τῆ φορᾶ τῆς νίκης ὁ Πάτροκλος τῆς έντολης 7) του έταίρου επιλήσμων γενόμενος κατά της ύψιπύλου Τροίας ἐπέρχεται 8). Εὶ ἡ πόλις ὑπ' αὐτοῦ έξεποςθείτο, ούτε ή υπόσχεσις τοῦ Διὸς απριβώς ἐπληροῦτο, οὐτε δ Αχιλλεύς, ως έδει, ύπὸ των Αχαιών ετιμάτο. Διὰ τοῦτο ὁ Απόλλων την βούλησιν τοῦ Διὸς πληρῶν την πανοπλίαν τοῦ ήρωος άφαιρεῖ, ὅστις τιτρώσκεται μέν ὑπὸ

<sup>1)</sup> Αὐτόθι 65. 2) Αὐτόθι 123. 3) Αὐτόθι 284. 4) Αὐτόθι 293. 5) Αὐτόθι 367. 6) Αὐτόθι 482. 7) Αὐτόθι 92. 8) Αὐτόθι 698.

τοῦ Εὐφόρβου, ατείνεται δ' ὑπὸ τοῦ Έκτορος ). Θνήσκων δὲ γινώσκει, ὅτι ὁ Ζεὺς καὶ ὁ Ἀπόλλων αὐτὸν ἐδάμασαν 2).

Η δε 17η δαψωδία οὐ δύναται νοηθηναι ἄνευ τῆς προηγουμένης. Διότι έκει μέν φονεύεται ο Πάτροκλος, ένταθθα δ' αί περί τὸ σώμα αὐτοῦ μάγαι εἰκονίζονται. Ό δε ποιητής ούα ηδύνατο παραλιπείν ταύτην την δαψωδίαν. Διότι, εὶ περὶ τὸ σῶμα τοῦ ἡνιόχου ἐκάστου ἡρωος σφοδρά μάχη ηγείρετο, ην άξιον απορίας, εὶ ὁ ποιητής περὶ τοῦ σώματος τοῦ σωτήρος τῶν νηῶν καὶ τοῦ ἐιαίρου τοῦ Αχιλλέως εσιώπα. Αί αὐταὶ δὲ μάχαι πληροῦσι καὶ ἄλλον σκοπόν. Δεικνύουσι δηλαδή, δτι οί 'Αχαιοί, καίπεο μετά των Μυρμιδόνων μαχόμενοι, οθ δύνανται απώσαι τον "Επτορα. Διότι ο Κρονίδης οὐ παύεται τιμών τον Αγιλλέα, διδούς μέν τοῖς Τρωσὶ νίκην, φόβον δὲ τοῖς Άγαιοῖς ἐμπνέων 3). Ο δτοι δε μή δυνάμενοι σώσαι τὸ σώμα τοῦ Πατρόκλου πέμπουσιν είς τὸν 'Αγιλλέα τὸν 'Αντίλογον 4). Καὶ ένταῦθα τελευταίον ὁ "Ομηρος ταπεινοί τοὺς Αγαιούς πρὸ τοῦ Αγιλλέως. Η δ' αποστολή τοῦ Αντιλόγου επιτηδειοτέρα πάσης πρεσβεύσεως έστιν. Διὰ τῆς ταπεινώσεως δὲ ταύτης πᾶν Ίχνος τῆς μήνιδος έξαλείφεται καὶ ὁ Μενέλαος δικαίως την έλευσιν τοῦ Αχιλλέως προσδοκά 5).

Ό πεμφθείς 'Αντίλοχος εν τῆ 18π δαψφδία ερχεται είς τὸν 'Αχιλλέα<sup>6</sup>), ὅστις τὸν φόνον τοῦ 'εταίρου μαθών διὰ τῆς νέας μήνιδος τὴν παλαιὰν πνίγει·

'Αλλά τὰ μὲν προτετύχθαι ἐάσομεν, ἀχνύμενοί περ, θυμὸν ἐνὶ στήθεσσι φίλον δαμάσαντες ἀνάγκη").

'Αποβάλλων δὲ τὴν μῆνιν ὁ ἥρως εύρίσκει ἐσθλὸν κλέος ἐν τῆ τιμωρία τῶν Τρώων, οἵτινες μόνον διὰ τὴν ἀπονσίαν αὐτοῦ ἐνίκων<sup>8</sup>). 'Αλλ', ἐν ῷ ὁ ῆρως βουλεύεται, ἵνα τοῖς 'Αχαιοῖς βοηθήση, οὖτοι εἰς τὰς ναῦς φεύγοντες οὐ δύνανται σῶσαι τὸ σῶμα τοῦ Πατρόκλου. Μόνον οἱ δύο Αἴαντες μάχονται, ἀλλὰ καὶ οὖτοι ἐμελλον τῆς μάχης ἀποστῆ-

<sup>1)</sup> Αὐτόθι 821. 2) Αὐτόθι 845. 3) Αὐτόθι 596, 627 καὶ 680. 4) Αὐτόθι 685. 5) Αὐτόθι 710. 6) Ἰλιάθ. Σ 2. 7) Αὐτόθι 112. 8) Αὐτόθι 125.

 $v\alpha\iota$ ,  $\varepsilon l$   $u\dot{\eta}$   $\dot{\eta}$   ${}^{5}I\rho\iota\varsigma$   $\tau\ddot{\omega}$   ${}^{3}Ay\iota\lambda\iota\varepsilon\bar{\iota}$   $\tau\dot{o}\nu$   $\varkappa\iota\nu\delta\nu\nu\nu$   $\dot{\alpha}\nu\dot{\eta}\gamma\gamma\varepsilon\lambda\iota\varepsilon\nu$   ${}^{1}$ ). Ο Όμηρος, δστις την απουσίαν τοῦ ηρωος εγίνωσας πικράν αναδείξαι, ούκ ήγνόει, όπως την παρουσίαν αύτοῦ έξογον ελκονίση. Μόλις ό 'Αχιλλεύς παρά της "Ιριδος ήκουσεν, ότι τὸ σῶμα τοῦ ἐταίρου κινδυνεύει, καὶ εὐθύς μετὰ μεγαλοπρεπείας έγερθείς και τρίς φωνήσας τους Τρώας είς φυγήν τρέπει 2). Τούτων δε φυγόντων οί Αγαιοί γίνονται κύριοι τοῦ Πατροκλείου σώματος. Εκαστος προσδοκο, ίνα οί Τρώες, ως πρὸ τῆς μήνιδος τοῦ Αχιλλέως, ἐν τοῖς τείχεσι κλεισθώσιν. Τοῦτο τῆ ἀληθεία ἦν σκόπιμον καὶ ὁ ποιητης είς τὸ στόμα τοῦ Πολυδάμαντος ἐνέβαλεν. 'Αλλ' δ "Εκτωρ πολλάκις τοὺς 'Αγαιοὺς νικήσας, πῦρ εἰς τὰς ναῦς αὐτῶν βαλών καὶ τὸν έταῖρον τοῦ Αγιλλέως κτείνας πῶς ήδύνατο εν μια στιγμη τον κόμπον συστείλαι; Ο νήπιος νομίζων, ότι ὁ Κρονίδης αὐτὸν τιμῶν τὰς τῶν ᾿Αγαιῶν ήττας επέτρεπε, ψέγει την σοφήν τοῦ Πολυδάμαντος συμβουλήν καὶ ελπίζει, δτι αὐτὸν τὸν Αχιλλέα φονεύσει! Οί δὲ Τρῶες ἐπαινοῦσι τὸν λόγον αὐτοῦ. Οὕτως ὁ ποιητής καρπούται τῆς αλαζονείας τοῦ Έκτορος, ὅπως εἰς τὴν λύσιν τοῦ μύθον φθάση. 'Αλλ' ἐπελθούσης τῆς νυπτὸς οί μεν 'Αγαιοί στενάζουσι περί τον Πάτροκλον 3), ή δε Θέτις πορεύεται εἰς τὸν Ἡφαιστον, ὅπως παρ' αὐτοῦ πανοπλίαν τῷ 'Αχιλλεῖ αἰτήση 4).

Οὕτως εἰσήλθομεν εἰς τὴν 19ην ἑαψφδίαν, ἐν ἦ ἡ Θέτις κατὰ τὴν ἐν τῆ ἡγουμένη δ) ὑπόσχεσιν αὐτῆς ἐπανέρχεται τῷ ᾿Αχιλλεῖ ἡφαιστότευκτον πανοπλίαν κομίζουσα 6). Οὕτως ὁ ἥρως ἐστὶν ἕτοιμος εἰς μάχην, ἀλλὰ πρὸ ταύτης γίνεται ἀγορά, ἐν ἦ οὖτος λυπεῖται διὰ τὴν ἔριδα πολλῶν συμφορῶν αἰτίαν γενομένην καὶ λήθην τῶν προγεγενημένων παραινεῖ τ). Ταῦτα δ' εἰπόντος τοῦ ᾿Αχιλλέως, ὁ ᾿Αγαμέμνων ὁμολογεῖ μέν, ὅτι ἡμαρτεν, ἀλλ' αἰτιᾶται τοὺς θεούς θ) καὶ δίδωσι τὰ δῶρα, ἄπερ ὁ Ὀδυσσεὺς ἐν τὴ ἐν-

<sup>1)</sup> Αὐτόθι 165. 2) Αὐτόθι 203—229. 3) Αὐτόθι 315, 4) Αὐτόθι 615. 5) Ἰλιάδ. Σ 136. 6) Ἰλιάδ. Τ 12. 7) Αὐτόθι 67. 8) Αὐτόθι 86. 9) Αὐτόθι 141.

νάτη δαψωδία υπέσχετο 1). Οθτω πάντα τὰ πρόσωπα ταύτης της δαψωδίας γινώσκουσι τὰ ἐν ταῖς ἡγουμέναις γενόμενα. 'Ο Jacob 2) όμως ενόμισεν, ότι δ 'Αγαμεμνων ταύτης της δαψωδίας άγνοει, ότι τρείς ήρωες πρός τον Αγιλλέα έπρέσβευσαν. Διότι οδτος μόνον τὸν Οδυσσέα ονομάζει. χθιζός ενὶ κλισίησιν ύπεσγετο δῖος 'Ο δυσσεύς 3). 'Αλλ' ἐπρέσβευσαν μεν τρεῖς ήρωες, όμως ὁ 'Οδυσσεύς τὰ δώρα ψπέσγετο 4). Πρός δὲ οἱ πλεῖστοι τῶν κριτικῶν (δηλαδή οί τὸ προοίμιον τοῦ ἔπους μὴ περιεκτικὸν θεωροῦντες) νομίζουσιν, ότι μετά την απόρρησιν της μηνιδος ή 'Ιλιάς λήγει ἡ ώφειλε λῆξαι. 'Αλλ', εἰ τὸ ἔπος ἐνταῦθα έληγεν, ήγείροντο απορίαι τινές, ών την λύσιν ο όμηρικός απροατής ώφειλεν απαιτείν. Τις ήν ούτος ό ήρως, πρὸ ού οί 'Αγαιοί εταπεινώθησαν: 'Αρά γε ούτος ήδύνατο σώσαι αὐτούς; Αρά γε ηδύνατο τιμωρησαι τὸν φόνον τοῦ Πατρόκλου, ώς ξκαστος ήρως τὸν Ἰδιον ἡνίοχον; Αρά γε δ Έκτωρ διέμεινεν ατιμώρητος; Αρά γε δ Πατροκλος άταφος; \*Αρά γε οἱ θεοί, οἵτινες ἐν τῷ πρώτω ἡμίσει τῆς 'Ιλιάδος κατ' αλλήλων μαίνονται, νῦν τοῦ 'Αχιλλέως τὴν δργήν καταλιπόντος και τοῦ Διὸς μηκέτι κωλύοντος οὐκ έσπευσαν, δπως τῆς μάχης μετασχόντες τὰ ἰδια πάθη κορέσωσιν; Πῶς ὁ Θμηρος, δστις οὐδεμίαν ἀπορίαν τοῦ απροατού ανέχεται, όστις ούδεν τη φαντασία αύτου ξυπιστεύει, δ Όμηρος, λέγομεν, ηδύνατο τοσαύτας απορίας καταλιπείν: Ο θεσπέσιος ποιητής οίδεν, δ, τι δεί ποιείν, διά τοῦ στόματος τοῦ 'Αγιλλέως λέγων · ἔ'τι γὰρ μέγα ἔργον ἄρεκτον5).

Εὶς τὴν 20 ὴν ἡαψωδιαν εἰσερχόμενοι εὐρίσκομεν, ὅ, τι περιεμένομεν. ᾿Αφ᾽ οὖ ἐν τῆ ἡγουμένη ὁ ᾿Αχιλλεὺς τὴν μῆνιν ἀπεῖπεν, ἐν ταύτη ὁ Ζεὺς τὸ πεδίον τῆς μάχης ἐλεύ-θερον τοῖς θεοῖς καταλείπει. ᾿Αγορὰν δὲ τῶν θεῶν καλέσας λέγει, ὅτι αὐτὸς μὲν τέρψεται ἐπὶ τοῦ Ὀλύμπον, οἱ δὲ δὴ ἄλλοι ἔρχεσθ᾽ ὄφρ᾽ ἄν ἵκησθε μετὰ Τρῶας

<sup>1)</sup>  $A\vec{v}\tau\delta\theta\iota$  141. 2) Ueber die Entstehung der Ilias u. der Odyssee  $\sigma\epsilon\lambda$ . 325. 3) Ἰλιάδ. T 141. 4) Ἰλιάδ. I 223. 5)  $A\vec{v}\tau\delta\theta\iota$  150.

καὶ 'Αχαιούς, ἀμφοτέροισι δ' ἀρήγεθ', ὅπη νόος ἐστὶν ἑκάστον '). Ἐνταῦθα ὄντως μεγαλοπρεπέστατον θέαμα εἰκονίζεται καὶ τῆς δόξης τοῦ ποιητοῦ ἄξιον. Ἡρωες μετὰ πολλοῦ τοῦ πάθους μάχονται καὶ δύο ἐπικουρικοὶ στρατοὶ θεῶν τοὶς συμμάχους σώζουσι καὶ σφοδρὰς κατ' ἀλληλων μάχας ἐγείρουσιν. 'Αλλ' οἱ Τρῶες πανταχοῦ φεύγουσιν ὁπὸ τοῦ 'Αχιλλέως διωκόμενοι.

Ούτως εφθάσαμεν μέχρι της 21ης δαψωδίας, ήτις έστιν έξακολούθησις της προηγουμένης, μεθ' ής στενώς συνδέεται. Τὰ ύποκείμενα τῶν πρώτων προτάσεων ώς ἐκ της ηγουμένης νοούμενα 2) λείπουσιν. Οι Τρώες οὐ παύονται φεύγοντες μέχρι τοῦ ποταμοῦ Ξάνθον, ὅστις κατὰ τοῦ Αχιλλέως δργίζεται. Καὶ δὴ πρώτον αἰτεῖ παρ' αὐτοῦ, ἵνα πέραν της δίνης τοὺς Τρώας φονεύη 3). Έπειδη όμως δ ήρως οὐ πείθεται, δ ποταμός πλημινοεί και δ'Αγιλλεύς κινδυνεύει 4). 'Αλλά βοηθοῦσιν αὐτῷ ὁ Ποσειδῶν, ἡ 'Αθηνᾶ καὶ δ "Ηφαιστος 5), όστις την τοῦ ποταμοῦ κοίτην ξηραίνει 6). Έντανθα ο Jacob 7) παρατηρεί, ότι οἱ θεοὶ οὐγί, ώς άλλοτε, ανθρωποφυείς είκονίζονται, αλλ' ώς στοχεία κατ' άλλήλων μάχονται. 'Αλλ', επειδή ό 'Όμηρος μόνον εντανθα μάγην ποταμίου θεού πρός τὸν "Ηφαιστον είπονίζει. ή είκων φαίνεται πως ἀσυνήθης. 'Αλλ', εί οδτος και άλλαχού άφορμην πρός τοιαύτην είκονα είχεν, ούκ ηδύνατο άλλως τὸ πρᾶγμα εἰκονίσαι. Διότι τὰ στοιχεῖα ἢ τὰ βασίλεια των θεων πολλαγού μετ' αὐτων των θεων συγγέονται. Παραδείγματος χάριν ο Ούρανος ότε μεν ως πρόσωπον είκονίζεται, ότε δε άστερόεις, εὐρύς, χάλκεος ονομάζεται. Χαίρομεν δ', ότι καὶ αὐτὸς ὁ Jacob τὴν εἰκόνα οὐχὶ άλλοτρίαν της όμηρικης Μούσης εθεώρησεν. Διότι δ άνηρ όμολογεί, δτι περί του είδους και της έλευθερίας του άρχαίου ήρωικοῦ ἄσματος πάνυ δλίγα γινώσκομεν 8). Σπουδαίος δέ

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Y 23. 2) Ἰλιάδ. Φ ἐν ἀρχῷ. 3) Αὐτόθι 217. 4) Αὐτόθι 235 καὶ 272. 5) Αὐτόθι 285. 6) Αὐτόθι 349. 7) Ueber die Entstehung der Ilias und der Odyssee σελ. 339. 8) Αὐτόθι "Dürfen wir aber deshalb behaupten, diese Schilderungen können nicht aus der ursprünglichen Dichtung Homer's stammen? Dazu wissen wir viel zu wenig von der

τῆς Ἰλιάδος ἀναγνώστης ἐκ τῶν πρώτων ἤδη ὁαψωδιῶν ἤδύνατο προϊδεῖν τὴν θεομαχίαν. Διότι θεοί, οἵτινες, καίπερ ὑπὸ τοῦ Διὸς κωλνόμενοι, ὅμως εἰς τὸ πεδίον τῆς μάχης κατήρχοντο ἢ ἐκ τοῦ Ὀλύμπον ἄγρια πάθη ἐξέφραζον, ἔμελλον καὶ εἰς σφοδρὰν κατ ἀλλήλων μάχην κατελθεῖν. Ὁ δὲ θεσπέσιος ποιητὴς ἄριστα ἐποίησεν, ὅτι τὴν θεομαχίαν, ἤτις τῷ ὁμηρικῷ αἰῶνι μεγαλοπρεπές τι θέαμα ἐθεωρεῖτο, ἐνταῦθα ἔθηκεν. Διότι ἐκεῖ, ἔνθα ὁ ῆρως τοῦ ἔπους τὸν ἀγῶνα ἀνεδέξατο, τὰ τῶν θεῶν πάθη ἐκρηγνύμενα το μέρος τοῦτο τῆς Ἰλιάδος μεγαλοπρεπέστατον ἀποδεικνύουσιν. Πρὸς δὲ ἡ θεομαχία ἐνταῦθα προπαρασκενάζει φυσικὴν λύσιν τῆς πλοκῆς τοῦ ὅλον μύθον. Διότι ὁ ποιητὴς ταύτην προτάξας δείκνυσιν, ὅτι οῦ μόνον οἱ Τρῶες, ἀλλὰ καὶ οἱ τούτων προστάται ἡττήθησεν.

Έν δὲ τῆ 22η δαψωδία διαπράττονται, όσα ἐν τῷ όλφ έπει προπαρασκευάζονται. Έν τη άρχη του παρόντος κεφαλαίου είπομεν, δτι ό Έκτωρ εστί το της ανδρίας μέτρον, πρός δ αί των Αγαιων δυνάμεις αφ' ένός, και ή τοῦ 'Αγιλλέως ἀφ' έτέρου παραβάλλονται. Ο δὲ ποιητης ύψων τὸν Έκτορα ὕψον τὸ θῦμα τοῦ Αγιλλέως, ὕψον τὸν ῆρωα τοῦ ἔπους. 'Αφ' οὖ δ' ὁ μὲν 'Αχιλλεὺς τὴν μῆνιν ἀπεῖπεν, δ δ' Έκτωρ διὰ τοῦ φόνου τοῦ Πατρόκλου άξιος τιμωρίας έγένετο, δ ποιητής δείμνυσιν, ως ώφειλεν, ότι δ λίαν τιμηθείς Αγιλλεύς ηδύνατο τούς τε φίλους σῶσαι καὶ τούς εχθρούς πολάσαι. "Αν τις ταῦτα ὑπ' ὄψιν λάβη, δμολογήσει, δτι δλον το μέχρι τοῦδε μέρος τῆς Ἰλιάδος ἦν σῶμα, οδ ή κεφαλή λείπει 1). Ένταθθα τιμωρείται ό πολλάς τοῖς Αχαιοίς συμφοράς επενεγκών, ενταύθα αναδείκυνται ή καθ όλον τὸ ἔπος φημιζομένη ἀνδρία τοῦ Αχιλλέως, ἐνταῦθα έκτελείται ή του Πατρόκλου προφητεία. "Οντως θαυμαστός έστιν ό τρόπος, καθ' δν ό θεσπέσιος ποιητής πόρρωθεν

Art und namentlich von den Freiheiten des alten Heldengesanges."

<sup>1)</sup> Εὐφυῶς δ' ὁ Σωκράτης λέγει "Άλλ' οὐδὲ τοὺς μύθους φασὶ μεταξὲ θέμις εἶναι καταλείπειν, ἀλλ' ἐπιθέντας κεφαλήν, ἵνα μὴ ἄνευ κεφαλῆς περώη." Πλατ. Γοργ. 505.

τὸν Ἐκτορα παρεσκεύασεν, ὅπως πρὸς τὴν ἀνδρίαν τοῦ ἀχιλλέως ἀντιστῆ. Αἱ νῖκαι αὐτοῦ ἦσαν, ὡς εἰδομεν, τῆ ἄλλη τοῦ ἔπους οἰκονομία ἀναγκαῖαι, συνεβάλοντο ὅμως καὶ πρὸς τοῦτο, ὅπως ὁ ῆρως θρασύτερος γενόμενος ἔξω τῶν τειχῶν τῆς πόλεως μείνη. Ἱκετεύει μὲν αὐτὸν ὁ πατήρ ¹), ἱκετεύει δὲ ἡμήτηρ ²), ὅπως εἰς τὴν πόλιν εἰσελθὼν τὸν κίνδυνον διαφύγη, ἀλλ' ὁ ῆρως τῶν λόγων τοῦ Πολυδάμαντος ³) μνησθεὶς ἀρνεῖται. Ἡττων δὲ πρὸς κρείσσονα μαχεσάμενος, ὡς εἰκός, πίπτει ⁴).

Καὶ ἐνταῦθα αὖθις οἱ κριτικοὶ λέγουσιν, ὅτι τὴν Ἰλιάδα έθει λήξαι. Διότι δ μεν Αχιλλεύς επαύσατο δογιζόμενος, δ δ' Έκτωρ διὰ τὸν φόνον τοῦ Πατρόκλου ἐτιμωρήθη. 'Αλλ', εὶ ἐν τῷ 19ψ αἰῶνι ἡ Ἰλιὰς ἐποιεῖτο, Ἰσως ἐνταῦθα ἔληγεν. Τὸ ἔπος όμως ἐποιήθη ἐν τοῖς καλουμένοις δμηρικοῖς χρόνοις, εφ' ὧν ή τοῦ νεπροῦ ταφή μέγα τι ελογίζετο. Οι δμηρικοί ήρωες ου φοβούνται τοσούτον τον θάνατον, όσον την απαίσιον ιβέαν, ότι τα σώματα αύτων ηδύναντο γενέσθαι έλώρια των κυνων και των οιωνων. Ο δέ ποιητής τῆς Ἰλιάδος οὐδεμίαν ἄλλην μείζονα συμφοράν εὖρεν, δπως τοῦ ἔπους προτάξη, ἢ ὅτι πυλλοὶ ἀχαιοὶ ἄταφοι ἔμειναν. Οι την δμηρικήν ψυχολογίαν μελετήσαντες γινώσκουσιν, ότι τὸ σπουδαιότερον τοῦ δμηρικοῦ ανθρώπου μέρος έστι τὸ σῶμα, οὖ μὴ τυχόντος ταφῆς ἡ ψυχὴ ἀπόλλυται. Διὰ τοῦτο ὁ ποιητής φροντίζει, ίνα περί τοῦ σώματος ξιάστου πεσόντος ήρωος λέγη τι. Εὶ λοιπὸν οἱ δμηρικοὶ άνθρωποι τοιαύτας περί ταφής ίδέας είχον, πῶς ήδύνατο δ ποιητής τῆς Ἰλιάδος σιωπῆσαι περί τοῦ σώματος τοῦ Πατρόκλου; Τοῦ Πατρόκλου, λέγομεν, δν δ 'Αχιλλεύς ίσον τη αύτου κεφαλή ήγάπα. 'Ισως τραγικός ποιητής ήδύνατο ενταύθα παύσασθαι, ούχι δε και επικός. Διότι τὸ έπος ξξάπτει μεν πάθος τι, όμως και κατασβέννυσι τοῦτο.

'Αλλ', εν ῷ τὴν ταφὴν τοῦ Πατρόκλου οὕτω σφόδρα τὸ πνεῦμα τῆς δμηρικῆς ποιήσεως ἀπήτει, ὑπῆρχον καὶ

 <sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Ψ 38.
 2) Αὐτόθι 82.
 3) Αὐτόθι 100 ἐν παραβολῆ πρὸς Σ
 255.
 4) Ἰλιάδ. Ψ 386.

Μιστριώτου Ίστορ, τῶν ὁμηρ, ἐπῶν,

ἄλλαι αλτίαι τὸν ποιητὴν ἀναγκάσασαι, ὅπως τὸ ἔπος καὶ πέραν τοῦ φύνον τοῦ Ἑκτορος ἐκτείνη. Ὁ Αχιλλεὺς πρὸς τὸν ᾿Αγαμέμνονα ἐρίσας πολλῶν καὶ μεγάλων συμφορῶν αἰτία τοῖς ᾿Αχαιοῖς ἐγένετο, καὶ τὴν μῆνιν ἀπειπὼν τὸν φονέα τοῦ Πατρόκλου ἐτιμώρησεν. Οἱ ὁμηρικοὶ ὅμως ἄνθρωποι τιμῶσι μὲν τὸν ἀνδρεῖον, ἀλλὰ καὶ τὸν φιλόφρονα καὶ ἤπιον ἀγαπῶσιν. Αἱ δύο αὖται ἀρεταὶ συνδεδεμέναι ἀποδεικνύουσι τὸν ῆρωα ἄξιον τῆς τιμῆς τοῦ ὁμηρικοῦ κόσμου. Ἡ δ᾽ ἀνδρία μόνη ἦν ἀπαίσιόν τι καὶ ἀποτρόπαιον. Παραδείγματος χάριν ὁ Κύκλωψ Πολύφημος ἦν ἀνδρειότερος τοῦ ᾿Αχιλλέως, ἀλλ᾽ οὐκ ἦδύνατο γενέσθαι ἡρως ἔπους, ὡς οὐδὲ ὁ Ἐχετος. Εἰ δ᾽ αἱ δύο τελευταῖαι ἡαψφδίαι ἔλειπον, ὁ Ἦχετος ἔμενεν ὡς τραχύς τις καὶ σκληροκάρδιος ῆρως, ὅπερ ὁ ποιητὴς οὐδόλως ἐσκόπει.

Ἐπειδὴ λοιπὸν οὖτε ὁ ποιητὴς ἐσκόπει, Ίνα τὸν ῆρωα τοῦ ἔπους τραχὺν εἰκονίση, οὖτε οἱ ὁμηρικοὶ ἀνθρωποι τοιοῦτον χαρακτῆρα ἐτίμων, ἡ τῆς μήνιδος ἀπόρρησις καὶ ὁ τοῦ Ἑκτορος φόνος οὖκ ἦσαν ἱκανά, ὅπως τὸν ἀληθῆ τοῦ ῆρωος χαρακτῆρα δείξωσιν. Ἡ τοῦ μύθον ὅμως πλοκὴ οὖκ ἐπέτρεπε τῷ Ὁμήρῳ, Ἱνα δὶ ἄλλον τρόπον τὸν χαρακτῆρα αὐτοῦ εἰκονίση, ἢ διὰ τῆς ταμῆς τοῦ ἐταίρον καὶ τῆς λύσεως τοῦ σώματος τοῦ ἐχθροῦ. Καὶ δὴ ἐν μὲν τῆ 23μ ἡ αψ ψ δί ᾳ ὁ ᾿Αχιλλεὺς διὰ μεγαλοπρεπῶν ἀγώνων τὰς τελευταίας τῷ ἐταίρῳ τιμὰς ἀποδίδωσι καὶ πρὸς τοὺς Ἦχαιοὺς φιλόφρων δειχθεὶς τὴν ἀγάπην πάντων πρὸς ἐαυτὸν ἐπισπῷ. Ἐν δὲ τῆ τελευταία ἡ ἡαιὸς πρὸς τὸν Πρίαμον δειχθεὶς ¹) καὶ συγγνώμην παρὰ τοῦ Πατρόκλον αἰτησάμενος ²) τὸ σῶμα τοῦ Ἑκτορος λύει.

Ούτω λοιπὸν ή μῆνις καὶ τὰ ταύτη ἀναγκαίως ἐπόμενα λήγουσιν ἐκεῖ, ἔνθα ἔθει. Μάλιστα δ' άμαρτάνουσιν
οἱ λέγοντες, ὅτι ὁ ποιητὴς μόνον τὴν μῆνιν ὑπεσχέθη ᾳσαι,
οὐχὶ δὲ καὶ ταφὰς καὶ λύσεις σωμάτων. Διότι ἐκάστη
πρᾶξις οὐ λήγει ἐκεῖ, ἔνθα τὸ σπουδαιότερον αὐτῆς μερος
διαπράττεται. Τοῦτο οὐ δύναται νοηθῆναι ἄνευ ἡγουμέ-

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Ω 518. 2) Αὐτόθι 592.

νων, ως ή κεφαλή οὐ δύναται ἔχειν ὑπόστασιν ἄνεν τῶν ἤττον σπουδαίων τοῦ σώματος μελῶν. Πάνυ δ' εὐφυῶς ὁ Otfr. Müller¹) λέγει, ὅτι ἀποκοπὴ μέφους τινὸς τῆς Ἰλιάδος σημαίνει διαμελισμὸν ὀργανικοῦ τινος ὄντος, οὖ τὰ μέλη ἀναγκαῖα τῆ ζωῆ εἰσιν. Ὠς δ' ἡ ζωὴ οὐκ ἐνοικεῖ ἐν ἐκάστω μέλει, ἀλλ' ἐν τῆ ἑνότητι τῶν μελῶν, οὕτω καὶ ἡ ἐσωτερικὴ τῆς Ἰλιάδος ἑνότης ἐπὶ τῆς συναρμογῆς τῶν μερῶν ἐφείδεται. ᾿Αλλ' ἐν ὅλω τούτω τῷ κεὰπλαίω ἐκ προθέσεως τὰς κατὰ τῆς ἐνότητος ἀποδείξεις τοῦ Lachmann ἀπεφύγομεν, ὅπως ταύτας ἐν ἰδιαιτέρω κεφαλαίω πραγματευθῶμεν. Οὕτω δ' ὁ ἀναγνώστης ἔχει ἐν συνόλω τὰς ἀποδείξεις τοῦ μεγάλου τουτου κριτικοῦ. Τὸ ἑπόμενον λοιπὸν κεφάλαιον συμπληροῦ τὸ ἡγουμενον.

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Ε΄.

Περὶ τῆς ὑπὸ τοῦ Λαχμάννου τομῆς τῆς Ἰλιάδος.

Οἱ ἀψάμενοι τῆς γερμανικῆς φιλολογίας γινώσκουσιν, ὅτι δύο μακρὰ ἡρωικὰ ἐπη, τὸ Nibelungen (ἀρχαιοπρεπέστερον Nibelunge) ἡ Nibelungenlied καὶ τὸ Gudrum, ὁμοιάζουσί πως πρὸς τὴν Ἰλιάδα καὶ τὴν Ὀδύσσειαν. Ἰδίως δὲ τὸ Nibelungenlied οἱ Γερμανοὶ ἡδέως πρὸς τὴν ἡμετέραν Ἰλιάδα παραβάλλουσιν, εἰ καὶ αῦτη τοσοῦτον ἐκείνου διαφέρει, ὅσον ἡ ἀρχαία ἑλληνικὴ φιλολογία τῆς γερμανικῆς. Ἐπειδὴ δὲ τὸ προϊὸν τοῦτο τοῦ μέσον αἰῶνος (1190—1210 Μ·Χ) οὐδενὶ ποιητῆ ἀπεδίδετο, ὁμδίως ἡδύνατο ἐπελθεῖν εἰς τὸν νοῦν τῶν κριτικῶν, ὅτι συλλογὴ δημοτικῶν ἀσμάτων ἐστίν. ᾿Αλλ' ὅμως οἱ Γερμανοὶ μακρὸν χρόνον τοιαύτης ὑποθέσεως ἀπέσχον. Ἐν τοῖς τελευταίοις δὲ χρόνοις

<sup>1)</sup> Geschichte der griech. Literatur I, 85.

πολλοί τῶν φιλολόγων τῆς Γερμανίας μὴ ἀνεχόμενοι τὴν μομφήν, δτι τὰ μὲν άλλότρια μετὰ πολλῆς τῆς σπουδῆς εξετάζουσι, των δ' οἰκείων ολιγωροῦσιν, εἰς τὴν σπουδὴν της αύτων αργαιότητος ετράπησαν. Και εν ταύτη τη άληθεία πολλά και μεγάλα διεπράξαντο. Και άλλοι μέν περί άλλα ήσχολήθησαν, δ δέ Κ. Lachmann περι το Nibelungenlied. Καὶ δη την ενότητα τοῦ έπους μελετήσας ανέλυσεν αὐτὸ εἰς μικρὰ ἄσματα. Οἱ πλεῖστοι ὅμως τῶν κριτικῶν την τοιαύτην διαίρεσιν απεδοκίμασαν. Μετά την διαίρεσιν δὲ τοῦ ἐθνικοῦ ἔπους ὁ κριτικὸς καὶ εἰς τὴν ἡμετέραν 'Ιλιάδα προβάς εν δυσί πραγματείαις 1) εν τῆ 'Ακαδημία τοῦ Βερολίνου αναγνωσθείσαις πειραται, ὅπως τὰς εἴκοσι καὶ δύο δαψωδίας (Α-Χ) ταύτης είς δεκαέξ ἄσματα διαιοέση. Ἐπειδή δ' αἱ αἰτίαι, δι' ας δ μέγας οὖτος κριτικός τὴν Τλιάδα έταμεν, οὐ μόνον ἀσθενεῖς, άλλὰ καὶ μάλιστα ήμαρτημέναι ήμιν εφάνησαν, τολιιώμεν, ίνα ταύτας άναιρέσωμεν. Έαν δ' δ κορυφαίος της σχολής ταύτης άμαρτάνων έλεγγθή, ό ήμετερος αναγνώστης δύναται κρίνειν καὶ περὶ τῆς άξιας των οπαδών αὐτοῦ. Ἐπειδή όμως τὸ ἔργον ἐστὶ μέγα, έξετάζομεν οὐχὶ πάντα, άλλὰ τὸ πλείστον μέρος τῶν ἀσμάτων αὐτοῦ καὶ τοῦτο νομίζομεν ἱκανόν. ᾿Αρχόμεθα δ΄ ἐκ της πρώτης δαψφδίας.

Ό Lachmann μέχρι τοῦ στίχον 347 οὐδόλως προσκρούει. Έν τοῖς ἐφεξῆς ὅμως ἀντιφάσεις εὐρίσκων διαιρεῖ τοὺς λοιποὺς τῆς ἑαψφδίας στίχονς εἰς δύο τμήματα, ὧν τὸ πρῶτον θεωρεὶ παρεμβεβλημένον εἰς τὸ δεύτερον. Καὶ τὸ μὲν πρῶτον περιέχει τοὺς στίχονς 430—492, δηλαδή τὴν διὰ τοῦ Ὀδνσσέως ἀπόδοσιν τῆς Χρυσηίδος, τὸ δὲ δεύτερον, εἰς ὅ παρενετέθη τὸ πρώτον, συνίσταται ἐκ τῶν στίχων 348—429 (οἱ ἐν τῷ μεταξὺ στίχοι ἀνήκουσι τῷ πρώτφ τμήματι) καὶ 493—611. Τὰ δύο λοιπὸν ταῦτα τμήματα ὁ κριτικὸς θεωρεῖ ὡς προσθήκας εἰς τὸ πρῶτον

<sup>1)</sup> ἀμφότεραι αὶ πραγματεῖαι μετά τινων προσθηχῶν ἐξεδόθησαν δὶς ὑπὸ Moritz Haupt, Betrachtungen über Homer's Ilias von Karl Lachmann 1847 καὶ 1865, Berlin.

ασμα, όπερ, ως είρηται, είς τὸν στίχον 347 λήγει. Κατ' αὐτόν, ἐὰν τὸ ποῶτον τμῆμα μετὰ τοῦ ἄσματος συνδεθῆ, ούδεμία αντίφασις ύπαρχει. Ἡ δὲ σύνδεσις εὔπολός ἐστιν. Διότι τὸ ἆσμα λήγει εἰς τὴν φράσιν αὐτὰρ ἀχιλλεύς, ην αντικαθίστησι διὰ της φράσεως αὐτὰρ Όδυσσεὺς τοῦ στίχου 430 τοῦ πρώτου τμήματος. Ἐὰν ὅμως τὸ πρῶτον τμημα παρεντεθή είς τὸ δεύτερον, ώς νῦν ὑπάρχει, γενναται ή έξης αντίφασις. Η Θέτις την προς τον Αχιλλέα ύβριν απούσασα ύπισχνείται αὐτῷ, Ίνα εἰς τὸν 'Όλυμπον αναβασα τὸν Δία ύπερ τῆς τιμῆς αὐτοῦ ίκετεύση. Αέγει δ', ότι ό θεὸς τὴν δωδεκάτην ἡμέραν ἐκ τῶν Αἰθιόπων είς τὸν "Ολυμπον ἐπανακάμψει. "Εὰν λοιπὸν τὸ πρῶτον τμημα είς τὸ δεύτερον παρεντεθή, δηλαδή ή διήγησις της διὰ τοῦ 'Οδυσσέως ἀποδόσεως της Χρυσηίδος, παρεμπίπτουσι πολλαὶ ἡμέραι. Λιότι ὁ Ζεὺς μόλις τὴν δεκάτην τετάρτην ή δεκάτην πέμπτην ήμέραν είς τον Όλυμπον έπανέρχεται. Ἡ ἀντίφασις ὅμως αὕτη γεννᾶται ἐκ τῆς ἡμαρτημένης ξρμηνείας τοῦ ἐχ τοῖο¹). Διότι ὁ κριτικὸς²) νομίζει, ότι τοῦτο αναφέρεται είς τὸν χρόνον, καθ' ον δ Οδυσσεύς εκ των Θηβων επανηλθεν, εν ω αναφέρεται είς τὸν γρόνον τῆς ἀπὸ τοῦ Ὀλύμπου ἀναγωρήσεως τῶν θεῶν. Κατά τὸν γρόνον, καθ' ον οί θεοί παρά τοῖς Αἰθίοψι διέτριβον, δ μεν 'Οδυσσεύς απηλθεν είς τας Θήβας, δ δ' Αχιλλεύς εμήνυεν· ότε δε πορηλθον έκ το το, δηλαδή εκ τούτου τοῦ γρόνου, καθ' δυ οί θεοί ἀπῆλθου τοῦ Ολύμπου, δώδεκα ημέραι, τότε δη οί θεοί έφθασαν είς τον "Ολυμπον. Νομίζομεν, ότι δ ποιητής σαφέστερον οὐκ ήδύνατο τὸ πρᾶγιια δηλώσαι. Ούτω λοιπὸν ἀναιρεῖται ή ἀντίφασις, ην δ Lachmann μεταξύ των δύο τμημάτων εννπάρχουσαν άνευρίσκει. Ο αὐτὸς δὲ κριτικὸς παραβάλλων τὸ δεύτερον τμημα πράς τὸ ἄσμα, ὅπερ, ὡς εἰρηται, λήγει είς τὸν στίχον 347, εύρισκει άλλην αντίφασιν 3). Εὶ πάν-

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. A 493. 2)  $K\epsilon\varphi$ . II. 3)  $K\epsilon\varphi$ . III "Wenn die götter (423) seit gestern bei den Aethiopern sind, und Apollon nicht ausgenommen wird, so ist es wunderlich, ihn von dort auf das achäische heer schiessend zu den-

τες οί θεοί κατά τὸν στίχον 423 (ἄρα οὐδὲ ὁ ἀπόλλων έξαιρείται) γθές είς τούς Λιθίοπας απηλθον, πώς ην δυνατόν, ενα δ Κάλχας λέγη, ετι δ Απόλλων έδω άλγη τοις Αχαιοίς και έτι δώσει; Πως ην δυνατόν, ίνα ή Ήρα και ή Αθηνα της έριδος και δ Απόλλων του εξιλασμού εκ των Αλθιόπων ακούσωσιν: Τη αληθεία μακούν γρόνον εσκέφθημεν, ελ δ μέγας Lachmann σπουδαίως τοιαύτας απορίας εύρεν: Διότι, εὶ ὁ πριτικός νομίζει ἀντιφατικόν, ὅτι ἡ "Ηρα καὶ ή "Αθηνα ἐκ των Αλθιόπων τῆς ἔριδος τοῦ 'Αγιλλέως και Αγαμέμνονος ήπουσαν, τί οὐ νομίζει εξ Ισου άντιφατικόν, ότι ή Θέτις εκ τοῦ βυθοῦ τῆς θαλάσσης πολλαγοῦ τῆς Ἰλιάδος 1) ἀκούει τοῦ ᾿Αγιλλέως: Ποὸς δέ, εὶ οἱ θεοί έκ τοῦ 'Ο λύμπου ηδύναντο ακοῦσαι τῆς ἔριδος καὶ τοῦ ἐξιλασμοῦ, ἢδύναντο καὶ ἐκ τῶν Αἰθιόπων. Εἰ δ' απορεί ο πριτικός, δτι ο Απόλλων εκ των Αιθιόπων ήδύνατο κατατοξεύσαι του στρατοπέδου των Αγαιών, τί οὐκ απορεί, δτι δ αὐτὸς θεὸς τὸ αὐτὸ δὴ ἔργον ἀπάνευθε νεων2) ἐποίει; Τη άληθεία άνθρωποφιής τοξότης τοῦτο ούκ ηδύνατο ποιήσαι. Οἱ όμηρικοὶ θεοὶ εἰκονίζονται μέν ανθρωποφυείς, όμως ού στερούνται και ύπερανθρώπου φύσεως. Διὰ τοῦτο ἐν βραγυτάτω γρόνω μεγάλους γώρους διατρέγουσι και πόρρωθεν ακούουσι και βλέπουσιν. Πάντες οί μύθοι, εν οξε αναμιγνύονται ύπερφυσικά όντα, πάντων των λαων και πασων των επογών περιέγονσι τοιαύτας, εί δύνανται ούτως δνομασθηναι, αντιφάσεις. Διότι οί λαοί ούν δρίζουσι, τι ύπερφυσικόν και τι άνθρώπινον τα ύπο της ιδίας φαντασίας δημιουργηθέντα περιέχουσιν. Διὰ τὰς ελοημένας αντιφάσεις ο πριτικός το πρώτον ασμα μετά τοῦ πρώτου τμήματος συνδέων οθδεμίαν αντίφασιν εύρίσκει. τὸ δεύτερον όμως τμημα ώς αντιφάσκον πρός τε τὸ ασμα και τὸ πρώτον τμήμα ώς νόθον ἀποβάλλει. Λοιπὸν τὸ γνήσιον ή, μαλλον είπεῖν, τὸ μὴ ἀντιφάσκον μέρος τῆς πρώ-

ken, und Kalchas kann nicht sagen 96 . . . . wenn man auch allenfalls zugibt, dass Here und Athene 195 bei den Aethiopern den zank gehört haben und 474 Apollon bei den Aethiopern das sühnelied der Achäer hört."

<sup>1)</sup> A 357. Σ 36. 2) Ἰλιάδ. A 48.

της δαψωδίας έστὶ κατὰ τὸν Lachmann ἡ ἔφις τοῦ ᾿Αγαμέμνονος καὶ ᾿Αχιλλέως καὶ ἡ τῆς Χουσηίδος ἀπόδοσις. ᾿Αλλὰ τίς ποιητὴς ἡδύνατο ποιῆσαι τοιοῦτον αὐτοτελὲς ἄσμα; Τί ἔπραξεν ὁ τοσοῦτον ὀργισθεὶς ᾿Αχιλλεὺς πρὸς τιμωρίαν τοῦ τὴν Βρισηίδα άρπάσαντος; Ἡ ᾿Αθηνᾶ ἀποτρέπουσα τὸν ᾿Αχιλλέα βιαίας κατὰ τοῦ ᾿Αγαμέμνονος πράξεως ὑπισχνεῖται αὐτῷ ἀγλαὰ δῶρα¹), ἄπερ οὐδαμοῦ τοῦ αὐτοτελοῦς τούτον ἄσματος τῷ ῆρωι προςφέρονται. Ὁ ᾿Αχιλλεὺς λέγει, ὅτι οἱ ᾿Αχαιοὶ ποθήσουσιν αὐτόν, ὅτι πολλοὶ τούτων ὑπὸ τοῦ Ἑκτορος φονευθήσονται²) καὶ ὅτι ὁ ᾿Αγαμέμνων οὐ δυνήσεται βοηθεῖν αὐτοῖς. Τὶ πάντα ταῦτα ἐν τῷ Λαχμαννείω αὐτοτελεῖ ἀσματι οὐκ ἐκτελοῦται; Τὸ ἀσματονείως αὐτοτελεῖ ἀσματι οὐκ ἐκτελοῦται; Τὸ ἀσματονείος καὶ ἐν τῷ ἡγουμένως κεφαλαίως εἰρηται, μόνον ὡς εἰς μέγα ἔπος εἰσαγωγὴ δύναται νοηθῆναι.

Τὴν δὲ δεντέραν ξαψφδίαν ὁ Lachmann θεωρεῖ μὲν ώς αὐτοτελὲς ἄσμα, ὅμως ἐκβάλλει μέγα πλῆθος στίχων ὡς νόθων. Τὴν αὐτοτέλειαν τοῦ ἄσματος ὁ κριτικὸς στηρίζει ἐπὶ τούτον, ὅτι ἐν ταύτη τῆ ξαψφδία οὔτε τοῦ λοιμοῦ, οὔτε τῆς ἱκεσίας τῆς Θέτιδος μνεία γίνεται³). Τὶ δὴ ἀπαιτεῖ ὁ κριτικός, Ἱνα ὁ Ὅμηρος περὶ λοιμοῦ εἴπη; Ἡ μὲν Χρυσηὶς ἀπεδόθη τῷ πατρί, οὖ εὐξαμένον ἔκλυε Φοῖβος Απόλλων, ὁ δὲ λοιμὸς ἐληξεν. Τούτων δὲ γενομένων οὐδεὶς ἀκροατὴς ἢ ἀναγνώστης περιμένει, Ἱνα ὁ ποιητής τι περὶ λοιμοῦ εἴπη. Διότι οὖτος οὐκ ἔστι τῆς Ἰλιάδος ὑπόθεσις, ὡς ἡ μῆνις, ἀλλὰ μόνον τῆς μἡνιδος ἕνανσμα. Εὶ δ' ὁ ποιητὴς ἰδέας ὡς μάλιστα τῆς κυρίας ὑποθέσεως ἀφισταμένας ἐν ἑκάστω μέρει τοῦ ἔπους ἐπανελάμβανε, τῆ ἀληθεία, καὶ εἰ δέκα γλώσσας καὶ χάλκεα στήθη εἶχεν, οὐκ ἢδύνατο ποιῆσαι Ἰλιάδα. Καὶ αὐτὸς δὲ οἶδε τοῦτο λέγων

..... ἐχθοὸν δέ μοί ἐστιν αὖτις ἀριζήλως εἰρημένα μυθολογεύειν \*).

<sup>1)</sup>  $A \tilde{v} t \acute{o} \Im t$  212. 2)  $A \tilde{v} t \acute{o} \Im t$  240. 3)  $K \epsilon \varphi$ . IV "Die beziehungen auf das erste buch sind so schwach, dass der inhalt desselben dem dichter nicht sehr lebendig vorzuschweben scheint. Nichts von der pest, nichts von Thetis bitte." 4)  $O \tilde{v} v \sigma \sigma$ . M 452.

Τί όμως οὐ γίνεται μνεία τῆς ἱκεσίας τῆς Θέτιδος; "Ισως δ Lachmann ἐπεθύμει, ἵνα εὐθὺς ἐν τῆ δευτέρα δαψωδία ή πρός την θεάν υπόσγεσις εππληρωθή. Παραινούμεν όμως ύπομονήν. Διότι τοιαθται ύποσγέσεις οθτε εκτελοθνται ταχέως, ούτε, αν εκτελωνται, δύνανται γενέσθαι υποθέσεις μακρών έπων. Άλλ' εν δνόματι των νόμων της ποιήσεως, τίς ποιητής δφείλει, ίνα εν ξηρώ δνομάτων καταλόγω την κυρίων τοῦ ποιήματος ἰδέαν παρεμβάλη; 'Αλλά, καὶ εἰ μὴ ή δευτέρα δαψωδία ην κατάλογος δυομάτων, δ ποιητής ούκ ηδύνατο ποιησαι τοῦθ', δπερ δ κριτικός απαιτεί. Διότι οί ποιηταί, ιδίως μακρών επών, δφείλουσιν, ίνα μή τὸν τῆς χυρίας ιδέας μίτον άφειδως περί τας άργας του ποιήματος ανελίσσωσιν Άλλ' όμως ο ποιητής ούκ εγένετο επιλήσμων τῆς πρὸς τὴν Θέτιδα ὑποσγέσεως. Διότι ἐν αὐτῆ τῆ ἀργῆ της δαψωδίας ό την υπόσγεσιν δούς Ζεύς ου ποιμάται, αλλά μερμηρίζει κατά φρένα, ίνα τιμήση τὸν 'Αχιλλέα 1). Πρός δέ, εί και οὐδείς τῶν ἀχαιῶν ἐτόλμα ὑπομνῆσαι τῷ Αγαμέμνονι πρόσφατον έριδα, όμως ό θρασύς Θερσίτης τὸν Αγαμέμνονα διὰ τὴν πρὸς τὸν Αχιλλέα ἔριδα κακίζει καὶ την μηνιν τούτου ονομάζει 2). Αὐτὸς δ' δ Άγαμέμνων μεταμελούμενος τῆς πρὸς τὸν Αχιλλέα ἔριδος μέμνηται 3). Αί ύπομνήσεις λοιπον αθται έκαναί είσιν, όπως την δευτέραν δαψωδίαν αρρήκτως μετά της πρώτης συνδέσωσιν. Ήδη μεταβαίνομεν είς τὰς άθετήσεις ταύτης τῆς δαψωδίας. Ό Lachmann 4) είρίσκει άτοπον, δτι δ Αγαμέμνων παρά την συμβουλήν τοῦ 'Ονείρου 5) παροτρύνει τοὺς 'Αχαιούς, 'ίνα τῆς Τροίας απέλθωσιν. Νομίζει δ' δ κριτικός, δτι μεταγενέστερός τις ποιητής τὰ κατὰ τὴν βουλὴν τῶν γερόντων 6) προσέθημεν. 'Αλλ' δμως κατ' αὐτὸν ἀπέτυχε· διότι ή τοῦ απροσδοκήτου έκπληξις από τοῦ πράγματος είς την βουλήν μετετέθη. Κατά πρώτον παρατηρούμεν, ότι τὸ μέρος τούτο τῆς Ἰλιάδος ἦν τὸ δυσγερέστατον καὶ τὸ μείζονας Ἰσως δυσκολίας τῷ ποιητῆ παρασγόν. Διότι ἐνταῦθα ὁ ποιητής

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. B 3. 2) Aὖτόθι 239. 3) 376. 4) Kε $\varphi$ .  $\nabla$ . 5) Ἰλιάδ. B 140. Ιλιάδ. B 53—86.

ώφειλε λύσαι σπουδαιότατον πρόβλημα, έξ οὖ ή ένότης τοῦ όλου ἐπους ἐξηρτᾶτο. Ἐννέα 1) ἔτη ἀπὸ τῆς εἰς τὴν Τροίαν ἀποβάσεως τῶν Αχαιῶν παρῆλθον ἀνευ οὐδεμιᾶς έκ τοῦ συστάδην μάγης καὶ ταῦτα παρόντος τοῦ ἀχιλλέως, όστις ηδύνατο τούς Τρώας νικήσαι. Εὶ δ' ούτως εἶγε, τίς αλτία απόντος τοῦ Αγιλλέως ηδύνατο ώθησαι τοὺς Αγαιούς, ίνα κατά των τειχων της πόλεως στρατεύσωσιν; Οί μέν 'Αχαιοί εκείνου ἀπόντος ὤφειλον τῆς προσβολῆς, ώς γε καὶ πρότερον, ἀπέχεσθαι, οἱ δὲ Τρῶες κατὰ τὸ ἔθος ἀμύνεσθαι. 'Αλλ' ό ποιητής επινοήσας (δυστυχώς οὐ γινώσκομεν, τί παρά τοῦ μύθον έλαβε καὶ τί ὁ ποιητής αὐτὸς ἐπενόησε) τὰ κατὰ τὸν "Ονειρον τοὺς 'Αχαιοὺς εἰς μάχην παρασύρει. Οὖτος ύπὸ τοῦ Διὸς πεμφθείς παροτρύνει καθ' ύπνον τὸν 'Αγαμέμνονα, ὅπως κατὰ τῆς πόλεως στρατεύση. Διὰ τῆς ἀπάτης δὲ τοῦ Ὀνείρου ὁ ὑομηρος ἔλυσε τὸ πρόβλημα αύτοῦ. Διότι οἱ ᾿Αχαιοὶ θαρρήσαντες κατά τῶν τειχῶν τῆς πόλεως στρατεύουσι, καὶ οῦτω τὸ πρῶτον βημα πρός πλήρωσιν της υποσχέσεως γίνεται. Μετά τά ελοημένα λειαίνομεν τούς όχθους, ελς ούς δ πριτικός προσέπρουσεν. Τούτω φαίνεται άτοπον, δτι δ Αγαμέμνων πειραται του στρατου. Νομίζει λοιπόν, ὅτι ὁ ἡγεμών, ώς δή Πρώσσος στρατηγός, ώφειλε κελεύσαι τοὺς Αγαιούς πρός πόρθησιν της πόλεως τοῦ Πριάμου. ᾿Αλλὰ τοῦτο ἦν δυνατόν, εὶ ὁ ᾿Ατρείδης ἦρχε πρωσσικοῦ στρατοῦ, δυστυχῶς δμως ἦρχεν ἀτάκτου πλήθους καὶ ταῦτα δυσμενῶς πρὸς αύτὸν έχοντος. Διὰ τοῦτο ην ἀνάγκη, ὅπως πρώτον πειραθή αὐτοῦ. Λοιπὸν τὸ ἀπροσδόκητον τοῦ πράγματος αναιρείται, τούτου δ' αναιρουμένου και ή αιτία, δι' ην δ Lachmann τὰ κατὰ τὴν βουλὴν τῶν γερόντων νόθα ἐθεώρησεν. Πρός τούτοις δ πριτικός παρατηρεί, ότι, εί οί ήγεμόνες των 'Αχαιων εν τη βουλη τον σποπον του στρατηγοῦ ἐμάνθανον, οὐκ ἦν ἀνάγκη, ἐνα ἡ ᾿Αθηνᾶ τὸν ᾿Οδυσσέα πρός κώλυσιν τῶν ᾿Αγαιῶν παροτρύνη ²). ᾿Αλλὰ τί ἢδύ-

Aὐτόθι 134.
 Kεφ. V "Denn wenn die führer des obersten feldherrn absicht wussten, so brauchten Here und Athene sich nicht zu bemühen."

ναντο οἱ ήγεμόνες τῶν ᾿Αχαιῶν ποιῆσαι; Ὁ ᾿Αγαμέμνων έπειράθη του στρατού, υστις απελθείν της Τροίας ήθελε καὶ όντως έφευγεν. Ὁ δ' Όδυσσεύς, ὅστις καὶ ἀνδρεῖος ἦν καὶ πειθώ εἶγεν, ἐκώλυσε τοὺς ἀπεργομένους. Ὁ δὲ ποιητης καιά την πίστιν των τότε άνθρώπων είπεν, ότι ή 'Αθηνα τὸν ήρωα πρὸς τὸ ἔργον παρώτρυνεν. 'Ότι δ' οί ήγεμόνες τῶν 'Αγαιῶν ἐκ τῆς βουλῆς τὸν σκοπὸν τοῦ 'Αγαμέμνονος ξγίνωσκον, δηλον· διότι πλην των μη παρευρεθέντων εν εκείνη τη βουλη 1) ουδείς των βουληφόρων απήργετο, αλλά μόνον οί εκ τοῦ δήμου 2). Αὐτη δη ή Αθηνα εξοε τὸν Οδυσσέα παρά ταῖς ναυσίν ἱστάμενον καὶ μὴ ελκοντα ταύτας είς την θάλασσαν. 'Αλλ' οὐ δεόμεθα πλειόνων αποδείξεων · διότι αὐτὸς δ 'Οδυσσεύς καὶ γενώσκει καὶ διαρρήδην λέγει 3), δτι δ Αγαμέμνων πειράται τοῦ στρατοῦ. Τελευταῖον δεῖ καὶ τοῦτο εἰπεῖν. Εἰ μὴ οἱ ἡγεμόνες των Αχαιών έκ της βουλης την πρόθεσιν του Αγαμέμνονος εγίνωσκον, τί εν τη αγορά οὐ κακίζουσιν αὐτὸν παροτρύναντα ἀπελθεῖν τῆς Τροίας ὁ Διομήδης καὶ ὁ Ὀδυσσεύς, οίτινες μετά πολλάς των 'Αχαιων ήττας όμοιαν γνώμην ελπόντα πιαρότατα ελέγχουσιν; 4) Τουναντίον δ 'Οδυσσεύς την αλτίαν της φυγης αποδίδωσι τοῖς 'Αχαιοῖς, εν ῷ, ελ τὰ εν τη βουλη ηγνόει, ώφειλεν αποδούναι αὐτην τῷ 'Αγαμέμνονι. Πρός τούτοις δ πριτικός άθετεί και τους στίχους 278 - 332 ώς περιττούς. Διότι κατ' αὐτὸν ὁ 'Οδυσσεὺς έπραξε τὸ καθ' έαυτόν, τοὺς φεύγοντας ἐπανήγαγε καὶ τῷ Θερσίτη ἐπέβαλε σιωπήν 5). Καὶ τελευταῖον ψέγει τὸν λόγον τοῦ 'Οδυσσέως · διότι οδτος οὐ ποιεῖται μνείαν τῶν φυγόντων, ώς δ Νέστωρ μετ' δλίγον. Τῆ άληθεία τοιαύτας άθετήσεις δύνανται ποιήσαι μόνον οί άρχαῖα χειρόγραφα καί 'Ακαδημιακούς καθ' δίον τον βίον προ δφθαλμῶν έχοντες. 'Αλλ' ὁ τρόπος τῆς σκέψεως τῶν 'Ακαδημιακῶν πολὺ διά-

<sup>1)</sup> Thiá $\delta$ . B 194. 2) Avró $\delta$ t 198. 3) Avró $\delta$ t 193. 4) Thiá $\delta$ . I 17—49 zai  $\Xi$  65—102. 5) Ke $\varphi$ . V "V. 278—332 hoffe ich nicht ohne den beifall feiner leser zu verwerfen. Odysseus hat das seinige gethan, er hat die fliehenden zurückgetrieben und den Thersites zum schweigen gebracht, dass er danach eine lange rede hält, auf die kein mensch rücksicht nimmt ..."

φορός έστι τοῦ τῶν κοινῶν ἀνθρώπων. Εί τις κριτικός πάσας τὰς πράξεις τῶν στρατηγῶν τῆς ἡμετέρας ἐπαναστάσεως είς τοσοῦτον αὐστηρὰν κριτικήν ὑπέβαλεν, Ἰσως πάσας έμελλεν εύρεῖν ήμαρτημένας. 'Αλλά καί, εί τις στρατηγός τὰς τῶν κριτικῶν σκέψεις ἐπεχείρει ἐκτελέσαι, αί πλείσται, εί μη πάσαι, έμελλον αποτυγείν. Ο δ' Όμηρος, εί μη πιστώς τὰ τοιαντα παρὰ τῶν μύθων παρέλαβεν, ἐσκέπτετο δμως κατά τὸν λαόν, οὖτὰς πράξεις ζωνει. Ταῦτα δ' ζωεῖςγε οί της παρούσης γενεάς Έλληνες, οίτινες εὐτυχείς γεγόναμεν Ιδόντες πολλούς των στρατηγών της ήμετέρας επαναστάσεως, οθτω φυσικά εθρίσκομεν, ώστε διά τάς τοιαύτας άθετήσεις ύπομειδιώμεν. Ποσάκις δ πάνυ δμοιος τώ Όδυσσεὶ στρατηγὸς τῆς Πελοποννήσου οὐκ ἢγόρευσεν, δσάμις οί στρατιώται αύτοῦ διά τινα αἰτίαν ἐταράγθησαν; λλλά πλην πάντων τούτων ούδεν το παρά φύσιν εν τῷ λόγω τούτω τοῦ 'Οδυσσέως εύρίσκομεν. Έπανήγαγε μέν δ ήρως τούς φεύγοντας, καὶ πάντες εἰς ἀγορὰν συνῆλθον, αλλά τίς πρώτον ώφειλεν αγορεύσαι; Έν τῆ αὐτῆ αγορά ηγόρευσαν ο Νέστωρ καὶ δ 'Αγαμέμνων. 'Αλλ' ούτε ο εξς, ούτε δ Ετερος ηδύναντο άγορεῦσαι πρό τοῦ Όδυσσέως, δστις τὰ πλήθη ἐπαναγαγών ἐν τῆ φορῷ τῆς αύτοῦ ἐνεργείας πρώτος δ'φειλε τούτο ποιήσαι. "Αλλως δ Νέστωρ οὐκ ήδύνατο πρώτος άγορεῦσαι· διότι τοῦ πλήθους ἔτι ταρασσομένου ην ανάγη ούχι γεροντείας συνέσεως, αλλά δημονοπίας και δητορικής δεινότητος. Οὔτε δ Αγαμέμνων διότι οδτος αιτία της φυγης ην. Νομίζομεν δε περιττόν, ίνα τὸν τοῦ 'Οδυσσέως λόγον ἀναλύσαντες τὸ καίριον δείξωμεν. Διότι σπουδαίος της Ἰλιάδος αναγνώστης πανυ δαδίως δύναται τοῦτο ποιῆσαι.

Τὸ δὲ τρίτον ἄσμα τοῦ Lachmann ἐκ τοῦ 15ον ἢ 16ον σιίχον ἀρχόμενον λήγει εἰς τὸ τέλος τῆς ἑαψφδίας. Νομίζει δ' ὁ κριτικός, ὅτι εἰς τὸ ἄσμα οῦτω πολλὴ ῦλη εἰσέρρενσεν, ὥστε τὧν 461 στίχων ταύτης τῆς ἑαψφδίας μόνον τοὺς 170 ὡς γνησίους δέχεται. Καὶ δὴ λέγει, ὅτι ὁ τοῦ Πριάμον καὶ τῆς Ἑλένης διάλογος οὖκ ἀνήκει τούτω τῷ ἄσματι. Ἐν τῷ στίχω 382 ὁ Πάρις ἀρπάζεται ὑπὸ τῆς

Αφοοδίτης. Τη δ' άρπαγη Επεται ο διάλογος της Ελένης μετά της θεᾶς καὶ τοῦ Πάριδος. Πᾶσαν την διήγησιν ταύτην ο πριτικός νόθην αποφαίνεται διότι κατ' αὐτὸν ή εξ 66 στίχων διήγησις βλάπτει την συμμετρίαν 1). 'Αλλά, τίνα συμμετρίαν δ ανήρ ενόει, τη άληθεία άγνοουμεν. Διότι έν τοῖς ἔπεσι τοῦ Ομήρου ευρίσκονται ἐπεισόδια οὐγί ἐξ 66, αλλ' εξ έκατοντάδων στίχων, ών ή γνησιότης ούκ αμφισβητείται. "Αλλως μακρά επεισόδια εν μακροίς έπεσιν ού μόνον σύμμετρα, άλλά καὶ άναγκαῖα θεωροῦνται καλ ύπὸ τῶν νόμων τῆς ποιήσεως ἐπιτάσσονται. Τὸ ἐναντίον εστίν ἀσύμμετρον. Πρός τούτοις δ Lachmann 2) μετά πολλών άλλων κοιτικών άθετεῖ τὴν καλουμένην Τειγοσκοπίαν στιχ. 121-244 διὰ τὰ ἐρωτήματα τοῦ Πριάμου πρὸς την Έλενην· διότι ταῦτα ἐν τῶ δεκάτω ἐτει τοῦ πολέμου γίνονται. 'Αλλ' εν τω ήγουμένω κεφαλαίω εδείξαμεν, ότι ταῦτα οὐκ ἦδύναντο ποὸ τῆς μήνιδος τοῦ Αγιλλέως γενέσθαι. 'Αλλά, και άν υποτεθή, δτι δμοιά τινα εγίνοντο, πάλιν δ γέρων Πρίαμος ουκ ήδύνατο γινώσκειν τούς ήγεμόνας τῶν Αχαιῶν. Διότι οὖτος διὰ τὸ βαθὸ γῆρας ἔμενεν εν τη πόλει, μόνος δ' δ Έκτως μετά των Τρώων καλ ξπικούρων, εί ποτε ξτόλμα, ταύτης ξξήρχετο. Αρμοδίως λοιπον ο ποιητής εν τη ανακωχη τα ερωτήματα ταυτα είς τὸ στόμα τοῦ γέροντος ξυβάλλει. Ὁ μέγας Lachmann τοῦτο εθεώρησεν άμάρτημα. 'Αλλά σφόδρα χαίρομεν διά την όντως είλικοινη του κριτικού δμολογίαν, δτι τοιούτων άμαριημάτων εξ ίσου και δ άρχαιος ποιητής και οί διασπευασταί δύνανται είναι ένοχοι 3). Αύτη όμως πανταχού ξφαρμοζομένη ἄρδην τὸ οἰκοδόμημα αὐτοῦ καταστρέφει. 'Αλλ' δ πριτικός και δι' άλλας άφορμας της Τειχοσκοπίαν άθετει. Έν ῷ ἡ Ελένη ἐρωτᾶται περί τοῦ Αϊαντος, αὐτη προστίθησί τι καὶ περὶ τοῦ Ἰδομενέως 4). Τῆ αληθεία αἰ-

<sup>1)</sup>  $K\epsilon\varphi$ . VI. 2)  $A\tilde{v}\tau\acute{o}3\iota$  "Und nicht minder störend ist die mit jenem abschnitt zusammenhängende Teichoscopie 121—244. Die unschicklichkeit der fragen an Helena im zehnten jahre des krieges könnte vielleicht der erste dichter dieses liedes so gut verschuldet haben wie ein interpolator." 3)  $K\epsilon\varphi$ . VI. 4)  $Li\acute{a}\delta$ .  $\Gamma$  230.

δούμεθα, ίνα τοιούτων αποριών την λύσιν επιγειρούμεν. Τί ἀπορεῖ ὁ ἀνήρ; 'Αμνημονεῖ τῆς πολυλογίας τῶν Ελλήνων καὶ ιδίως τῶν ὁμηρικῶν; Εί δ' ἀπορεῖ διὰ τοῦτο, τί ούκ άπορει μαλλον, δτι Εκαστος ήρως πρό της μάχης μααρά πρός τον εχθρον διαλέγεται; 'Αλλ' οὖτε πολυλογίαν έν τῷ λόγω τῆς Ελένης ἐνορῶμεν, ἀλλὰ μᾶλλον ἀποφυγὴν ταύτης. Διότι δ ποιητής, ίνα αποφύγη τὰς πολλάκις ἐπαναληφθείσας φράσεις, λδών έρέειν' δ γερεός καὶ τὸν δ' Έλένη ημείβετο, ας αὐτὸς δη δ Lachmann παιδαριώδεις εθεώρησεν, εμβάλλει είς τὸ στόμα τῆς ήρωίδος καὶ τὸ τοῦ Ἰδομενέως ὄνομα, περὶ οὖ οὖκ ἦρωτήθη. ᾿Αλλά, καὶ αν τοῦτο αμάρτημα θεωρηθη, τί οὐκ ἐφαρμόζει ὁ κριτικὸς την ἀρχήν, ην πρὸ όλίγου ωμολόγησεν; Πρὸς τούτοις δ πριτικός έρωτα 1). Ποῦ οἱ πήρυπες εὖρον τὸν Πρίαμον; Αποιρινόμεθα επί των Σιαιων πυλων. Ο Εκτωρ πέμπει είς την πόλιν τους κήρυκας, ίνα κομίσωσι τὰ πρός θυσίαν καὶ καλέσωσι τὸν Πρίαμον. Οὖτοι δ' εἰς τὴν πόλιν ἀπελθόντες έλαβον τὰ ἀναγκαῖα καὶ ἐπανερχόμενοι εὖρον τὸν γέροντα παρά ταῖς Σκαιαῖς πύλαις ίστάμενον, δυ καλοῦσιν είς τὸ στρατόπεδον. Οὐδεν δε τὸ παράδοξον, ὅτι οἱ Ἱπποι καὶ ή άμαξα αὐτοῦ ἐγγὺς εύρίσκονται. Διότι, εἰ οὖτος από των Σκαιων πυλών μέχρι τοῦ στρατοπέδου ώχεῖτο, ξιαστος είκάζει, δτι δ γέρων και από των ανακτόρων μέχρι των είρημένων πυλών τὸ αὐτὸ ἔπραξεν. Οὐδόλως δ' άπορουμεν διὰ τὴν σιωπὴν τοῦ ποιητοῦ, ὅτι ὁ Πριάμος κατέβη ἐκ τῶν πύργων τῶν Σκαιῶν πυλῶν, ὡς οὐκ ἀπορούμεν διὰ μυρία άλλα, άπερ ὁ ποιητής ώς νοούμενα παραλείπει και δ ακριβέστερος ακροατής ή αναγνώστης οὐκ άπαιτεί. Διὰ ταῦτα λοιπὸν νομίζομεν. ὅτι οὐδεμία άλλαγή τόπου εγένετο. Πρός τούτοις ό Lachmann ερωτά. Έπὶ τίνι ὁ Έκτωρ μετεπέμψατο τὸν Πρίαμον; "Οφρ' δρκια τάμνη αὐτός; 'Αλλ' ἀποκρίνεται, ὅτι τοῦτο οὐκ ἐπραξεν αὐτός, ἀλλ' ὁ ᾿Αγαμέμνων ²). Τοῦτο ἐλέγχει λήθην

 <sup>1)</sup> Κεφ. VI.
 2) Κεφ. VI "Ferner, zu welchem zwecke wird der könig geholt? Damit er die eidopfer schneide, ὄφρ' ὅρκια τάμνη αὐτός, heisst es
 V. 105. Das thut aber nicht er, sondern Agamemnon, 273..."

της δμηρικής γλώσσης. Διότι όρκια τέμνειν παρ Ομήρω σημαίνει οθχί σφάζειν άρνία, άλλα μετέγειν τῆς θυσίας και συνθήκας ποιείσθαι, ώς δεικνύουσιν αὐτῆς δὴ τῆς τρίτης ἑαψωδίας στίχοι; Ὁ Έκτωρ προτεινει τοῖς Αχαιοῖς μονομαχίαν, ἐν ή ὁ νικήσας ἔμελλε λαβεῖν την Έλενην και πάντα τὰ κτήματα, οι δ' άλλοι φιλότητα καὶ δοκια πιστά ταμόντες 1) ξ'μελλον ἀποστῆναι τῆς μάχης. Κατὰ ταύτην τὴν φράσιν πάντες οἱ άλλοι ξ'μελλον σφάξαι τὰ θύματα; Τοῦτο τῆ ἀληθεία οὐ δύναται νοηθήναι. Τὸν Πρίαμον λοιπὸν ἐκάλεσαν, ἵνα τῶν δραίων μετάσχη, δηλαδή ίνα λάβη τρίχας των άρνων, ώς ουτως έλαβε μετά των Τρώων και Αγαιών 2). Τίς δε κατά την πυρίαν της λέξεως σημασίαν τέμνει τὰ άρνία, τοῦτο αδιάφορόν έστιν. Διὰ τὴν ἡμαρτημένην δ' έρμηνείαν τοῦ δοκια τέμνειν δ κριτικός περιπίπτει είς απορίαν, ήν οὐ δύναται λῦσαι. Ὁ Αγαμέμνων τέμνει τὰς κεφαλὰς πολλων αρνων, εν ω οί Αχαιοί πρός θυσίαν ένα μόνον επόμισαν 3). Η απορία δμως αύτη αριδήλως την ημαρτημένην τοῦ κριτικοῦ έρμηνείαν κυροῖ. Τὸ δρκια δὲ τέμνειν δρθῶς έρμηνεύοντες οθδεμίαν απορίαν εθρίσκομεν. Διότι δ Άγαμέμνων τέμνει τρία άρνία, δύο των Τρώων και εν των 'Αχαιών. 'Ο Lachmann λοιπον νομίζει, ὅτι ὅραια πρὸ τῆς μονομαχίας ούκ εγένοντο. Έπειδη όμως ήρθησαν αί αίτίαι, αίρεται και τὸ αποτέλεσμα, ή άθέτησις. 'Αλλ' ίδωμεν, εί και άλλαι αιτίαι την αθέτησιν κωλύουσιν. Ο κριτικός πρός ενίσχυσιν της αύτοῦ είκασίας σημειοῖ τοὺς στίγους 4), εν οίς δ Πάρις δμιλεί περί τε της θυσίας καὶ τῶν δραίων, άπερ μετά τὸ τέλος τῆς μονομαχίας ἐμελλον γενέσθαι. 'Αλλ' εν τῷ λόγῳ τούτῳ οὐ γίνεται μεν μνεία τῶν πρὸ τῆς μονομαχίας δραίων, ὅμως ταῦτα νοοῦνται. Ἐμελλον δύο δραια γενέσθαι, τὰ μὲν πρὸ τῆς μονομαχίας, τὰ δὲ μετά ταύτην. Τῶν τελευταίων μνημονεύουσιν οἱ Τοῶες,

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Γ 73. 2) Αὐτόθι 274. 3) Κεφ. VI "Und Agamemnon, was hat er mit lämmern zu thun? Nur ein lamm war für die Achäer geholt worden, 104. Διὶ δ' ἡ μεῖς οἴσομεν ἄλλον." 4) Ἰλιάδ. Γ 71—75.

δπως δι' δοκου των δεινών του πολέμου απαλλαγώσιν. 'Αλλά, και άν μη νοωνται, οὐδεν ο Lachmann ύπεο τῆς είκασίας αύτοῦ κερδίζει. Διότι έκ προθέσως ό ποιητής ούκ ενέβαλεν είς το στόμα των Τρώων πρότασιν περί δρκων, ους ούτοι έμελλον παραβηναι. Ο Μενέλαος όμως προτείνει δραια 1). Σημειωτέον δ', δτι οὐ δυνάμεθα άθετῆσαι τὸν λόγον τούτου τοῦ ήρωος. Διότι ἀναγκαίως ή τοῦ μονομαχήσοντος δμολογία ἀπαιτεῖται. Πρὸς τὰ εἰρημένα όμως δύναται τις άντειπεῖν, ότι και δ Έκτωρ βραδύτερον ξμονομάγησε πρός τον Αίαντα, όμως ου προηγήθησαν δοκια. Αλλά παρατηρούμεν πρώτον, δτι έν τῆ δεντέρα ταύτη μονομαχία διὰ τῶν δοκίων ετίθετο εν ἀσφαλεία μόνον τὸ τοῦ πεσόντος σῶμα, ἐν ὧ ἐκ τῆς πρώτης εξηρτάτο ή παῦσις ή ή εξακολούθησις τοῦ Τρωικοῦ πολέμου και δεύτερου, δτι οι Τρώες εν τη δευτέρα μονομαχία ούκ ήδύναντο δραια προτείναι. Διότι άπιστα τα τούτων εδείχθησαν. Οἱ δ' άπαξ ἀναιδῶς τὰ ὅραια παραβάντες τὸ δεύτερον αναιδέστερον ταῦτα παρέβησαν. Ὁ Έντωρ συνειδώς τοῦτο ἀπέχει τοιαύτης προτάσεως 2). Αλλὰ δικαίως δύναταί τις ήμας μέμιψασθαι, δτι είς τοιαύτας συζητήσεις κατερχόμεθα, εν ῷ ὁηταὶ μαρινρίαι τὴν γνησιότητα τῶν όρκίων κυρούσιν. Καὶ δὴ ή τῶν όρκίων σύγχυσις, ἐξ ἦς ἡ έπομένη φαψωδία ἄρχεται, οὐ δύναται νοηθηναι ἄνεν τῶν δοιίων. Πρός δέ, πολλαχοῦ τῆς τετάρτης δαψωδίας μνεία των δοκίων γίνεται 3). Παραλείποντες δε πλείστας σιωπηλάς μαρτυρίας σημειούμεν μόνον, δτι δ Αγαμέμνων διαροήδην 4) τὰ δρεια ἀναμεμνήσεων τὸν ὅλεθρον τῶν ἐπιόρχων προλέγει.

Τὴν δὲ τετάρτην ξαψφδίαν ὁ Lachmann τέταρτον ἄσμα θεωρεῖ. Ἐπειδὴ ὅμως αὕτη στενῶς μετὰ τῶν ὁρχίων τῆς τρίτης ξαψφδίας συνδέεται, ὁ κριτικὸς ἀναγκάζεται, ἵνα δλως νέον ἄσμα δημιουργήση, ὅπερ ὅμως ἀπωλέσθη, ἢ τμῆμα ἄσματος, ὅπερ τῦν οὐχ ὑπάρχει ὁ). Εἰς πόσας

Ἰλιάδ. Γ 103.
 Ἰλιάδ. Η 69.
 Ἰλιάδ. Δ 67, 72, 271.
 Δ 2-7όθι 155—168.
 Κεφ. VIII "Mithin entweder fehlt uns ein ganz anderes

δυσχερείας άγουσιν ήμαρτημέναι είκασίαι! Ταῦτα δ' δ κριτικός στηρίζει έπλ παραβολής φράσεώς τινος. Διότι έν μέν τη τετάρτη δαψωδία δ ποιητής χρηται τη φράσει, ύπερ δρκια δηλήσασθαι1), εν δε τη τρίτη, Διὸς δρκια δηλήσασθαι2) καὶ ύπερ δρκια πημηναι3). 'Αλλά τίς ποιητής ή τίς πεζογράφος την αθτήν Ιδέαν αείποτε διά της ιδίας φράσεως εδήλωσεν; Πλην τούτου παρατηρούμεν, ότι οί περί τον Lachmann κατά το δοκοῦν γρώνται δυσί μέτροις, ότε μεν τω ένί, ότε δε τω έτερω. Εὶ μεν ό ποιητης την αθτην ιδέαν δια της αθτης φράσεως εκφράζει, τὸ εν τοῦ ετέρου ἀπομίμημα ὀνομάζουσιν. Εὶ δ' οὖτος τὴν αθτην ιδέαν διά διαφόρου φράσεως λέγει, οί αθτοί πριτικοι άλλον τὸν ποιητήν τῆς διαφόρου φράσεως ἀναγνωρίζουσιν. Ώστε κατά τὸ εν ή κατά τὸ άλλο μέτρον άλλον ποιητήν οί σοφοί οὖτοι ἀνδρες ἀποδειχνύουσιν. Τὰ διπλᾶ όμως μέτρα καλούνται κίβδηλα, αί δὲ κιβδηλεῖαι έν γε τῆ επιστήμη οθα ανεκταί. Η τετάρτη δαψωδία περιέγει τὸ συμβούλιον των θεων, τὸ τοῦ Μενελάου τραῦμα καλ την καλουμένην επιπώλησιν τοῦ Αγαμέμνονος. Ταῦτα πάντα λήγουσιν είς τον στίχον 421. Ένταῦθα ὁ Lachmann μηδεμίαν αντίφασιν ευρίσκων παρατηρεί μόνον, δτι πασα ή ελοημένη προπαρασκευή λήγει ελς τοῦτον τὸν στίχον καλ ούδεις οίδε, ποῦ ὁ Άγαμεμνων πορεύεται. Άλλ' ὑπομιμνήσκομεν, δ, τι πολλαγοῦ εἴπομεν. Ο ποιητής μόνον ἐκείνων τῶν πράξεων μνείαν ποιεῖται, δσαι ἄμεσον πρὸς τὴν κυρίαν υπόθεσιν σχέσιν έχουσιν. ''Αλλως οὐδὲν τὸ παράδοξον. Διότι της επιπωλήσεως τελεσθείσης και της μάχης άρξαμένης δ ποιητής μόνον τὸν φονεύοντα καλ φονεύομενον ονομάζει. Ότε δε και δ Αγαμέμνων εχθρον εφόνευσε και τοῦτον δ ποιητής ωνόμασεν.

Κατά τὸν Lachmann τὸ πέμπτον ἔσμα περιλαμβάνει

lied oder stück für  $\Gamma$ , oder wenigstens statt der von mir verworsenen verse eine andere ausführung, aber man wird wohl lieber sagen ein anderes lied.

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Δ 67, 72, 236, 271. 2) Ἰλιάδ.  $\Gamma$  107. 3) Αὐτόθι 299.

μέρος της τεττάρτης δαψωδίας 1) καὶ δλόκληρον την πέμπτην 2). Τοῦτο δ' ὁ κριτικὸς συνδέει μετὰ τῆς δευτέρας, έν ή δμοιότητα πρός την παρούσαν εύρίσκει. Καὶ δη συνδέει τὸν στίγον 422 τοῦ Δ μετὰ τοῦ 483 ἢ 780 τοῦ Β. Αλλ' ήμεῖς γε οὐδεμίαν άλλην όμοιότητα μείζονα τῶν άλλων εύρισκομεν, ή την δμοιότητα της ύλης. Έν μέν τω Β δ ποιητής αριθμεί στρατιώτας, έντανθα δε φόνους στρατιωτων. ή δ' δμοιότης της ύλης φύσει δμοιότητα παραστάσεως γεννά. Ο δέ ποιητής αποβαίνει διάφορος, εί ούκ αριθμεί, αλλά διηγείται άλλοία γεγονότα, ώς συζυγικούς διαλόγους και τὰ παραπλήσια. 'Αλλά τι ἆσμά ἐστι τοῦθ', όπερ δ μέγας Lachmann έδημιούργησεν; Εὶ καὶ λίαν μέγα εστίν (εκ δισγιλίων στίγων συνιστάμενον), διμως οὐδεμίαν ένότητα, οδδεμίαν πλοκήν, οδδεμίαν λύσιν τοῦ Δύθου έγει. Αρά γε τοσούτον μικρός κατάλογος ήρμοζε τοσούτον μιπρώ έπει; Έντανθα όντως παραβαίνεται ή συμμετρία, ήν μάτην δ πριτικός άλλαγοῦ ἐπικαλεῖται. Τί παθών δ ποιητης εποίησε μακρόν κατάλογον ήγεμόνων, οίτινες εν τώ Λαγμαννείω έπει πλην τοῦ Διομήδους οὐδεν έπραξαν; Τοιαντα άσματα μόνον εν ψυχραίς πεφαλαίς δημιουργούνται, δ πραγματικός δμως κόσμος άγνοεῖ ταῦτα. 'Αλλά, καὶ αν πάντα ταῦτα πιθανά θεωρηθώσιν, οί μετά τοῦ Γ καὶ Δ σύνδεσμοι κωλύουσι την σύνδεσιν τοῦ Β καὶ Ε. Διότι δ Πάνδαρος εν τῷ Ε 3) μέμνηται τοῦ τραύματος, ὅπερ οὖτος τῷ Μενελάφ εν τῷ Δ ἐπήνεγκεν. Πλην δὲ τῆς ὁητῆς ταύτης αποδείξεως υπάρχουσι και άλλαι μόνον ούχι φωνήν άφιείσαι, ότι τὸ Δ μετὰ τοῦ Ε συνδέεται. Αρά γε ή εν τῶ Ε ἀριστεία τοῦ Διομήδους, ὅστις ἐν τῷ τέλει (δηλαδή έκει, ένθα ο Lachmann τοῦτο τέμνει) τοῦ τεττάρτου ἄσματος 4) ύπὸ τοῦ Αγαμέμνονος ώς δειλὸς κακίζεται, τυγαία εστίν: <sup>3</sup>Αρά γε δ Πάνδαρος, δστις εν τῷ Δ5) τὰς δρχια παραβάς τὸν Μενέλαον τιτρώσκει, δίλως κατά τύγην εν τῷ Ε 6) φονεύεται; Αρά γε ή Αφροδίτη, ήτις εν τω Γ τον

<sup>1)</sup> ἀπὸ τοῦ στίχου 422. 2) Κεφ. ΙΧ. 3) Στίχ. 207. 4) Στίχ 370 — 418. 5) Στίχ. 125. 6) Στίχ. 297.

Μιστριώτον Ίστος. τῶν ὁμης ἐπῶν.

Πάριν άρπάσασα αίτία της συγχύσεως τῶν ὁρκίων ἐγένετο, ὅλως κατὰ τύχην ἐν τῷ  $E^{1}$ ) τιτρώσκεται;

Τὸ δ' Επτον ἄσμα τοῦ Lachmann ἀπὸ τοῦ δευτέρου η πέμπτου στίγου τοῦ Ζ ἀργόμενον λήγει εἰς τὸν στίγον 312 τοῦ Η. Ἐν τῷ ἄσματι τούτω παρατηρεῖ ὁ κριτικός, ότι, εν ῷ μνημονεύονται τὰ δρκια, οὐ γίνεται μνεία τῆς πρός τὸν Πάριν μονομαχίας τοῦ Μενελάου2). Πρώτον λέγομεν, ότι τὰ δραια προϋποτιθέασι την μονομαχίαν. Εἶτα δ' οὐτε ὁ Έκτωρ, οὐτε οἱ Αγαιοὶ ηδύναντο ταύτης μνησθηναι. Έχεινος μέν ούκ ηδύνατο μνησθηναι μονομαχίας μέγα αΐσχος της Τρωσί προστριβούσης, οί δ' Άχαιοί ούκ ήδύναντο · διότι τοιαύτη υπόμνησις ήν σημείον δειλίας. Εὶ οὖτοι ἀντὶ τῆς παραδοχῆς τῆς μονομαχίας προὔτασσον την τοῦ Πάριδος φυγήν, Εδιδον άφορμην τῷ Επτορι, Ίνα τούτους δειλούς δνομάση. Είτα εν τῷ τμήματι τούτω ενορώμεν καὶ άλλους κρίκους τοῦτο μετά τῆς μονομαχίας τοῦ Πάριδος καὶ Μενελάου συνδέοντας. Τί ἐν τῆ προκλήσει τοῦ Εκτορος οὐκ ἐγείρεται μονομαγήσων ὁ Διομήδης, ὅστις προ μικρού μέγαν τοῖς Τρωσὶ τρόμον ἐνέπνευσε καὶ πρὸς τὸν "Αρη αὐτὸν ἐμαχέσατο; Μόνον, εὶ ἡ πρώτη μονομαχία προηγείται, εξηγείται τούθ', δτι πρώτος δ Μενέλαος έγείρεται. Διότι οὖτος εκ τῆς πρώτης μονομαχίας τὸ θάρρος αντλών τολμά, ενα και πρός τον Έκτορα αὐτον μονομαχήση 3). Πρός δε δ Lachmann προσαρούει είς τον λόγον της Ανδρομάχης, ένθα ή ήρωλς λέγει4), ότι οί Αχαιοί τρίς παρά τῷ ἐρινεῷ ἐπειράθησαν, ἵνα τὴν πόλιν ἐκπορθήσωσιν. Διότι δ αριτικός τοῦτο οὐδαμοῦ τοῦ πέμπτον ἄσματος ευρίσκει 5). 'Αλλ' εν ταύτη τῆ δαψωδία οί 'Αχαιοί ενίκων τοις Τρώας και μικρού δείν ήνάγκαζον αὐτούς, ίνα ελς τὰ τείχη εἰσέλθωσιν, ώς διαρρήδην λέγει ὁ ποιητής. Οί Αχαιοί, ως δοκεί, εν τη φορά της νίκης αὐτών προσεπέλασαν τῷ ἐρινεῷ, ἴσως δὲ καὶ ἡ γυνεκεία φύσις ἐμεγέθυνε τὸ πράγμα. Πρός τούτοις οθα έστι δήλου, εί ο ποιητής πά-

<sup>1)</sup>  $\Sigma i \chi$ . 336. 2)  $K \epsilon \varphi$ . X. 3) Thiá $\delta$ . H 94. 4) Thiá $\delta$ . Z 435. 5)  $K \epsilon \varphi$  X.

σας τὰς μάχας καὶ πάσας τὰς διευθύνσεις αὐτῶν εἰκονίζει. "Αλλως ἡ 'Ανδρομάχη οὐχ δρίζει τὸν χρόνον, καθ' ὃν οἱ 'Αχαιοὶ τοῦ ἔργον ἐπειράθησαν. Διότι ἡ τῆς ἡρωίδος φράσις οὐκ ἀποκλείει τὴν εἰκασίαν, ὅτι ἡ ἀπόπειρα πρὸ τῆς μήνιδος τοῦ 'Αχιλλέως ἐγένετο. Τελευταῖον παρατηροῦμεν, ὅτι ὁ διάλογος τοῦ "Εκτορος καὶ τῆς 'Ανδρομάχης οὐκ ἐστι νοητός, ἀν μὴ οὖτος ἢ τμῆμα μείζονος ἕπους καὶ διὰ τούτον ὁ τοῦ ἥρωος θάνατος προπαρασκευάζεται.

Από δὲ τοῦ στίχου 313 τοῦ Η μέχρι τοῦ 252 τοῦ Θ αποτελείται κατά τον Lachmann τμημά τι, όπερ ώς ένότητος στερούμενον οὐ δύναται δνομασθήναι ἇσμα. Διὰ τούτο ο πριτικός ξπεται τώ Hermann θεωρούντι το μέρος τούτο της Ιλιάδος ως αλλόκοτον ολατροτάτον μιμητικού ύφους παράδειγμα 1). Ο Lachmann λοιπον άξιοῖ, ὅτι τὰ άσματα αύτοῦ έχουσιν ένότητα καὶ ότι μόνον τὸ τμημα τοῦτο στερεῖται. Ἐπικαλούμεθα τὴν κρίσιν τῶν εἰδημόνων τῆς ποιήσεως, Ίνα ἀποφανθώσιν, εὶ Ἰγνος αὐτοτελοῦς ένότητος εν αθτοίς υπάρχει, καί, αν υπάρχη, εί αυτη πρός την τοῦ δλους ἔπους δύναται παραβληθηναι. Ἡ τῆς Ἰλιάδος κατατομή εγένετο πρός επίτευξιν ενότητος, ης ούκ είνγον. Ποὸς τι λοιπὸν κατατέμνουσι τὸ έπος; Τὸ τμῆμα τοῦτο όντως οὐκ ἔχει ἐνότητα, ἀλλ' οὔτε, ἄτε τμῆμα όν, ηδύνατο έγειν, ώς πάντα τὰ Λαγμάννεια ἄσματα στεροῦνται αὐτοτελοῦς ένότητος. Ο πριτικός ενόμισεν, ὅτι τὸ μέρος τοῦτο τῆς Ἰλιάδος οι δὲ τὸν ἐλάχιστον σύνδεσμον μετὰ των ήγουμένων έχει πλην δύο μόνων δυναμένων έξαλειφθηναι. Οἱ σύνδεσμοι οὖτοί εἰσιν οἱ στίχοι, ἐν οἶς ὁ Αἴας εν τη εὐωχία τιμαται2), καὶ ή της παραβάσεως τῶν όρκίων ανάμνησις 3). 'Αλλ', εί ο κριτικός έγει το δικαίωμα τοῦ εξοβελίζειν στίχους, ήμεῖς έχομεν εξ ίσου τὸ δικαίωμα νοείν άλλους, οίτινες απωλέσθησαν. Διά τούτο δωείλουεν κρίνειν τὸ ἔπος κατὰ τὴν παροῦσαν αὐτοῦ μορφήν. Πρὸς

<sup>1)</sup> Keq. XI "Man kann dies stück, wie es aller einheit ermangelt, nicht ein besonderes lied nennen, und gewiss mit recht hat es Hermann schon in der vorrede zu den hymnen S. VII als ein auffallendes beispiel des elendesten nachahmerstils aufgestellt." 2) ไม่เลื H 321 xai 322. 3) Avio 9t 351.

δε ούκ εθαυμάζομεν, εί όντως ό Lachmann ήδύνατο εύρεῖν μέρος τι τῆς Ἰλιάδος συνδέσμων μετά τῶν ἄλλων αὐτῆς μερών στερούμενον. Διότι δμοιόν τι δύναται εύρεθηναι εν πασι τοίς ποιήμασι πάντων των ποιητών. 'Αλλ' ήμεις γε πλην των εξοημένων ευρίσκομεν καὶ άλλους συνδέσμους. Το μέρος τοῦτο συνδέεται μετά των ήγουμένων διά τοῦ γρόνου. Έν μεν τω ήγουμενω τμήματι ό Έκτωρ καὶ ό Αίας μονομαγούσι μέχρι νυκτός 1), εν τούτω δε ή τε εθωγία των Αγαιών 2) καὶ ή των Τρώων άγορά 3) ἐν νυκτὶ τελοῦνται. Ό τοῦ Νέστορος 4) λόγος ἀφ' ένὸς καὶ ὁ τοῦ Πριάμον 5) άφ' έτέρου, εν οίς γίνεται πρότασις περί ταφής των νεκρών, προϋποτιθέασι την έν ταύτη τη ήμερα φονικήν μάγην. Τίς ποιητής ήδύνατο ποιήσαι ταφήν νεκρών άνευ περιγραφης μάχης, καθ' ην οί νεκροί έπεσαν; ή πρότασις τοῦ Αντήνορος περί ἀποδόσεως τῆς Ελένης 6) προϋποτίθησι την νίκην των Αχαιών. Οθ τυχαίον δε φαίνεται ήμιν, ότι πρώτος ὁ Διομήδης ἀποκρούει τὰ ὑπὸ τῶν Τρώων διδόμενα κτήματα της Έλένης 7). Διότι τὸ θάρρος αύτοῖ αντλεί εκ της προηγηθείσης αριστείας. Έν τω τμήματι τούτω οἱ Αγαιοὶ κατασκευάζουσι τὰ τείγη 8), ὧν συγνάκις μνεία γίνεται εν τοῖς επομένοις. Τελευταῖον δεῖ σημειῶσαι, δτι έν τούτω τῶ τμήματι ὁ Ζεὺς τοῖς θεοῖς τὴν εἰς τὰς μάγας 9) ἀνάμιξιν ἀπαγορεύων σπουδαιότατον βῆμα ποιείται πρός εκπλήρωσιν της υποσχέσεως. "Ωστε τὸ τμημα τοῦτο συνδέεται οὐ μόνον μετά της πρώτης δαψωδίας, άλλα καὶ μεθ' όλου τοῦ ἔπους. Πρός τούτοις ὁ Lachmann περί τοῦ τμήματος τούτου παρατηρεί. , Η διήγησίς έστι τοσούτον βραχεία και άτακτος, ώστε οὐ δύναταί τις άσφαλώς τὰς ἡμέρας λογίσασθαι. Η 381 πρωί ἐστι, 421 γίνεται ήμέρα, 433 οὐκέτι πρωί (πάλιν;), 465 δύει ὁ ήλιος, Θ 1 πάλιν ανατέλλει, 68 μεσημβρία εστίν<sup>ιι 10</sup>). 'Αλλ' δ λογισμός των ήμερων ούκ έστιν ούτω δυσχερής, ώς ό κρι-

<sup>1)</sup> Αὐτόθι 228. 2) Αὐτόθι 331. 3) Αὐτόθι 372. 4) Αὐτόθι 332. 5) Αὐτόθι 376. 6) Αὐτόθι 350. 7) Αὐτόθι 340. 8) Αὐτόθι 436. 9) Ἰλιάδ. Θ 5—29. 10) Κεφ. ΧΙ.

τικός ενόμισεν. Τό μόνον μέρος, όπερ ήδύνατο ταράξαι τούς λογισμούς αὐτοῦ, ἐστὶν ὁ στίχος 1), καθ' ον ὁ ποιητης λέγει, ὅτι ἦν ηως, ἐν ὧ οὖκ εἶπε πρότερον, ὅτι ἐγενετο νύξ. Αλλά μόνον πεζός άναγνώστης δύναται προσκροῦσαι είς τοσούτον μικρον όχθον. Έκαστος έννοεί, ότι παρενέπεσε νύξ. Διότι δ ποιητής εν στίχω 421 λέγει, ότι δ ήλιος προσέβαλε τὰς ἀρούρας. Έν τῆ ἡμέρα ταύτη οί τε Τρῶες και οί Άχαιοι άσγολούνται περί την συνάθροισιν τών νεκρών καὶ κανσιν αντων. Τούτου δὲ γενομένου οἱ μὲν Τρωες απηλθον είς την πόλιν, οἱ δ' Αχαιοὶ εἰς τὰς ναῦς. Τοῦτο σημαίνει, δτι νύξ επηλθεν. Πρός δε ούδελς δύναται νοησαι, δίτι ή αὐτή ε΄τι ήμερα εξακολουθεί. Διότι εν μεν τῷ στίχω 421 δ ήλιος ανύψωτο, εν δε τω στίχω 433 ήν ήως και άμφιλύκη. Ο κριτικός, ώς είζηται, ψέγει την διήγησιν τούτον τοῦ τμήματος ώς βραχεῖαν. 'Αλλ' οὐ περιεμένομεν ταύτην έκτενεστέραν. 'Ανακωχή έγενετο καὶ ή μάχη έπαυσεν. Τι δ ποιητής ωφειλεν ενταθθα είπειν; "Ισως τις απαιτεί εντενεστέραν της καύσεως και της ταφης των νεκοῶν περιγραφήν. 'Αλλ', εὶ τοῦτο ὁ "Ομηρος ἐποίει, δ κριτικός ήν ετοιμος, ενα τούτο ταθτολογίαν καὶ απομίμημα τοι Ψ δνομάση, ένθα εκείνος την ταφην καί την κανσιν τον Πατροκλείου πτώματος περιγράφει. "Ισως δ πριτικός απαιτεί ξπεισόδιόν τι. Τοῦτο οὐκ άγνοεῖ ὁ ποιητής, ἀλλ' ἀποκρίνεται, ὅτι σιωπ $\tilde{\eta}^2$ ) εἶλκον τὰ πτώματα εἰς τὴν πυράν, καὶ προστίθησιν, ὅτι ὁ Πρίαμος καὶ τοὺς κλαυθμοὺς τοῖς Τρωσὶν ἀπηγόρευσεν. Ἰριστα λοιπον ποιεί ο ποιητής, ότι την νεκρικήν σιγήν δια της συνήθους αὐτῷ πολυλογίας οὐ ταράσσει. Λοιπὸν ὁ ποιητής ώφειλε μέν σιωπήσαι, άλλ' ούκ ήδύνατο παραλιπείν την απαρίθμησιν των ημερών, αίτινες πρός καθσιν και ταφήν των νεκρών και πρός κατασκευήν των τειχών άναγκαται ήσαν. Διότι άλλως ό κριτικός έμελλε ψέξαι τον ποιητήν ως όντως τοῦτο ποιεῖ. Καὶ δὴ ψέγει τὸ μέρος τούτο της Ιλιάδος, δτι εν δλιγωτέροις των 500 στίχων

Ἰλιάδ. Η 433.
 Αὐτόθι 427.

πολλά και ποικίλα συμβαίνουσιν 1). Μνημονεύονται τεσσαρες εὐωχίαι, ὧν ή τελευταία έγένετο τὴν πρωίαν, ἐν ω καθ' δλην την νύκτα οί 'Αχαιοί εθωχούντο. 'Ο κοιτικός, ώς δοκεί, άμνημονεί του γαρακτήρος των όμηρικών άνθρώπων, οίτινες, αν μή μαγωνται, εθωγούνται. Έν μέν τοῖς αναατόροις τοῦ 'Οδυσσέως οἱ μνηστήρες πολλά ἔτη, ἐν δὲ τοῖς τοῦ Άλκινόου οἱ βασιλεῖς τῶν Φαιάκων καθ' όλον τὸν βίον εθωχούνται. Οθτως εγίνετο, ό δε ποιητής τὰ γινόμενα εμιμήθη. "Αλλως δ κριτικός τότε μόνον ηδύνατο ψέξαι τὸ μέρος τούτο, εὶ ἐκτενῶς ὁ ποιητής τέσσαρας εὐωγίας ελκόνιζεν. Πρός δε ό ποιητής οίγι ακαίρως ταύτας τοῖς αύτοῦ μαχηταῖς παρέθηκεν. Διότι ή μεν πρώτη 2) ἐγένετο μετά τὸ τέλος πολυμός θου μάχης και πρὸς τιμήν τοῦ Αΐαντος. Τοῦθ', ὅπερ ἐποίησαν οἱ ᾿Αχαιοί, πράττουσι καὶ οί Τοῶες 3). Ἡ δὲ τρίτη εὐωχία παρατίθεται τοῖς Άχαιοῖς, οίτινες καθ' όλην την ημέραν είργάζοντο πρός κατασκευήν των τειχων 4). Τελευταΐον οἱ στρατιωται πρὸ τῆς μάγης δειπνοῦσιν 5). "Ωστε οὐδὲν τὸ παρὰ φύσιν. Πρὸς δὲ ὁ κριτικός ταράσσεται, ότι δ τεοπικέραυνος Ζεύς βροντζ καί κεραυνοβολεῖ 6). 'Αλλ' ἴσως ταράσσεται διὰ τὸ ἄηθες· διότι ήμεῖς οἱ κάτοικοι τῆς μεσημβρίας τὸ μέρος τοῦτο ώς τὸ ἄριστον τῆς Ἰλιάδος θεωρούμεν. Οἱ κεραννοὶ τὴν θύελλαν της μάχης περικοσμοῦσιν. 'Αλλ' ἴδωμεν καὶ τὰ αίτια, δι' ά ό τερπικέραυνος τὸ έθος αύτοῦ οὐ παρέβη. Μέχρι τοῦδε (Η 478) δ Ζεὺς ἔπεμψε μὲν τὸν 'Ονειρον. όπως τούς Αχαιούς είς μάχην παρασύρη, όμως οδτοι καί απόντος του Αχιλλέως τη βοηθεία της "Ηρας και ιδίως της Αθηνάς παρά την τοῦ Διὸς βούλησιν ενίκων του Τρώας. Η δ' ἀνάμιξις τῆς 'Αθηνᾶς τοσοῦτον προέβη, ώστε δ Διομήδης βοηθεία ταύτης τήν τε Αφοσδίτην καὶ τὸν Αρη?) αθτον έτρωσεν. Έπειδη δ' ούτως οθα επληρούτο ή πρός

<sup>1)</sup> Κεφ. XI "Es ereignet sich viel und mancherlei in noch nicht 500 versen; viermal essen H 313, 370, 466. Θ 53 (das letzte mal am morgen, nachdem eben H 476 die ganze nacht durch geschmaust worden ist), viermal donner und blitz..." 2) Ἰλιάδ. Η 313. 3) Αὐτόθι 370. 4) Αὐτόθι 466. 5) Θ 53. 6) Ἰλιάδ. Η 478. Θ 75, 133 καὶ 170. 7) Ἰλιάδ. Ε 858.

την Θέτιδα υπόσγεσις, δ Ζευς σκέπτεται, ίνα τοῖς μεν θεοίς την αναμιξιν απογορεύση, τούς δ' Αχαιούς εμφοβήση καὶ δὴ παννύγιος κακὰ μήδετο σμερδαλέα κτυπέων 1). Διὰ τοῦ πρώτου λοιπὸν κεραυνοῦ ὁ τερπικέραυνος φόβον τοῖς Αχαιοῖς ἐμπνέει. Τὴν δ' ἑπομένην ἡμέραν άγοραν των θεων καλέσας απαγορεύει τούτοις την είς την μάγην ἀνάμιξιν. Οἱ Άχαιοὶ ὅμως τὸ θάρρος ἐκ τῶν προτέρων νικών έχοντες επί τούς πολεμίους επέρχονται. Ό Ζεύς αναγκάζεται, ίνα τούτοις διά κεραυνοῦ δειλίαν έπιβάλη 2). Καὶ όντως οί μεν άλλοι Άχαιοὶ ύπὸ δέους καταλαμβάνονται, δ Διομήδης δμως προ δλίγων ήμερων άριστεύσας δρμά έπὶ τοὺς Τρώας, οίτινες ἐμελλον εἰσελθεῖν είς την πόλιν, εί μη δ Ζεύς το τρίτον εκεραννοβόλει 3). Ο τὸ ἄρμα τοῦ Διομήδους ήνιοχῶν Νέστωρ παραινεῖ τῷ ήρωι ύποχώρησιν καὶ οὖτος πείθεται. 'Αλλ' ὁ "Εκτωρ ύβρίζει τὸν ὑποχωρήσαντα, ὅστις τὰς ὕβρεις μὴ ἀνεχόμενος τρίς μέν πειράται, ὅπως τοὺς Ἱππους κατὰ τοῦ ύβριστοῦ τρέψη, άλλά και τρίς ύπο του κεραννού του Διός κωλύεται4). Τοσαύτην άρετην περιέχει το μέρος τοῦτο της Ἰλιάδος, ὅπερ δ Hermann καὶ Lachmann ώς αλλόκοιον παράδειγμα οιπτροτάτου μιμητικού ύφους εθεώρησαν! Οί κεραυνοί λοιπόν σκοπίμως ξβλήθησαν. Ώσαύτως οὐ ψέγομεν τὸ μέρος τοῦτο τῆς Ἰλιάδος, ὅτι πολλὰ καὶ ποικίλα συμβαίνουσιν. Διότι εν τούτφ γίνεται προπαρασκευή πρός νέαν τοῦ Τρωικοῦ πολέμου τροπήν. Πᾶσα δὲ προπαρασκευή φύσει πολυσύν θετός έστιν. Ο δε ποιητής ήν μεμπτός, εί άνεν τῆς πολυσυνθέτου ταίτης προπαρασκευῆς είς την νέαν τοῦ πολέμου φάσιν αἰφνης εἰσήρχετο.

Τὸ δ' ξβδομον ἔσμα τοῦ Lachmann (τὸ προηγούμενον τμῆμα ὁ ἀνὴρ οὖκ ἐθεώρησε τοιοῦτον) ἀρχόμενον ἐκ τοῦ στίχον 253 τοῦ Θ λήγει εἰς τὸν 484. Ἐν τῷ τμήματι τούτῷ εὐρίσκονται πλεῖστοι σύνδεσμοι ἀρρήκτως τοῦτο μετὰ τῶν ἡγουμένων συνδεόντες καὶ δὴ ἡ ἀνορυχθεῖσα τάρρος ἐν-

<sup>1)</sup> Η 478. 2) Θ 75. 3) Αὐτόθι 133. 4) Αὐτόθι 167.

ταύθα μνημονεύεται 1). 'Αλλ' ό κριτικός παρατηρεί, δτι έν τούτω ου γίνεται μνεία των τειγών. Ο ποιητής διμως ώνόμασε την τάφρον ώς τὸ τελευταῖον τῆς ἐξόδου καὶ τὸ ποῶτον της εἰσόδου. Διότι τοῦτο μόνον ἀπητεῖτο. Πρὸς δὲ δ Ζεύς, όστις εν τῷ ἡγουμένω τμήματι εκάθητο επὶ τῆς  $2I\delta\eta\varsigma^2$ ), &v  $\tau\tilde{\omega}$   $\tau\mu\tilde{\eta}\mu\alpha\tau\iota$   $\tau\sigma\tilde{\nu}\tau\omega$  & $\tau\iota$  & $\tau\tau\tilde{\alpha}\tilde{\nu}\vartheta\alpha$   $\delta\iota\alpha\mu$ & $\tau\epsilon\iota^3$ ). O αὐτὸς θεός, ὅστις ἐκεῖ λόγω τοῖς θεοῖς τὴν εἰς τὴν μάγην αναμιξιν απηγόρευσεν 4), ενταύθα έργω κωλύει την Άθηναν 5). ήτις δη αλτιαται αὐτόν, ὅτι Θέτιδος ἐξήνυσε βουλάς 6). Τὸ ξβδομον ἆσμα κατὰ τὸν κριτικόν, ὡς εἴρηται, λήγει είς τὸν στίγον 484 · διότι εν τῶ στίγω 485 δύει δ ήλιος, εν ῷ οἱ Τρῶες οὖπω εἰς τὸ στρατόπεδον ἀπανῆλθον 7). Νομίζει δ' δ ανήρ ούχ εκανόν, δτι μόλις δ ποιητης την περιγραφην της δύσεως του ήλιον ετελείωσε καλ εὐθύς τοὺς Τρῶας εἰς ἀγορὰν ἤγαγεν. Τοῦτο δὴ ὑπερβαίνει τὰ ὅρια τῆς ἀνεκτῆς μικρολογίας. ἀλλά, καὶ εἰ ὑπὸ ταύτην τὸν Όμηρον ὑπεβάλομεν, πάλιν οὖτος οὐχ άμαρτάνει. Διότι δ ποιητής δι' δλίγων στίχων την τοῦ ήλίου δύσιν ελκονίζων επιτάσσει την των Τρώων άγοράν, εν ή μαλλον ενδιατρίβει. "Ισως δε και οί Τρώες μετά την δύσιν τοῦ ήλίου συνήλθον. Διότι οὖτοι νικῶντες ἐπεθύμουν μάχεσθαι, ως αὐτὸς ὁ "Ομηρος διαρρήδην λέγει Τρωσίν μέν δ' ἀέκονσιν ἔδν φάος 8).

Ό Lachmann οὐκ εἰσέρχεται εἰς κριτικὴν ἔρευναν τῆς ἐννάτης ράψωδίας, ῆτις κατ' αὐτὸν ἀποτελεῖ τὸ ὄγδοον ἄσμα. Διότι λέγει <sup>9</sup>), ὅτι πανταχοῦ φέρει τὸν τύπον τῆς μιμήσεως καὶ δὴ ὁ ᾿Αγαμέμνων οὐκ ἢδύνατο παρωδῆσαι ἑαυτὸν χρώμενος φράσεσιν <sup>10</sup>), ᾶς ἐν τῆ δευτέρα <sup>11</sup>) τοῦ στρατοῦ πειρώμενος εἶπεν. ᾿Αλλ᾽ ἕκαστον ἄτομον ἔχει Ἰδιον τρόπον τοῦ σκέπτεσθαι καί, ὡς εἰκός, διὰ τῶν αὐτῶν φρά-

σεων τὰς αὐτοῦ σκέψεις ἐκφράζει. 'Ωστε οὐκ ἐννοοῦμεν, διὰ τί ὁ 'Αγαμέμνων ἀσειλε μεταβαλεῖν τὸν ἴδιον χαρακτῆρα. Εἰ δὲ τοῦτο ἐποίει, Ἰσως ἐν τῆ δεντέρα ἑαψφδία οὐκ ἦν πιστεντός. Νομίζομεν δ', ὅτι αἱ ἐν τῷ Ι φράσεις τοῦ 'Αγαμέμνονος ὑποστηρίζονσι τὴν γνησιότητα τῶν ἐν τῷ Β. Διότι ἐκ τῆς παραβολῆς γίνεται δῆλον, ὅτι ὁ ῆρως τὸν Ἰδιον χαρακτῆρα διατηρεῖ. ''Αλλως ἡ περὶ ἀποχωρήσεως παρακέλευσις τοῦ 'Αγαμέμνονος ὑποστηρίζεται πολλαχῶς. Πρῶτον οἱ κεραννοὶ τοῦ Διὸς καὶ αἱ τῶν 'Αχαιῶν ἦτται, καθ' ᾶς πολλοὶ ἐφονεύθησαν, ἐνέπνευσαν τῷ ἡγεμόνι τὴν περὶ φυγῆς ἰδέαν. Τοῦτο δ' οὕτω πιθανόν ἐστιν, ὥστε καὶ ὁ 'Εκτωρ κελεύει τοῦ Τρῶας, ἵνα πῦρ μέχρις οὐρανοῦ καίοντες τὴν τῶν 'Αχαιῶν φυγὴν κωλύσωσιν'). Εἶτα σκοπίμως ὁ 'Αγαμέμνων σκέπτεται τῆς Τροίας ἀποχωρῆσαι, ὅπως μὴ πρὸ τοῦ 'Αχιλλέως ταπεινωθῆ.

Η δε Δολώνεια τὸ Εννατον ἄσμα αποτελοῦσα κατα · τὸν Lachmann ἀπό τε τῶν ἡγουμένων καὶ ἐπομένων καθαρώς χωρίζεται. '4λλ' αί αλτίαι ελσι λίαν ασθενείς. Ελ δ' αύτη οὐ περιέχει πολλούς μετὰ τῶν ἄλλων μερῶν συνδέσμους, ή αλτία ούχλ εν τῷ ποιητῆ, ἀλλ' εν τῆ θλη αὐτῆ ζητητέα. Διότι έν ταύτη ελκονίζεται τοῦ 'Οδυσσέως καὶ Διομήδους εκδρομή τις μήτε την τύγην των μαγομένων δυναμένη μεταβαλεῖν, μήτε, ως ελκός, ἐπὶ τῆς ὑποθέσεως τοῦ όλου έπους επιδρώσα. Πρός δὲ εν τῷ ήγουμένω πεφαλαίω εδείξαμεν συνδέσμους ταύτην μετά των λοιπών συνδέοντας. 'Αλλ' δ κριτικός παρατηρεί, ὅτι ἐν τη δαψωδία ταύτη ή ποωία έρχεται λίαν βραδέως. Διότι, εί και εν τη εξόδω ήδη των ηρώων ή πρωία ην έγγύς, δμως οξτοι απηλθον είς το στρατόπεδον των έχθοων και επανελθόντες δειπνούσι και είτα έρχεται η ποωία<sup>2</sup>). Αλλ' ἐν τῆ ἐξόδω ἦν ἱκανὴ νύξ $\cdot$  διότι κατὰ την μαρτυρίαν τοῦ 'Οδυσσέως μόνον τὰ δύο τρίτα τῆς νυκτός παρήλθον, τριτάτη δ' έτι μοϊρα λέλειπται3). Αλλά και τοῦτο ίσως ύπερβολή ξστιν. Διότι οί

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Θ 509. 2) Κεφ. XIV. 3) Ἰλιάδ. Κ 253.

επισπεύδοντες, ώς ενταθθα, χρώνται συνήθως τοιαύταις ύπερβολαίς · π·χ· λέγουσιν ή νύξ εγγύς, ό γειμών εγγύς, ό έγθρος έγγυς κτλ. άπερ συνήθως ού σμικρον του άληθους άφίστανται. Είτα τὰ ὑπὸ τῶν δύο ἡρώων διαπραγθέντα ούκ ήσαν τοσούτον πολλά, ώστε έν τῷ τριτημορίω τῆς νυπτός οὖκ ἢδύναντο διαπραγθῆναι. Διότι τὰ στρατόπεδα ούκ απείγον πολύ. Οἱ νεώτεροι αναγκαζόμενοι ύπὸ τῶν έγθρικών τηλεβόλων πόρρω αλλήλων στρατοπεδεύουσιν. "Ισως δε και ή ήως επηλθε μεν εύθυς μετά την των δύο ήρωων αναχώρησιν έκ τοῦ Τρωικοῦ στρατοπέδου, ὁ δὲ ποιητής ούκ εἶπέ τι περί τούτου, ὅπως μὴ τὸν τῆς διηγήσεως μίτον διακόψη. Άλλά, καὶ εὶ μὴ πᾶσαι αὖται αἱ ἀντιροήσεις ύπηρχον, είχε δή ό ποιητής τοσαύτην έλευθερίαν, ίνα πολλάς πράξεις εν βραγεί γρόνω περιστείλη, ώς εν τῷ ξβδόμω κεφαλαίω έσται δηλον. Τελευταίον δ Lachmann παρατηρεί, ότι, εί ό νούς εν τη οικοδομή ποιήματος άρχει, ό ποιητής οὐ δύναται ἐπιτρέψαι, Ίνα ἐν μιῷ νυκτί, ἐν ή τὰ πυρὰ τῆς φρουρᾶς τῶν Τρώων ἐγγὺς καίουσι, δύο ἐπιγειρήσεις, ή εἰς τὸν Αγιλλέα πρέσβευσις καὶ ή τοῦ ἐγθρικοῦ στρατοπέδου κατασκόπευσις, γένωνται. Λίαν δ' άτοπον θεωρεί δ κριτικός, δτι δ 'Οδυσσεύς και των δύο επιγειρήσεων μετέχει. '4λλ', εί και οί νεώτεροι πάντα τὰ μέσα εξήντλησαν, δπως τὰς κατασκοπεύσεις κωλύσωσιν, δμως οί κατάσκοποι ἀείποτε τὰ αύτῶν ἔργα διαπράττουσιν. Οί Τρώες ἀνηψαν μέν πυρά, ἀλλὰ μόνον, ενα την των Άχαιων φυγήν κωλύσωσιν, ούχλδ, ίνα συλλάβωσι και κατασκόπους. Τοιαύτη Ιδέα οὐκ ἐπῆλθεν εἰς τὴν κεφαλὴν τοῦ Έκτορος καὶ διὰ τοῦτο τὸ ἔργον ἐπέτυχεν. Ἄλλως ή κατασκόπευσις εγένετο άξία ποιητικής περιγραφής, δτι τοιαύτην εκβασιν έσχεν. Ὁ δ' Ὀδυσσεύς, δ την πόλιν τοῦ Πριάμου κατασκοπεύσας, ήδύνατο πολύ επιτυχέστερον τὸ εχθρικὸν στρατόπεδον καὶ ταῦτα ἐν νυκτί. Τελευταῖον παρατηροῦμεν, δτι ό ήρως ἦν ἀναγκαῖος ἐν ἐκατέραις ταῖς ἐπιγειρήσεσιν. Διότι αξται απήτουν πειθώ και πανουργίαν.

Τελευταΐον έξετάζομεν και τὸ δέκατον ἄσμα τοῦ Lach-

mann 1). Ένταῦ θα καὶ άλλοι κριτικοί προσέκρου σαν. Διότι έν τη ἀργη τοῦ Α ή διήγησις ἄργεται ἐκ της ἀνατολης τοῦ ήλίου καὶ οὐδὲν περὶ τῆς προτέρας θέσεως τῶν στρατοπέδων λέγεται. Ο δε ευφυής Friedländer 2) απορεί, δτι δ ποιητής ουδεμίαν μνείαν ποιείται έχείνων, όσα έν τῷ Θ έλεγεν. ΤΑρά γε οἱ Τρῶες ἐπέτρεψαν τοῖς Αχαιοῖς, ἵνα ήσύχως εξελθόντες προσβάλωσι καὶ οὖκ ἐπειράθησαν, ἵνα τούτους εν πολιορκία κατέχωσιν; Αρά γε ό Έκτωρ οὐδὲν έπραξεν, όπως τὰς ύπερηφάνους αύτοῦ ἀπειλὰς ἐπτελέση; Αρά γε δ Ζεὺς ἐπέτρεψεν, Ίνα ή δι' αύτοῦ ἐνεργηθεῖσα θέσις των στρατοπέδων καταστραφή καὶ οἱ Άχαιοὶ ὑπέρτεροι γένωνται; Πας εξηγείται, ότι οδτος την Έριδα έπεμψεν, ίνα τοῖς 'Αχαιοῖς θάρρος ἐμπνεύση; 'Αλλὰ πρὸς τοιαύτας απορίας δφείλουσιν αποκριθηναι εκείνοι, οίτινες την εννάτην δαψωδίαν νόθην αποφαίνονται. Διότι ήμεῖς την γνησιότητα ταύτης δεχόμενοι ούγ εύρίσκομεν τοιαύτας άπορίας. Διότι ὁ Ζεὺς ἐν τῷ Θ ἐπίεσε τοὺς Αχαιούς, ὅπως τῆς διὰ τῆς πρεσβεύσεως ταπεινώσεως τοῦ Αγαμέμνονος έπιτύγη. Τούτου δ' επιτευγθέντος δ θεός ύπὸ τῶν συμφορών των Αχαιών καὶ τῆς ταπεινώσεως τοῦ ήρωος καμφθείς πέμπει την Έριδα θάρρος τοῖς Αχαιοῖς έμπνεύσονσαν. Τοῦτο φαίνεται ήμεν δλως φυσικόν. Παρατηρούμεν δ', ότι ή ενταύθα τεθειμένη αριστεία του Αγαμέμνονος προϋποτίθησι την ταπείνωσιν αὐτοῦ. Διότι ὁ Ζεύς, ὅστις τον ήρωα αγαπών βασιλεύτατον εποίησε, την ατιμίαν αὐτοῦ διὰ τῆς ἀριστείας ἀποτρίβει. 'Αλλά, καὶ εἰ ὁ θεὸς διά την υπόσχεσιν ηναγκάζετο, όπως τους Αχαιούς καταπιέζη καὶ τὸν Αγαμέμνονα ακαταπαύστως ατιμάζη, δ ποιητης ύπὸ έθνικης φιλοτιμίας αγόμενος, οὐκ ηδύνατο τοῦιο ποιήσαι. Πρός δε την ερώτησιν, ότι ό Έκτωρ τας απειλας αύτοῦ οὐκ έξετέλεσεν, αποκρινόμεθα πρώτον, ὅτι κατά τε τὸν Τρωικὸν μῦθον καὶ τὸ τοῦ ἔπους σχέδιον οὖκ ώφειλεν εκτελέσαι και δεύτερον διά τον οίκτον του Διός ούχ ήδυνήθη. Οἱ δ' ἀποροῦντες, ὅτι οἱ Τρῶες οὐκ ἐπεχείρη-

<sup>1)</sup> Kεφ. XVIII. 2) Die Homerische Kritik von Wolf bis Grote σελ. 38.

σαν, ὅπως ἐν πολιοραία τοὺς ἀχαιοὺς καθείρξωσι, μᾶλλον στρατηγηματικὸν νοῦν ἐπιδεικνύουσιν, ἢ ἀρχαίους μύθους κρίνουσιν. ἀλλὰ ταῦτα μὲν ἱκανὰ ἔστωσαν, ὅπως δείξωσι τὴν ἀξίαν τῶν αἰτίων, δι' ἃ ὁ μέγας κριτικὸς τὸ ἔπος εἰς ἄσματα κατέταμεν.

Μέχρι τοῦδε τὴν πλοκὴν τῶν μύθων ἐκατέρων τῶν ἐπῶν ἐξετάσαντες τὴν ἐνότητα αὐτῶν ἐδείξαμεν. Ἐπειδὴ δὲ τὴν πλοκὴν τῶν μύθων διέρχονται μίτοι περὶ τῆς ἀρχικῆς τῶν ἐπῶν ἐνότητος μαρτυροῦντες, ἡ τούτων ἐξετασις σπουδαία φαίνεται. Τοιοῦτοι μίτοι θεωροῦνται τῶν θεῶν καὶ τῶν ἡρώων ἐκεῖνοι, οἵτινες διὰ πάντων ἡ διὰ τῶν πλείστων μερῶν τοῦ ἐπους διέρχονται, ἡ γλῶσσα, τὸ μέτρον, ὁ τόπος, ὁ χρόνος καὶ τὰ τοιαῦτα. Ἐπειδὴ ὅμως ἡ ἐξετασις πάντων τούτων ἐστὶν ἔργον οὐ σμικρόν, ἔξετάζομεν μόνον τὸν τόπον καὶ τὸν χρόνον, εἰς ἃ ὁ ποιητὴς μᾶλλον ἄφειλε προσέχειν τὸν νοῦν.

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ ΣΤ΄.

Περὶ τῆς ἐνότητος τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἐξαγομένης ἐκ τῆς τοπογραφικῆς συμφωνίας.

"Αλλοι μὲν θαυμάζουσιν, ὅτι ὁ ποιητὴς ἄνευ γραφῆς ηδύνατο ὑποτυπῶσαι καὶ διατηρῆσαι ἐν τῆ μνήμη αὐτοῦ ὁλόκληρον 'Ιλιάδα καὶ 'Οδύσσειαν, ἡμεῖς ὅμως θαυμάζομεν, ὅτι οἱ περὶ τὸν Πεισίστρατον ἡδυνήθησαν, ἱνα αὐτοτελῆ ἄσματα εἰς τοπογραφικὴν άρμονίαν καὶ χρονολογικὴν σειρὰν ὑποβάλωσιν. Εἰ μὴ οὖτοι νέους μύθους ἐδημιούργουν καὶ νέα ἄσματα ἐποίουν, τὸ ἔργον ἦν οὐχὶ δυσχερές, ἀλλα φύσει ἀδύνατον. Διότι τοῖς ἀοιδοῖς τῶν Μυκηνῶν, τῆς Σπάρτης, τῆς Θεσσαλίας καὶ τῶν ἄλλων ἐλληνικῶν χωρῶν τὰ Τρωικὰ πεδία μετὰ τοῦ Σιμόεντος καὶ Σκαμάνδρου, τὰ Πέργαμα τῆς Τροίας καὶ τὰ ἀνάκτορα τοῦ Πραίμου παρισταντο ὡς αἱ χῶραι, οἱ ποταμοὶ καὶ τὰ ἀνάκτορα τῶν

ήγεμόνων, παρ' οξς ήδον. Κατά την διάφορον δέ ταύτην τοπογραφικήν παράστασιν ώφειλον ποιήσαι καὶ τὰ ἄσματα αύτων. Διότι, εὶ μὴ ούτως οἱ ἀοιδοὶ ἐποίουν, ώφειλον ἡ έγειν ύπ' ὄψιν τοπογραφικούς γάρτας, ή πάντες, περὶ ὧν ό ποιητής λέγει, αὐτοδίδακτος δ' εἰμί, θεὸς δέ μοι έν φρεσίν οίμας παντοίας ενέφυσεν, δίκην νεωτέρων περιηγητών μεταβήναι είς τὰ Τρωικά πεδία πρός τοπογραφικάς παρατηρήσεις, δπερ περί εκείνης της εποχής οὐ δύναται νοηθηναι. Εὶ λοιπὸν τὰ δημοτικὰ ἄσματα ώφειλον είναι περιγραφαί πασών τών χωρών της Έλλάδος καὶ πάντων τῶν ἀνακτόρων τῶν ἡγεμόνων, παρ' οἶς οί αοιδοί ήδον, πως ήδύναντο οί περί τον Πεισίστρατον τοιαῦτα ἄσματα συντήξαι; Η εν τοῖς δμηρικοῖς έπεσι τοπογραφική συμφωνία οὐ δύναται ἀποδοθήναι τοῖς μύθοις. Διότι καὶ οὖτοι ὑπὸ πολλῶν ἐποιήθησαν καί, εἰ ὑφ' ἐνὸς μεν εποιήθησαν, ύπο πολλών δε είς δημοτικά άσματα μετεμορφώθησαν, τὸ ζήτημα μένει τὸ αὐτό. "Αρα υπολείπεται μόνη ή υπόθεσις (τοῖς περὶ τὸν Wolf δηλαδή), ὅτι οί περί τον Πεισίστρατον απέταμον και μετέβαλον πάντα τὰ μέρη, ἐν οἷς μνεία τόπου ἐγίνετο. 'Αλλ', εὶ οδτοι τοσαύτας καὶ τοιαύτας μεταβολάς ἐπεχείρουν, οὖτε διεσκεύαζον, ούτε συνέτημον δημοτικά άσματα, άλλ' εδημιούργουν νέα, άπερ ήρμοζον δνομάζεσθαι Όνομακρίτεια, Πεισιστράτεια η ούτω πως.

Ανάλογα πρὸς τὰ περὶ Ἰλιάδος εἰρημένα ἰσχύουσι καὶ περὶ τῆς Ὀδυσσείας. Διότι ἕκαστος ναύτης, ἕκαστος πλανηθεὶς ἀοιδὸς ἢ μυθοποιὸς ἀκουσίως έαυτὸν πρὸς τὸν Ὀδυσσέα παραβάλλων ἐν τῆ φαντασία αὐτοῦ ἐνόμιζε τὸν ἤρωα διαπλεύσαντα πελάγη, ὅσα καὶ αὐτός, ὡς δὴ ἐν τοῖς μεθ' Ὁμηρον μύθοις ὄντως ὁρῶμεν. Εὶ δ' οἱ περὶ τὸν Πεισίστρατον δημοτικὰ ἄσματα παρελάμβανον, ὤφειλον εὐρεῖν ἐν αὐτοῖς τοσαύτας πλάνας καὶ οὕτως ἀπ' ἀλλήλων ἀπεχούσας καὶ οὕτω πολλαχόσε διευθυνομένας, ὁπόσε Ἑλληνες ναῦται πρὸ τοῦ τυράννου ἐπλανήθησαν. ᾿Αλλ', ἐν ῷ δημοτικὰ ἄσματα τοιαύτας διαφορὰς ὤφειλον περιέχειν, τὰ ὁμηρικὰ ἔπη ἐπιδεικνύουσιν ἀκριβεσιάτην τοπογραφι-

κὴν συμφωνίαν, ώς γίνεται δῆλον ἔκ τε τῆς ἐπομένης περιγραφῆς καὶ τῆς ἀναιρέσεως τῶν δεικνυομένων ἀσυμφωνιῶν.

Η Τροία από των δρέων μέχρι τοῦ Ελλησπόντου επτεινομένη ην εύρεῖα 1) και πρός γεωργίαν ἐπιτηδεία, ώς δειχνύονσι τὰ ἐπίθετα ἐριβωλαξ καὶ ἐρίβωλος 2). Έν δὲ τῷ μέσω ἔκειτο ἡ πόλις Ἰλιος, ὑπὲρ ἡν ὑψοῦτο ἡ ἱερὴ Πέργαμος 3). Έπὶ δὲ τῆς Περγάμου ωνοδόμηντο ναοὶ τοῦ  $\Delta \iota \acute{o} \varsigma^4$ ),  $\tau o \widetilde{v}$   $^{\prime} A \pi o \lambda \lambda \omega v o \varsigma^5$ )  $\kappa \alpha i \ \tau \widetilde{\eta} \varsigma \,^{\prime} A \vartheta \eta v \widetilde{\alpha} \varsigma$ .  $^{\prime} E v \tau \alpha \widetilde{v} \vartheta \alpha \, \widetilde{\eta} \sigma \alpha v$ τὰ τοῦ Πριάμου καὶ τὰ τῶν Πριαμιδῶν ἀνάκτορα, πρὸ ὧν ἐκειτο ἡ ἀγορὰ τῶν Τρώων 6). Πρὸς δυσμάς δὲ τῆς Τροίας ύψοῦτο ἡ πολυπῖδαξ, ύλήεσσα, μήτης θηρών, πολύπτυχος καὶ ύψηλὴ "Ιδη, ἐφ' ἦς καθήμενος δ πατήρ θεών τε ανδρών τε τας των Αχαιών πρός τοὺς Τρῶας μάχας έθεᾶτο. Ἐν δὲ ταῖς πολυαρίθμοις τοῦ όρους πορυφαίς εξείχε το Γάργαρου, εφ' ού τέμενος καί θνήεις βωμός τῷ Διὶ ἀφιέρωτο?). Έντεῦθεν εξετείνετο σειρά δρέων μέγρι Τενέδου καὶ τοῦ Αλγαίου πελάγους, όπου τὸ ἀκρωτήριον Δεκτὸν 8) ἐσχηματίζετο. Ἐκ τῶν ὀρέων τῆς "Ιδης κατέροεον είς την θάλασσαν ό 'Ρήσος, ό Έπτάπορος, δ Κάρησος, δ Ροδίος, δ Γράνικος, δ Αίσηπος, δ Σκάμανδρος και δ Σιμόεις, ών οι τελευταίοι δύο ήσαν οι έπιφανέστεροι 9). Έκ δὲ τοῦ Σκαμάνδρου ἐξέρρεον δύο πηγαί,  $\tilde{\omega}_{\nu}$   $\tilde{\eta}$   $\tilde{\mu}$   $\tilde{\epsilon}_{\nu}$   $\tilde{\epsilon}_{$ ποταμός οξτος ου πόρρω της πόλεως μετά του Σιμόεντος ένούμενος εἰς τὴν θάλασσαν ἐξέρρεεν 11). Αἱ τῶν ποταμῶν όγθαι ξκαλύπτοντο ύπὸ ὶτεῶν, πτελεῶν, μυρικῶν, λωτοῦ, θρύου καὶ κυπείρου 12). Ἐν δὲ τῷ πεδίω, ἐφ' οδ αἱ μάχαι, μεῖα τῆς Μηρίνης ἡ Βατείας, τοῦ Ἰλου καὶ τοῦ Αἰσυήτου.

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. N433. 2) Ἰλιάδ. Γ74, 257. Z 315. I 329. Z 67. 3) Ἰλιάδ. Δ 508. H 21. Z 88, 257, 297, 317. X 383. Ω 700. 4) Ἰλιάδ. Z 257. X 172. 5) Ἰλιάδ. E 446, 512. H 83. 6) Ἰλιάδ. Z 242. 7) Ἰλιάδ. Θ 48. Ξ 352, 292. Ο 152. Π 604. X 170. 8) Ἰλιάδ. Ξ 284. 9) Ἰλιάδ. Μ 19. 10) Ἰλιάδ. X 148. 11) Ἰλιάδ. Ε 774. Φ 308. 12) Ἰλιάδ. Φ 18, 242, 338, 350, καὶ 602. 13) Ἰλιάδ. Z 237. I 357. Λ 170. 14) Ἰλιάδ. Z 433.

Παρὰ μὲν τῷ πρώτῷ οἱ Τρῶες ἐτάχθησαν τὴν πρώτην τῆς μάχης ἡμέραν¹), ἐπὶ δὲ τοῦ τάφου τοῦ Ἰλου ἀνίδρυτο στήλη, ἡς ὅπισθεν ἐκρύβη ὁ Πάρις, ὅτε τὸν Διομήδη ἔτρωσεν²), ὁ δὲ τύμβος τοῦ Αἰσυήτου ἦν οὕτως ὑψηλός, ὥστε οἱ Τρῶες ἐπὶ τούτου ἀναβαίνοντες κατεσκόπουν τὸ στρατόπεδον τῶν ᾿Αχαιῶν³). Ἦλλη σκοπιὰ ἦν παρὰ τῷ ἐρινεῷ⁴). Πρὸς δὲ τῆ θαλάσση ἀριστερόθεν μὲν τὸ τεῖχος τοῦ Ἡρακλέους ⁵), ἔτέρωθεν δ' ὑψωμά τι Καλλικολώνη ὀνομαζομενον ⁶). Ἐν δὲ τῷ μέσφ τῶν δύο τούτων ὑψωμάτων τὸ στρατόπεδον καὶ αἱ νῆες τῶν Αχαιῶν ἔκειντο.

Οὕτω διὰ βραχυτάτων περιεγράψαμεν τὸ Τρωικὸν πεδίον, ἐφ' οὖ τὰ ἐν τῆ Ἰλιάδι διαπράττονται. Έκαστος δὲ παρατηρεῖ, ὅτι τὰ πλεῖστα τῶν εἰρημένων σημείων καθ' ὅλον τὸ ἔπος διέρχονται. Ἡ δὲ τοιαύτη συμφωνία οὐ δύναται ἄλλως ἐξηγηθῆναι, ἢ διὰ τῆς ὑποθέσεως ἐνὸς ποιητοῦ. Οἱ τοπογραφικῶς τὴν Ἰλιάδα ἐξετάσαντες εὐρίσκουσι μὲν ἀσυμφωνίας τινάς, ἀλλ αὖται, ὡς νομίζομεν, ἐκ παρανοήσεως τοῦ ἔπους ἀπορρέουσιν. Ἰδωμεν.

Πρώτον ὁ Spohn ) καὶ εἶτα πολλοὶ ἄλλοι, ἐν οἶς καὶ ὁ σοφὸς Geppert ), ἀκριβέστατα τὸ ζήτημα τοῦτο ἤρεύνησαν. Ὁ τελευταῖος εὐρίσκει ἄηθές τι ἐν ιῇ πέμπτη ὁαψωδία· διότι ὁ Ὁμηρος λέγει, ὅτι ὁ ὑπὸ ἀντιλόχου φονευθεὶς Μύδων κεῖται ἐπὶ βαθείας κόνεως,

κύμβαχος εν κονίησιν επὶ βρεχμόν τε καὶ ὤμουςς, δηθὰ μάλ' εστήκει — τύχε γάρ ρ' ἀμάθοιο βαθείης ὄφρ' εππω πλήξαντε χαμαὶ βάλον εν κονίησιν 9).

διότι κατ' αὐτὸν ὁ ποιητής τὴν ὅλην χώραν ὀνομάζει ἐριβώλακα καὶ ἄλλως ἐν τῷ πεδίῳ τῆς μάχης μόνον περὶ κόνεως, οὐδέποτε δὲ περὶ βαθείας ψάμμου ὁ λόγος ἐστίν. Ἡ ψάμμος ἀείποτε μόνον παρὰ τῆ ἀκτῆ τῆς θαλάσσης καὶ παρὰ τῷ Ξάνθῳ μνημονεύεται καὶ οὐδόλως φαίνεται πα-

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. B 811. 2) Ἰλιάδ. A 371. 3) Ἰλιάδ. B 793. 4) Ἰλιάδ. X 145. 5) Ἰλιάδ. Y 145. 6) Αὐτόθι 53 καὶ 151. 7) De agro Trojan. in carm. Hom. descript. Lips. 1814. 8) Ueber den Ursprung der Homerischen Gesänge I, 394 καὶ ἐξῆς. 9) Ἰλιάδ. E 587.

οάδοξον, ότι έκει αύτη υπάρχει 1). Άλλ' ό ποιητής ου νοεί ψάμμον, άλλὰ κόνιν, ώς οἱ ἀρχαῖοι ήδη παρετήρησαν. Ὁ μεν Ευστάθιος λέγει Ενταύθα δε δρα και ώς ου ταυτόν ψάμαθον είπεῖν και ἄμαθον, αλλά ψάμαθος μέν ἐστιν ή καὶ ψάμμος ('Οδυσσ. Μ 243), ἄμαθος δὲ κόνεώς τι φαίνεται είδος", των ἀρχαίων δέ τις Σχολιαστών εθφνώς έσημείωσεν , άνδρας μεν κτείνουσι, πόλιν δέ τε πῦρ ἀμαθύνει] δτι άμαθον ποιεί· οθτω δε λέγει την πεδιάσιμον κόνιν. Ο δε Αλσγύλος επί τοῦ διαφθείσειν ψιλώς τέταγε. περί τοῦ ἀπταίωνος λέγων ,,πύνες διημάθυνον ἄνδρα δεσπότην" 3). Αλλά, καὶ εὶ ἡ ἀμαθος ἐσήμαινε ψάμμον, πάλιν τὸ γωρίον τοῦτο τὴν ταὐτότητα τοῦ ποιητοῦ μαρτυρεί. Διότι ούτος γινώσκων, δτι ούδαμου ξυνήσθη ψάμμου ξν τῷ πεδίω τῆς μάχης κειμένης, εἶπεν ἐν παρενθέσει τύγε γάο ο' αμάθοιο βαθείης. Τελευταίον ούχ εύρίσκομεν παρά φύσιν, ὅτι ἐν τῷ Τρωικῷ πεδίφ ὑπάρχει ψάμμος. Διότι και οι ποταμοί της αυτών κοίτης έξεργόμενοι 4) πολλαγού της ξριβώλακος γης ξπέγεον ψάμμον καί ξα της πλημμύρας της θαλάσσης 5) τὸ αὐτὸ ἐγίνετο.

Εἶτα ὁ σοφὸς Geppert 6) ἀποςεῖ, ὅτι ἐπὶ τοῦ Τοωικοῦ πεδίου δονάχων καὶ μυςίκης μνεία γίνεται 7), ἄπες κατ' αὐτὸν οὐκ ἦσαν πόρρω τῶν νηῶν. Πρῶτον νομίζομεν, ὅτι ἐν πεδίφ ὑπὸ πολλῶν, ὡς εἰρηται, ποταμῶν διασχιζομένω πανταχοῦ ἦδύναντο εύρεθῆναι τοιαῦτα φυτά. Εἶτα οὐκ ἐστι δῆλον, ὅτι τὰ ἐνταῦθα μνημονευόμενα πόρρω τῶν ποταμῶν ὑπάρχουσιν. Διότι παρὰ τούτοις ὁ Ὀδυσσεὺς καὶ ὁ Διομήδης τῷ Δόλωνι ἐντυγχάνουσιν. ᾿Αμφιβάλλομεν δ΄, εἰ ποτε ἄλλοι κατάσκοποι ἐν τοιαύτη χώρα εὐρισκόμενοι προὐτίμησαν κατασκοπῆσαι τὸ ἐχθρικὸν στρατόπεδον μᾶλλον δι' ἐπιφανοῦς χώρου, ἢ διὰ ἀνωμάλου παραποτα-

<sup>1)</sup> Αὐτόθι σελ. 397 "Dies ist kaum glaublich, da Homer die ganze Landschaft mit dem Beiworte ἐριβῶλαξ bezeichnet und auch sonst nur vom Staube, niemals von tiefem Sande auf dem Schlachtfelde die Rede ist..." 2) Σελ. 584. 3) Εἰς Ἰλιάδ. Ι 593 Παράβαλ. Lehrs, De Aristarch. stud. Homer. σελ. 123 καὶ 124. 4) Ἰλιάδ. Φ 318. 5) Ἰλιάδ. Θ 458. 6) Δὐτόθι. 7) Ἰλιάδ. Κ 467.

μίου εδάφους. Άλλά, καὶ εὶ ἄλλοι τὸ πρῶτον, ὁ Δόλων καὶ ὁ δολόμητις Ὁδυσσεὺς εἶχον τοσοῦτον νοῦν, Ίνα τὸ δεύτερον προτιμήσωσιν. Περί γε τοῦ Ὁδυσσεως εἴχομεν ἴκανὴν εἰγνύησιν. Διότι ὁμοίαν τινὰ ελδρομὴν δι' ελους καὶ δονάκων εποίησεν 1). Τελευταῖον αὐτὸς ὁ Ὁμηρος μαρτυρεῖ, ὅτι ἐπὶ τοῦ Τρωικοῦ πεδίου επῆρχον ὁωπήια πυκνά 2).

Ἐπειδη δ' δ' Όμηρος ἐν τρισὶ μόνον τῆς Ἰλιάδος χωρίοις ³) μέμνηται ὑψώματός τινος, ὁ σοφὸς Geppert 4) νομίζει, ὅτι ὁ ποιητὴς τῆς 10πς, ὁ τῆς 11πς καὶ ὁ τῆς 19πς ξαψωδίας ἔχουσι διάφορον τοῦ Τρωικοῦ πεδίου παράστασιν. Όμιλοῦσι περὶ θρωσμοῦ πεδίοιο ὡς περὶ γνωστοῦ πράγματος. Τὸ ὕψωμα τοῦτο εὕρηται τὸ πρῶτον ἐν τῆ δεκάτη ξαψωδία ἐκεῖ, ἔνθα ὁ Νέστωρ ἔγείρων ἐκ τοῦ ὕπνον τὸν Διομήδη λέγει

Οὐκ ἀΐεις, ὡς Τοῶες ἐπὶ θρωσμῷ πεδίοιο.

Πρό τοῦ υπνου ό ήρως είδεν, ὅτι οἱ ἐχθροὶ ἐπὶ θρωσμῷ πεδίοιο ἐστρατοπέδευσαν. Εὶ δ' ὁ Νέστωρ νῦν ἐπεχείρει ώς περί άγνώστον περιγραφήν, δ κριτικός ήν ετοιμος, όπως είπη, δτι δ κοιμώμενος ήρως εν τη προτεραία ούκ ην εν τῷ στρατοπέδω τῶν Αγαιῶν καὶ διὰ τοῦτο τῆς πεοιγραφής του γέροντος έδειτο. Πρός δε δ διηρικός άκροατής και έξ άλλης τοῦ ποιητοῦ φράσεως τὸν θρωσμὸν πεδίοιο γινώσκει. Μέμνηται ίσως δ σοφός Geppert, διι οί Τρώες την προτεραίαν συνηλθον έν τόπω καθαρώ, οθι δή νεκύων διεφαίνετο χωρος 5). Νομίζομεν δ', ότι μόνον εκ θρωσμοῦ πεδίοιο ό χώρος των νεκύων φαίνεται, ούχι δε και εκ χθαμαλής κοιλάδος. 'Αλλ', εί ό ποιητής εν τῷ πρώτῳ χωρίῳ ὤφειλεν είπεῖν περί τοῦ θρωσμού πεδίοιο ώς περί γνωστού πράγματος, διὰ μείζονα λόγον εν τοῖς δυσὶ άλλοις τὸ αὐτὸ ώφειλε πρᾶξαι. Διὰ τοῦτο δμολογοῦμεν μεγάλην χάριν τῶ σοφῶ Geppert. δτι διὰ τῆς παρατηρήσεως ταύτης παρέσγεν ημίν ἀφορμήν,

 <sup>1)</sup> Ὀδυσσ. Ξ 474. 2) Ἰλιάδ. Ψ 122. 3) Ἰλιάδ. Κ 160. Λ 56 καὶ Υ 3.
 4) Αὐτόθι. 5) Ἰλιάδ. Θ 491.

Μιστριώτου Ίστος. τῶν ὅμης. ἐπῶν.

ὅπως τὴν 10ην ξαψωδίαν τοπογραφικῶς οὐ μόνον μετὰ τῆς 8ης, ἀλλὰ καὶ μετὰ τῆς 11ης καὶ τῆς 19ης συνδεδεμένην ἰδωμεν. Πρὸς τούτοις ὁ σοφὸς ἀνὴρ παρατηρεῖ, ὅτι τῆς Θύμβρης μόνον ἐν τῆ 10η ξαψωδία μνεία γίνεται 1). ἀλλὰ περὶ ταύτης ὁμιλεῖ ὁ Δόλων τῷ ᾿Οδυσσεῖ ²). Οὖτος δ' οὐ δύναται περιγράψαι ταύτην τῷ ῆρωι πολλὰ ἔτη ἐν τῷ Τρωικῷ πεδίω μένοντι καί, ποῦ ἡ Θύμβρη κεῖται, γινώσκοντι. Μνημονεύεται μὲν αὕτη μόνον ἄπαξ ὑπὸ τοῦ Ὁμήρου, ἀλλ᾽ Εκαστος ποιητὴς καὶ συγγραφεὺς ἔχει ἄ παξ λεγόμενα. Πρὸς πᾶσι τούτοις ὁ τόπος οὖτος ὑπῆρχεν ἐν τῆ Τροία. Λιότι ὁ Ὅμηρος γινώσκει ἄνδρα Θυμβραῖον ²), ὃν ἐφόνευσεν ὁ Λιομήδης.

Ό σοφὸς Geppert 4) ευρίσκει καὶ άλλας αντιφάσεις προδήλως, ώς νομίζει, έλεγχούσας την τοπογραφικήν άγνοιαν τῶν μιμητῶν. Ὁ Ὁμηρος ἐν τῆ 24π δαψωδία λέγει, ὅτι ἡ Κασσάνδρα Πέργαμον είσαναβᾶσα5) τὸ πτῶμα τοῦ Επτορος φερόμενον πρώτη είδεν. Έκ της φράσεως ταύτης δρμώμενος δ πριτικός νομίζει, δτι δ ποιητής ταύτης έπὶ τῆς Περγάμου μόνον την κατοικίαν των θεων τίθησιν, οίχι δέ καὶ τὴν τοῦ Ποιάμου καὶ τῶν τέκνων αὐτοῦ, ώς ὁ Όμηρος. 'Αλλ' εν τη αὐτη δαψωδία περί του Πριάμου καταβαίνοντος είς τὸ ἄστυ ὁ ποιητής λέγει, τοὺς ὁ γέρων ἐφέπων μάστιγι κέλενεν καρπαλίμως κατὰ ἄστν 6). Έκ τῆς φράσεως δὲ ταύτης δῆλον γίνεται, ὅτι ὁ ἀναξ οἰκεῖ ούχὶ ἐν τῆ πόλει, ἀλλ' ἐπὶ τῆς ἀκροπόλεως. Λοιπὸν δ αὐτὸς ποιητής διὰ τῆς φράσεως Πέργαμον εἰσαναβασα οὐ δύναται νοείν, δ΄, τι δ κριτικός λέγει. Διὰ τοῦτο νομίζομεν, δτι ή Κασσάνδρα μετά τῶν συγγενῶν λίαν πρωί ην παρά ταῖς πύλαις τῆς πόλεως, ώς ἐν ὁμοίαις περιστάσεσιν έγίνετο 7). Έπειδη δ' ούτοι ούδεν περί του γέροντος ξμάνθανον, ή θυγάτηο αὐτοῦ τὴν Πέργαμον εἰσαναβᾶσα φίλον πατέρ' είσενόησεν. 'Αλλά καὶ τοῦτο άν μή

<sup>1)</sup>  $\mathring{Av}$ τόθι σελ. 398. 2)  $\mathring{I}$ λιάδ.  $\mathring{K}$  438. 3)  $\mathring{I}$ λιάδ.  $\mathring{A}$  320. 4)  $\mathring{Av}$ τόθι σελ. 398. 5)  $\mathring{I}$ λιάδ.  $\mathring{\Omega}$  700. 6)  $\mathring{Av}$ τόθι 326. 7)  $\mathring{I}$ λιάδ.  $\mathring{Z}$  237.  $\mathring{X}$  25 χαὶ 405.

ύποτεθή, πάλιν δ ποιητής ούκ αντιφάσκει. Διότι κείνται μέν τὰ ἀνάπτορα τοῦ Πριάμου καὶ τῶν Πριαμιδῶν ἐπὶ τῆς Περγάμου, άλλ' αθτη έχει ύψηλότερα καὶ χθαμαλώτερα μέρη. Ὁ Πρίαμος μετά τῶν παίδων αὐτοῦ οἰκεῖ Ἰλίου ἐν πόλει άκρη, ὁ δὲ ναὸς τοῦ ἀπόλλωνος, οδ ἱέρεια ή ήρωὶς ην, κείται Περγάμω ἄπρη1). Λοιπον ή Κασσάνδρα ανέβη έπι ύψηλοτέρας κορυφής της Περγάμου.

ψωδία. Διότι λέγει, ότι δ της αριστείας τοῦ Αγαμέμνονος ποιητής τον ξοινεόν, όστις κατά τον Όμηρον παρά ταῖς Σπαιαίς πύλαις πείται, εν τῷ μέσῳ τῆς πεδιάδος τίθησιν. 'Αλλ' ίδωμεν το χωρίον, εν ῷ ἡ ἀντίφασις.

> Οἱ δὲ παρ "Ιλου σημα παλαιοῦ Δαρδανίδαο, μέσσον καπ πεδίον, παρ' ξοινεον έσσεύοντο ξέμενοι πόλιος 3).

Ο ποιητής λέγει, ότι οί Τρώες ώρμώντο πρός τὸ σῆμα τοῦ "Ιλου, εἶτα πρὸς τὸ μέσον τῆς πεδιάδος καὶ τελευταῖον πρός τὸν ἐρινεόν. ᾿Αν λοιπὸν κατὰ τὴν σειρὰν τῶν λέξεων την διεύθυνσιν της φυγης των Τρώων, ώς δεί, δεχθωμεν, δ ξοινεός ούχι εν τω μέσω τοῦ πεδίου, άλλ' οὐ πόροω τῆς πόλεως κείται. Πόσον δε ούτος άπείχε του φρουρίου, καί έκ τῶν ἄλλων χωρίων, ὧν μνημονεύει 4) δ κριτικός, οὐ γίνεται δηλον.

Πρός τούτοις ό σοφός Geppert 5) νομίζει, ὅτι ό τὴν 13ην δαψωδίαν ποιήσας τὰς ναῦς τοῦ Λίαντος τίθησιν εν τῶ μέσω, ὅπον ἦσαν αἱ τοῦ Ὀδυσσέως. Τοῦτο δ' εξάγει έπ της φράσεως, νηνοί μέν εν μέσσησιν άμύνειν είσι και ἄλλοι, Αϊαντές τε δύω Τεῦκρος θ', δς άριστος 'Αχαιων6). Ταντα όμως λέγει δ 'Ιδομενεύς, ύστις τρέπεται επ' άριστερά ούχ, ότι αι ίδιαι νηες έκειντο, άλλ' ότι δλίγοι υπέρμαχοι των νηων ήσαν?). Διότι ιων Τρώων είς το στρατόπεδον είσβαλόντων Εκαστος οὐκ έφρού-

7) Αὐτόθι 312 καὶ 327.

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Ε 446 καὶ 460. 2) Αὐτόθι σελ. 398. 3) Ἰλιάδ. Λ 166. 4) Ἰλιάδ. Z 433 καὶ Χ 145. 5) Αὐτόθι σελ. 398 καὶ 399. 6) Ἰλιάδ. N 312.

φει τὰς ὶδίας ναῦς, ἀλλ' ἔτρεχεν ἐκεῖσε, ἔνθα μείζων ὁ κίνδυνος. "Αλλως ἑαυτόν τε καὶ τοὺς συμμάχους τοῖς πολεμίοις προὔδιδεν. Διὰ ταῦτα ὁ Μηριόνης λέγει, Δευκαλίδη, πῆ τ' ἄρ μέμονας καταδῦναι ὅμιλον; ἡ
ἐπὶ δεξιόφιν παντὸς στρατοῦ, ἡ ἀνὰ μέσσους,
ἡ ἐπ' ἀριστερόφιν; 1) 'Αλλά, καὶ εἰ πάντες οἱ ἄλλοι
ἥρωες μόνον τὰς ἰδίας ναῦς ἐφρούρουν, ὁ Τελαμώνιος Αἴας,
ὁ τὸν ἐμπρησμὸν πασῶν τῶν νηῶν κωλύων, οὐκ ἡδύνατο
τοῦτο ποιῆσαι, ὡς καὶ ἐξ ὅλου τούτου τοῦ μέρους τῆς
Ἰλιάδος δῆλον γίνεται καὶ διαρρήδην ὁ ποιητὴς λέγει, 'Αμφοτέρω δ' Αἴαντε κελευτιόωντ' ἐπὶ πύργων πάντοσε φοιτήτην²).

Τελευταίον ὁ πριτικός νομίζει, δτι ὁ ποιητής τῆς 23ης δαψωδίας οὐ γινώσκει την τοπογραφίαν των άλλων δαψωδιών · διότι τίθησι τούς άγωνας περί τὸν τάφον τοῦ Πατρόκλου, ώσεὶ μὴ τάφρος καὶ τείχη ὑπῆρχου. Ἐν ὧ κατὰ την περιγραφην αὐτοῦ πρὸ τοῦ στρατοπέδου τῶν Αχαιῶν έκειτο μόνον μία εθρεία πεδιάς, ήτις ην οθτω μεγάλη, ώστε ώφειλέ τις αναβηναι επὶ ύψωματος, ὅπως τὸ ἐπὶ τοῦ σταδίου άρμα τοῦ Ευμήλου ίδη, δμως 3) ταῖς ναυσίν ούτως έγγύς, ώστε ηδύνατό τις περιστεράν από τοῦ ίστοῦ δεδεμένην τοξεῦσαι. Οθτω δὲ σφόδρα νομίζει ὁ σοφὸς ἀνήρ, ὅτι δ ποιητής ταύτης της δαψωδίας την τοπογραφίαν του Τρωικοῦ πεδίου άγνοεῖ, ώστε λέγει, ὅτι μόλις μνείας δεῖται. Αλλ' δ πριτικός οθτω σφόδρα τον Όμηρον παρενόησεν, ώστε νομίζομεν, δτι οὐ σπουδάζοντα άναιρούμεν. Έτελούντο μέν οἱ ἀγῶνες παρὰ τῷ τάφω τοῦ Πατρόκλου 4) καὶ ὑπῆργον τείχη καὶ τάφρος, άλλ' ή τοῦ στρατοπέδου περιοχή ούτως εὐρεῖα ἦν, ὥστε καὶ ὁ στρατὸς τῶν Αγαιῶν καὶ ὁ των Τοώων όμου εχώρουν και μάχαι εν αὐτη εγίνοντο. Έν

<sup>1)</sup> Αὐτόθι 307. 2) Ἰλιάδ. Μ 266. 3) Αὐτόθι σελ. 399 "Nach seiner Beschreibung befand sich vor dem Lager der Griechen nur eine weit ausgedehnte Ebene, so gross, dass man auf eine Anhöhe steigen musste, um zu gewahren, dass Eumelus seinen Wagen auf der Rennbahn entzweibrach, und dennoch den Schiffen so nahe, dass man eine Taube von einem Schiffsmast herabschiessen konnte." 4) Ἰλιάδ. Υ 258.

χώρω δέ, εν ω δύο πολυαρίθμων στρατών κινήσεις εγίνοντο, αγώνες μετά μείζονος εθγερείας ήδύναντο τελεσθήναι. Έαν όμως καὶ ὁ μέγας οὖτος χώρος μὴ ἱκανὸς τῷ σοφῷ Geppert φαίνηται, τὰ τείχη καὶ ή τάφρος οὖκ ἐκώλυον τοὺς άγωνιζομένος. Διότι ταῦτα ούτως εὐρείας πύλας είγον, ώστε πολλά δμοῦ άρματα τῶν φευγόντων εὐκόλως εἰσήρχοντο. Οὐαὶ αὐτοῖς, εὶ μήτε αἱ πύλαι εὐούταται ἦσαν, μήτε ή τάφρος παρά ταῖς πύλαις βατή, ὅτε ὑπὸ τῶν Τρώων εδιώκοντο! Ούτως ωφείλομεν εννοείν το πράγμα, εί δητης μαρτυρίας εστερούμεθα. 'Αλλ' δ "Ομηρος οίονεὶ πᾶσαν παρανόησιν προνοών λέγει, εν δ' αντοίσι πύλας ενεποίεον εὖ ἀραρνίας, ὄφρα δι' αὐτάων ἱππηλασίη δδός είη1). Πρός τούτοις δ κριτικός απορεί, ότι, έν φ οι άγωνιζόμενοι εν ευρεία πεδιάδι ευρίσκοντο, όμως ούτως εγγύς των νηων ήσαν, ώστε ίστω νηὸς περιστερά προσεδέθη. 'Αλλ' δ σοφός ανήρ παρανοεί την δμηρικήν φράσιν, ίστὸν δ' ἔστησεν νηὸς ανανοπρώροιο, τηλοῦ έπι ψαμάθοις, εν δε τρήρωνα πέλειαν2), τὸν ίστον ως μέρος της νηος αναπόσπαστον θεωρων. Έκαστη λέξις τῆς ελοημένης φράσεως δείκνυσιν, ὅτι ὁ ἱστὸς ἦν περιαιρετός, δν δ άγωνοθέτης έστησε τηλοῦ επὶ ψαμάθοις. Εὶ δ' ὁ ἱστὸς τῆ νηὶ συνείχετο, ὁ ποιητής οὖτε ἔστησεν, ούτε τηλοῦ, οὐτε ἐπὶ ψαμάθοις ἦδύνατο εἰπεῖν.

Αὖταί εἰσιν αἱ πολυθούλητοι τοπογραφικαὶ ἀντιφάσεις, ᾶς ὅ τε Spohn καὶ Geppert ἐν τῆ Ἰλιάδι εὖρον. Ὁ πρῶτος ἀνεκάλυψε μὲν καὶ ὀλίγας ἄλλας, ἀλλὶ αὐτὸς ὁ Geppert ἀναλαμβάνει τὸ ἔργον, ὅπως ταύτας ἀναιρέση. Εὶ δὶ αἱ ἀπὸ κοινοῦ εὐρισκόμεναι ἐλέγχονται προϊόντα παρανοήσεως, ἕκαστος ἐννοεῖ, ὅτι αἱ ὑπὸ τῶν εὐρισκόντων τοιαύτας ἀντιφάσεις ἀναιρούμεναι ὑπερβαίνουσι τὰ ὅρια τοῦ γελοίου. Καὶ ταῦτα μὲν περὶ τῆς τοπογραφίας τῆς Ἰλιάδος. Περὶ δὲ τῆς Ὀδυσσείας οὐκ ἔχομεν πάνυ ἀνάλογα. Διότι ἐκείνης μὲν αἱ τοπογραφικαὶ εἰδήσεις καὶ ἐν μικρῷ χώρῳ περιορίζονται καὶ διὰ τὴν φύσιν τοῦ πράγματος ἑκά-

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Η 438. 2) Ιλιάδ. Ψ 852.

στοτε επαναλαμβάνονται, αί δε της 'Οδυσσείας καὶ είς μέγαν γώρον εκτείνονται καὶ οὐ συγνης τούτων μνείας γίνεται. Εὐτυγῶς ὅμως τὰ ἐκ τῆς τοπογραφίας συμπεράσματα αυροῦσι τὴν ἐνότητα ἐκείνου τοῦ ἐπους, ὅπερ μείζονος αυοώσεως εδείτο. 'Αλλά καὶ εν τη 'Οδυσσεία δύναταί τις εύοείν ίγνη της ταθτότητος τοῦ ποιητοῦ. Ἐρίζουσι μέν οί περί την δμηρικήν γεωγραφίαν ασγοληθέντες 1) περί τινων χωρών, ώς περί της των Λωτοφάγων καὶ της νήσου της Καλυψούς, αλλά σπουδαίος του έπους ξοευνητής δαδίως παρατηρεί, δτι οὐ μόνον ὁ πλανώμενος πρὸς τὸ αὐτὸ σημεῖον σπεύδει, άλλὰ καὶ αἱ χῶραι, εἰς ᾶς ὁ ήρως ἐπλανήθη, οὐ δύνανται τεθηναι έκτὸς τῆς διευθύνσεως τῆς πλάνης. Έπειδη λοιπον αι τοῦ Οδυσσέως πλάναι ήττον βεβαίας αποδείξεις περί της ένότητος του έπους περιέχουσιν, οί πριτικοί πρός αλλοίας έρεύνας έτραπησαν. Καὶ δὴ έξετάζουσιν, εὶ οἱ λαοὶ καὶ αὶ χῶραι, ᾶς ὁ τῆς Ἰλιάδος ποιητής γινώσκει, καὶ τῷ ποιητῆ τῶν μερῶν ἢ τοῦ όλου τῆς 'Οδυσσείας γνωστά ήσαν. 'Αλλ' εκ της λύσεως των τοιούτων ζητημάτων εξαρτάται μόνον ή ταθτότης τοῦ ποιητοῦ της Ἰλιάδος καὶ τοῦ της Ὀδυσσείας. Εἰσέλθωμεν όμως **καί εἰς τὴν ἐξέτασιν αὐτῶν.** 

Κατὰ τὸν σοφὸν Geppert ἡ Ἰλιὰς διαφέρει τῆς Ὀδυσσείας κατὰ τοῦτο, ὅτι ἐν ταύτη οὐ γίνεται λόγος ἔτι περὶ Ἄργονς Πελασγικοῦ. Τοῦτο ἀληθὲς μέν ἐστιν, ὅμως διὰ τοῦτο οὖτε τολμηρὰ συμπεράσματα ἐξάγομεν, οὖτε ἀποροῦμεν, ὅτι πλεῖσται τῆς τε μικρᾶς Ἰασίας καὶ τῆς ἀνατολικῆς Ἑλλάδος χῶραι, καίπερ πολλάκις ἐν τῆ Ἰλιάδι μνημονενόμεναι, ἐν τῆ Ὀδυσσεία οὐδόλως ὀνομάζονται. Τὸ δὲ Πελασγικὸν ἸΑργος καὶ ἐν τῆ Ἰλιάδι αὐτῆ μόνον ἄπαξ ²) ὀνομάζεται. Εἰ ὁ Ὀδυσσεύς περὶ τὴν Θεσσαλίαν ἐπλανᾶτο, Ἰσως ὁ ποιητὴς τούτον ἐμέμνητο

<sup>1)</sup> Klausen, Die Abenteuer des Odysseus aus Hesiod erklärt, Bonn 1834. Uschold, Geschichte d. trojanischen Krieges, Stuttg. 1836, σελ. 236. Uckert. Geographie der Griechen u. Römer τόμι Ι, μέρος 2, σελ. 131 καὶ 161. Friedländer, Die Realien in der Iliade und Odyssee σελ. 40. 2) Αὐτόθι σελ. 402. 3) Ἰλιάδ. Β 681.

Ἐπειδη δίμως η πλάνη περὶ τὰς δυτικὰς τῆς Ἑλλάδος χώρας ἐγένετο, ὁ ποιητης ὀνομάζει τὸ "Ιασον "Αργος¹).

Ο αὐτὸς ἀνὴρ παρατηρεῖ 2), ὅτι τὸ μὲν ἸΑργος μόνον έν τισι της Όδυσσείας χωρίοις σημαίνει την Πελοπόννησον, ώς και έν τη Ἰλιάδι, οί δὲ Ἑλληνες καθ' ὅλον ὀνομάζονται μεν Αργείοι ιδίως έκει, ένθα δ λόγος περί του Τρωικοί πολέμου, άλλ' Άργος οὐ σημαίνει τὴν Έλλάδα καθ' όλου, ώς εν τη Ἰλιάδι. Ἡ δε καθ' όλου Ελλάς εν τη Ὀδυσσεία σημαίνεται διὰ τῆς λέξεως 'Αχαΐα. Τὸ δὲ ὄνομα 'Αχαιοί έχει έτι έν τη 'Οδυσσεία έντιμον σημασίαν, ώς εν τη 'Ιλιάδι, τὸ τῶν ᾿Αργείων ὅμως οὐχ ἦττον μὲν γενικόν, ὅμως ἦττον έξοχον σημασίαν έχει. Κατά τὸν κριτικὸν γίνεται δῆλον σαφέστατα έκ τούτου, δτι πρός τοῖς ἄλλοις οἱ μνηστῆρες έν τοῖς πρώτοις τῆς 'Οδυσσείας βιβλίοις ἀείποτε 'Αχαιοί, βασιλεῖς 3) καὶ ήρωες 4) δνομάζονται καὶ τὰ ἀρχαῖα ξπίθετα καρηκομόωντες 5), δτοι6) καὶ χαλκοχίτω $v \in \varsigma^7$ ) έχουσιν, εν  $\tilde{\omega}$  οί Αργεῖοι οὐδαμοῦ τῆς Οδυσσείας διά κοσμητικού επιθέτου επαινούνται. Κατά πρώτον παρατηρούμεν, ότι ό ποιητής καὶ εν τῆ Ἰλιάδι οὐκ ὀνομάζει την όλην Ελλάδα μόνον διὰ τοῦ ὀνόματος "Αργος, άλλὰ διὰ τοῦ "Αργος καὶ "Αγαιίς 8). Πρὸς δήλωσιν δὲ τῆς Πελοποννήσου ή τοῦ μείζονος αὐτῆς μέρους ὁ ποιητής ἐν  $\tau \tilde{\eta}$  'Iliádi léyei  $\pi \tilde{\alpha} \nu$  "Agyos9). Eἶτα καὶ  $\vec{\epsilon} \nu \tau \tilde{\eta}$  Όθυσσεία τὸ "Αργος Έχει εὐρυτέραν σημασίαν. Ὁ Αγαμέμνων δή εν "Αδου λέγει πρὸς τὸν 'Αχιλλέα, Θεοῖς ἐπιείκελ' 'Αχιλλεῦ, δς θάνες ἐν Τροίη ἐκὰς "Αργεος 10). Έν τῆ φράσει ταύτη οὖτε τὸ ἱππόβοτον ᾿Αργος τοῦ ᾿Αγαμέμνονος, ούτε τὸ Πελασγικὸν (εἰ τοῦτο ἐνοεῖτο, ὤφειλεν ἐχειν τὸ επίθετον), άλλ' ή όλη Έλλας νοείται. Διότι προς τοίς άλλοις λέγεται εν άντιθέσει πρός την Τροίαν. Υποθώμεν όμως, ότι ή του Geppert διαίρεσις δρθή έστιν. 'Αλλ', ελ εν τη 'Οδυσσεία τὸ ὄνομα 'Αργεῖοι εὐρυτάτην σημασίαν έχει,

ούκ εννοούμεν, διὰ τί καὶ τὸ ὄνομα "Αργος οὐκ έγει εξ ίσου εύρεῖαν σημασίαν. Άλλ' αὖθις ύπογωρήσαντες δεγθώμεν δλόκληρον την γνώμην τοῦ κριτικοῦ ώς δρθήν. Ποῦ αρά γε κείνται τὰ αίτια τῆς διαφορᾶς; Έν τῆ διαφορᾶ τοῦ ποιητοῦ ή ἐν ἄλλαις αλτίαις; Νομίζομεν τὸ δεύτερον. Έπειδη εν τη Ἰλιάδι περιγράφεται πόλεμος, οδ δπο την ήγεμονίαν τῶν Αργείων οἱ Αχαιοὶ μετέχουσιν, ὁ ποιητης δνομάζει αὐτοὺς διὰ τοῦ δνόματος τῶν ήγεμόνων. Έι τη 'Οδυσσεία όμως περιγράφεται πλάνη οὐγὶ τῶν 'Αργείων, αλλά τοῦ Αχαιοῦ 'Οδυσσέως. Έκει δὲ τῆς 'Οδυσσείας, ἔνθα δ της διηγήσεως μίτος τὸν ποιητὴν εἰς τὴν κοινὴν τῶν "Αγαιών στρατείαν ήγαγε, διὰ τοῦ δνόματος τών ήγεμόνων αὐτοὺς ὀνομάζει. Παραδείγματος χάριν λέγει, ὅτε Ἰλιον εἰσανέβαινον ἀργεῖοι1), πῦρ ἐν κλισίησι βαλόν- $\tau \varepsilon \varsigma A \circ \gamma \varepsilon \tilde{\iota} \circ \iota^2$ ,  $A \circ \gamma \varepsilon \tilde{\iota} \circ \iota T \circ \tilde{\omega} \varepsilon \varsigma \tau \varepsilon^3$ . H dè  $\Pi \eta \nu \varepsilon \lambda \circ \pi \eta$ λύει την απορίαν τοῦ κριτικοῦ. Διότι αθτη περί μέν τῆς στρατείας τῶν Αγαιῶν δμιλοῦσα ὀνομάζει αὐτοὺς Αργείους, περί δὲ τῆς ἐπανόδον ἀχαιούς. Εἰ δ' ὁ Ὁμηρος τοὺς περί τὸν "Οδυσσέα "Αργείους ωνόμαζεν, οὐ μόνον οὐκ ἦν νοητὸς (διότι οἱ ἀργεῖοι οὖκ ἐπλανῶντο), ἀλλὰ προϋπετίθει καὶ την ηγεμονίαν έτι εν τη πλάνη υπάργουσαν, υπερ άτοπον. Καὶ αὐτὸς ὁ Geppert, εἰ ἐκάτερα τὰ ἔπη ἐποίει, οὐκ ἡδύνατο άλλως έκφρασθηναι. Καὶ δη εἰ στρατεία τις υπό την ήγεμονίαν των Πρώσσων εγίνετο, ό ποιητής ή ό ίστορικός δ ταύτην εἰκονίζων ήδύνατο τούτους διὰ τοῦ ὀνόματος τῶν ήγεμόνων ονομάσαι. Της συμμαχίας όμως διαλυθείσης οί οἴκαδε ἐπανερχόμενοι τὸ Ἰδιον ὄνομα ἔχουσιν. Διὰ ταῦτα λοιπόν τὸ ὄνομα ἀργεῖοι ἐν τῆ Ἰλιάδι καὶ τὸ ὄνομα Αχαιοί εν τη Οδυσσεία προσηχόντως έχουσιν. Πρός τούτοις δ πριτικός, ως είδομεν, εν μεν τη Ἰλιάδι εύρισκει τιμητικά ξπίθετα τοῖς 'Αργείοις ἀποδιδόμενα, ἐν δὲ τῆ 'Οδυσσεία οθχί. Ἐάν τις εξαιρέση την τελευταίαν της Ἰλιάδος δαψωδίαν, εν ή ό ποιητής τούς Αργείους ονομάζει αλχμη-

<sup>1)</sup>  ${}^{\circ}O\delta v\sigma\sigma$ . B 173. Z 253 T. 126. 2)  ${}^{\circ}O\delta v\sigma\sigma$ .  $\Theta$  501. 3)  ${}^{\circ}O\delta v\sigma\sigma$ . M 119. P 119.

 $\tau \, \alpha \, \varsigma^{\, 1}$ ),  $\delta \varrho \, \vartheta \, \tilde{\omega} \, \varsigma \, \epsilon \tilde{t} \pi \epsilon \nu \, \delta \, Geppert. Allà <math>\pi \, o \, \tilde{v} \, \kappa \epsilon \tilde{t} \tau \, a \, i \, \epsilon \, i$ τία; Οι Αργείοι εν τη Ἰλιάδι δνομάζονται μέν αλχμηταί²), θωρηκταί³), φιλοπτόλεμοι⁴), χαλκοχίτω $v \in S^5$ )  $x \cdot \lambda$ .,  $a \lambda \lambda a \lambda a \lambda \psi$   $e y \circ v \cdot \alpha \iota \omega S \lambda \delta u \omega \phi \circ \iota$ ,  $e \lambda \varepsilon \gamma \chi \varepsilon \varepsilon S^6$ ), άπειλάων ἀπόρητοι<sup>7</sup>). Πρὸς δέ, καὶ ἄλλα φῦλα ἐν  $\tau\tilde{\eta}$  'Ιλιάδι επαινοῦνται  $\delta$ ), εν  $\tilde{\phi}$  εν  $\tau\tilde{\eta}$  'Οδυσσεία ψιλώς μνημονεύονται πιχ οἱ Τοῶες. Εὶ λοιπὸν οὕτως ἔχει, ὁ σοφὸς Geppert οὐκ δρθώς μόνον τοὺς Αργείους διαστέλλει. Η δε αλτία κεῖται εν τῆ διαφορᾶ τῆς υποθέσεως. Διότι εν τη Ἰλιάδι οἱ ήγήτορες τοὺς ἰδίους στρατιώτας δι' επαίνων, σκωμμάτων καὶ θβρεων εἰς μάχην ὀτρύνουσιν. Ὁ δὲ ποιητής τὰ αὐτοῦ συμφέροντα πανταχοῦ μετὰ τῶν ἰδίων ήρωων συνδέων και οίονει είς την φύσιν των προσώπων τοῦ ἔπους ἀναλυόμενος ἐπαινεῖ, σκώπτει καὶ ύβρίζει. Τοὺς δ' Αργείους διὰ μείζονα αλτίαν οὐκ ονομάζει διὰ τιμητιαῶν ἐπιθέτων· διότι βαθύτατα ἐν τῆ ψυχῆ τοῦ ποιητοῦ κεῖται ή ιδέα, ὅτι ὁ ἥρως τοῦ ἔπους διὰ τοὺς ᾿Αργείους πάσχει. Οὐκ δρθῶς δ' δ κριτικός λέγει, ὅτι δ Ὁμηρος τούς μνηστήρας δνομάζει ή ο ω ας 9). Εὶ ὁ ποιητής οθτως ωνόμαζεν αὐτούς, ην πρόδηλος όμηρική είρωνεία. 'Αλλά τὸ δνομα τοῦτο εν αντιθέσει πρός τούς μνηστήρας τοῖς Ίθαμησίοις αποδίδοται ύπὸ της Αθηνάς, ητις την ανδοίαν των ύπηκόων επιδεικνύουσα θάρρος τῷ Τηλεμάχω εμπνέει. Οὐδέν δέ τὸ παράδοξον, ὅτι οἱ μνηστῆρες ὀνομάζονται Αχαιοί και βασιλεῖς. Διότι ταῦτά είσι οὐχὶ τιμητικά ξπίθετα, άλλ' δνόματα τοῦ γένους καὶ τοῦ πολιτικοῦ άξιώματος δηλωτικά, ά ο ποιητής ούκ ήδύνατο παραλείψαι.

Πρὸς τούτοις ὁ σοφὸς Geppert 10) παρατηρεῖ, ὅτι τὸ ὅνομα Ἑλλὰς ἔν τισι 11) τῆς Ὀδυσσείας χωρίοις ἔχει εὐρυτέραν σημασίαν, δηλαδὴ σημαίνει τὴν χέρσον Ἑλλάδα ἐν ἀντιθέσει πρὸς τὴν Πελοπόννησον. ᾿Αλλὰ καὶ ἐν τῆ Ἰλιάδι τὸ ὄνομα ἔχει εὐρεῖαν σημασίαν. Λιότι ὁ Ὅμηρος λέγει

<sup>1)</sup> Ὀδυσσ. Ω 81. 2) Ἰλιάδ. Θ 472. 3) Ἰλιάδ. Φ 429. 4) Ἰλιάδ. Τ 269. 5) Ἰλιάδ. Δ 285. Μ. 354. 6) Ἰλιάδ. Δ 242. 7) Ἰλιάδ. Ξ 479. 8) Ἰλιάδ. Η 386. Γ 36. Δ 221. 9) Ὀδυσσ. Δ 272. 10) Δὐτόθι Ι, σελ. 402 καὶ 403. 11) Ὀδυσσ. Δ 344. Δ 276 καὶ 816.

περί του Φοίνικος, φεύγον έπειτ' απάνευθε δι' Έλλάδος εὐρυχόροιο, Φθίην δ' ἐξικόμην ἐριβώλαπα, μητέρα μήλων, ες Πηληα ἄναχθ'1). Ή Έλλας λοιπόν, δι' ής ο Φοίνιξ έφευγεν, ούα ανήπε τῷ Πηλεῖ καὶ αύτη ἦν εὐρύχωρος. Πρὸς δέ, ὁ Φοίνιξ λέγει περὶ ξαντοῦ οξον ότε πρώτον λίπον Ελλάδα καλλινύναικα, φεύγων νείκεα πατρός 'Αμύντορος Όρμενίδαο2). Κατά ταυτα ο Φοίνιξ λείπει την καλλιγύναικα Έλλαδα, ένθα ο 'Αμύντωο ώπει. 'Επειδή δ' ούτος εν Έλεωνι3) ώχει, δ δ' Έλεων εν Βοιωτία πείται4), άρα ή Βοιωτία καὶ ή χώρα τῆς χέρσον Ελλάδος, δι' ἦς ὁ Φοίνιξ έφευγε, καλειται Έλλάς. Σημειωτέον δ', δτι μόνον εν μέρος της Έλλάδος διηκε μέχρι της χώρας του Πηλέως. Διότι ή Φθία 5) οὐκ ἀνῆκε τῆ Ἑλλάδι. Ἐκ τῶν εἰρημένων λοιπὸν δηλον γίνεται, ότι τὸ ὄνομα Έλλας έν τε τη Ἰλιάδι καὶ τη Οδυσσεία έχει και την στενήν και την εύρεταν σημασίαν. Tò đề  $\Pi \alpha \nu \epsilon \lambda \lambda \eta \nu \epsilon \varsigma^6$ ) ἔχει εὐουτάτην σημασίαν. Ὁ κοιτικός τὸ πρώτον ήμισυ τῆς 'Οδυσσείας πρὸς τὴν 'Ιλιάδα παραβαλών τὰς είρημένας ἀντιφάσεις εὖρεν. Προβαίνων δὲ εἰς τὸ δεύτερον ημισυ ευρίσκει τάς ἐπομένας.

Πρώτον παρατηρεὶ, ὅτι ἐν τῷ δευτέρῳ ἡμίσει εὐρίσχομεν λαοὺς καὶ χώρας, α΄ ἐκ τῆς Ἰλιάδος οὐ γινώσκομεν,
π·χ τὸ Ἰασον Ἄργος τ). ᾿Αλλὰ πρῶτον οἱ ἡαψφδοὶ κολακεύοντες τοὺς λαούς, παρ οἶς ἦδον, παρενέβαλον ἴσως εἰς
τὴν Ὀδύσσειαν ὀνόματά τινα. Εἶτα ἐν τῷ ἔπει τούτῳ εὐρίσκομεν καὶ ἔδει εὐρεῖν λαοὺς καὶ χώρας, ὧν ἐν τῆ Ἰλιάδι
οὐδεμία μνεία γίνεται, διὰ τὴν ἀπλουστάτην αἰτίαν, ὅτι
μόνον οἱ πλανώμενοι τοιαῦτα ὁρῶσι καὶ διηγοῦνται. Τὸ
δ' Ἰασον Ἄργος κατὰ τὸν Gladstone τὸ δυτικὸν τῆς Πελοποννήσον μέρος σημαῖνόν δ) ἐστιν ὄνομα Πελασγικόν ο), δηλαδὴ
ἀρχαιότατον. Διὰ τοῦτο δὴ καὶ ὁ μνηστὴρ Εὐρύμαχος τὴν
χώραν διὰ τοῦ ἀρχαιοτέρον ὀνόματος ὀνομάζει 10). Διότι

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. I 478. 2) Αὐτόθι 447. 3) Ἰλιάδ. Κ 266. 4) Ἰλιάδ. Β 500. 5) Ἰλιάδ. I 638. 6) Ἰλιάδ. Β 530. 7) Αὐτόθι Ι, σελ. 403. 8) Homerische Studien σελ. 78. 9) Αὐτόθι σελ. 12. 10) Ὀθυσσ. Σ 246.

οἱ μνηστῆρες Πελασγοὶ ὄντες κατὰ τῆς ᾿Αχαϊκῆς δυναστείας ἐπανέστησαν¹). Ἡ δ᾽ εἰκασία αὕτη κυροῦται καὶ ἐκ τούτον, ὅτι οἰ Ἰασίδαι δύο ἡ τρεῖς γενεὰς πρὸ τοῦ Νηλέως ἐν τῷ ροχομενῷ ἦρχον²), καὶ ὁ ρμηρος γινώσκει Ἰασόν τινα ᾿Αθηναῖον³) (μετὰ μεγάλης πιθανότητος Πελασγικῆς καταγωγῆς, ὡς ἦσαν οἱ πλεῖστοι ᾿Αθηναῖοι).

Εἶτα ο πριτικός νομίζων 4), δτι έπλ των ήρωικῶν χρόνων μόνον αι άκται της μικράς Ασίας, της Φοινίκης και τοῦ Αρχιπελάγους γνωσταί ἦσαν, εύρίσκει ἄπορον, ὅτι περὶ τας τελευταίας τῆς 'Οδυσσείας ὁαψωδίας μυεία τῆς Σικελίας γίνεται. Έτι δε μαλλον απορεί ο κριτικός, ότι εν τη 20% και 24η δαψωδία μνημονεύεται ή νησος, ώσει μετά των κατοίκων αὐτῆς οἱ Ἰθακήσιοι στενὰς σχέσεις εἶχον. Ἐξηγεῖ δὲ τοῦτο, ὅτι αἱ δαψωδίαι αὖται βραδύτερον ἐποιήθησαν. 'Αλλ', εί οἱ κάτοικοι τῆς ἀνατολικῆς καὶ μεσημβρινῆς Έλλάδος σχέσεις πρός τους της μικράς Ασίας είχον, ουδέν τὸ άπορον, δτι οἱ τῆς δυτικῆς Ελλάδος καὶ οἱ τῶν πέριξ νήσων μετά των Σικελών συνεθέοντο. Εὶ ὁ Πάρις ξινίζεται έν Σπάρτη, εὶ ὁ Ἐφυραῖος Προῖτος ἐν Αυκία τὸν αύτοῦ πενθερον έχει 5), ονδεν το παράδοξον, εί οί Ίθαμήσιοι δμοίας πρός τους Σικελούς σγέσεις είγον. Άλλ' ουδέ τοιαύτας μεταξύ 'Ιθακησίων καὶ Σικελών ευρίσκομεν. Διότι αί ύπὸ τοῦ κριτικοῦ φερόμεναι μαρτυρίαι οὐ βεβαιοῦσι τοῦιο. Οἱ μνηστῆρες συμβουλεύουσι τῷ Τηλεμάχω 6), ἵνα τὸν ἐπαίτην, ύφ' δν λανθάνει δ 'Οδυσσεύς, είς ναῦν βαλόντες τοῖς Σικελοῖς πωλήσωσιν. Οὐδὲν δὲ τὸ παράδοξον, εὶ οὖτοι περί την παραλίαν της δυτικής Ελλάδος τοιούτον ξμπόριον μετήργοντο · διότι οί πολύ πλέον τούτων αφιστάμενοι Φοίνικες εν τη αὐτη χώρα τὸ αὐτὸ εμπόριον ήσκουν. Ένταῦθα δ' οὐ δυνάμεθα σιωπήσαι είκασίαν τινά, ην προ πολλοῦ ήδη συνελάβομεν νομίζομεν δηλαδή, δτι οί δμηρικοί Σικελοί είσιν οὐχὶ οἱ ἄπειροι τοῦ ἐμπορίου ἐγγώριοι, άλλὰ Φοίνικες εν προομηρική εποχή είς την νήσον άποι-

Gladstone, Homer. Studien σελ. 313. 3) Ὀθυσσ. 1 281. 3) Ἰλιάθ.
 Π 333. 4) Αὐτόθι Ι, 403 καὶ 404. 5) Ἰλιάθ. Z 170. 6) Ὀθυσσ. Y 382.

κήσαντες καί, ώς είκος, τὸ ὄνομα αὐτῆς έχοντες. Η είκασία αθτη απορρέει μέν και έξ άλλων, μάλιστα δ' εκ των ξπομένων παρατηρήσεων. Ο ώς Σικανός μετά τοῦ πατρός αύτοῦ διαλεγόμενος Όδυσσεὶς λέγει, ὅτι ἐστὶν ἐξ ᾿Αλύβαν- $\tau \circ \varsigma^1$ ). O δè Gladstone<sup>2</sup>), καίπερ εξ άλλης αλτίας δομώμενος, θεωρεί την πόλιν 'Αλύβαντα, την 'Αλύβην 3) και τον πλούσιον Σιδώνιον Αρύβαντα 4) ώς δνόματα συγγενή. Αλλ', επειδή ο Αρύβας κατά την μαρτυρίαν τοῦ Ομήρου ην Φοίνιξ, καὶ τὰ συγγενη ὀνόματα ήσαν φοινικικά. Ἡ δὲ συγγένεια οὐ μόνον ἐκ τῆς ὁμοιότητος τῶν ὀνομάτων, ἀλλὰ καὶ άλλοθεν δήλη γίνεται. Ὁ Όμηρος δνομάζει τὴν μέν Σιδώνα πολύχαλκον, περί δὲ τῆς ἀλύβης λέγει τηλόθεν έξ Άλύβης, όθεν ἀργύρου ἐστὶ γενέθλη 5). Καὶ ένταῦθα, ώς δοκεί, Φοίνικες τὸν ἄργυρον ανώμυττον καὶ την πόλιν ωνόμασαν. Ο δε Σιδώνιος Αρύβας επαινείται ώς ἀφνειός 6). Ο Gladstone 7) εν τοῖς ὀνόμασι τῶν Σικανων Αφείδαντος καὶ Ἐπηρίτου ἐνορά πλοῦτον, ως καὶ ἐν τῆ δμηρική φράσει, ώς Σικελούς πέμψωμεν, δθεν κέ τοι άξιον άλφοιν8). Έπαστος εννοεί, ότι χαλκός, άργυρος, πλούτος, δούλων ξιιπόριον καὶ τὰ τοιαύτα οὐ δύνανται αποδοθήναι τοῖς αρχαιοις κατοίκοις τοῖς Σικελίας τοῖς μηδὲ ἐν τοῖς ἱστορικοῖς χρόνοις τοιαῦτα σχοῦσιν, ἀλλὰ τοῖς ἀπατήλια εἰδόσι, τρώκταις καὶ πολυπαιπάλοις Φοίνιξιν. Τελευταΐον δ ἄναξ τῶν φιληρέτμων Ταφίων πλέει έπ' άλλοθρόους άνθρώπους, ές Τεμέσην μετά γαλκόν 9). Κατά δὲ τὸν Στράβωνα 10) ή Τεμέση Εκειτο έπὶ τῆς Ἰταλίας. ᾿Απίθανον, ὅτι οἱ ἐγχώριοι ἐπιτήδειοι πρός ξαμετάλλευσιν χαλαοῦ ἦσαν. Μόνον οἱ ἄποιαοι τῆς πολυχάλχου Σιδώνος τοιαύτα έργα επετηδεύοντο Το δεχομένω λοιπον την ημετέραν είκασίαν ούδεν το παράδοξον,

δτι οἱ Ἰθακήσιοι τοὺς Φοίνικας τῆς Σικελίας ἐγίνωσκον. ἸΑλλ' ἔστωσαν οἱ Σικελοὶ οἰοιδήποτε. Ἡμεῖς γε οὐχ εὐρίσκομεν τοσαύτας σχέσεις, ὅσας ὁ σοφὸς Geppert. Ὁ μὲν Ἰθόνσσεὺς ἐπλανήθη εἰς Σικελίαν Ἰ), ὁ δ' ἐξ ἸΑλύβαντος Ἐπήριτος τὰ αὐτὰ παθών ἦλθεν εἰς τὴν Ἰθάκην, ἀλλά με δαίμων πλάγξ' ἀπὸ Σικανίης δεῦρ' ἐλθέμεν οὐκ ἐθέλοντα²). Πλάναι δὲ οὐδεμίαν σχέσιν ὑπαινίσσονται.

Τελευταίον κατά τὸν κοιτικὸν 3) ή Ἰλιὰς διαφέρει τῆς 'Οδυσσείας · διότι κατ' ἐκείνην μεν ή Κοήτη έχει έκατον πόλεις 4), ματά ταύτην δέ μόνον εννενήμοντα 5). 'Αλλ' άμφιβάλλομεν, εὶ ὄντως ἡ νῆσος ἐπὶ τῶν Τοωικῶν εἶγεν ἐκατὸν πόλεις. Διότι δ τῶν Κρητῶν ἡγεμών μόνον μετ' δγδοήκοντα νηῶν ἐπὶ Τροίαν ἐστρατεύσατο, ώς ὁ Διομήδης 6), καίπερ πάνυ δλίγων πόλεων άργων. Διὰ τοῦτο τὸ άριθμητικὸν όνομα ξαατόν ξστι μόνον ποιητική ξάφρασις καὶ οὐχὶ μαθηματική ἀκοίβεια, ώς καὶ τὰ ἐκατόμπεδος  $^7$ ) καὶ ἐκατόμπνλος 8). Μάλιστα δὲ δείκνυσι τοῦτο ἡ λέξις έκατόμβη. Διότι δ "Ομηρος λέγει ξαατόμβην δώδεαα βο $\tilde{\omega}$ ν $^9$ ). Αλλαγοῦ δὲ λέγει, ὅτι ὁ Ἄρης ἐβόησεν, ὅσσον τ' ἐννεαχίλιοι ἐπίαχον ἢ δεκαχίλιοι10), ἐν ῷ οὐδὲν ὄργανον είχεν, όπως την φωνην τοῦ θεοῦ μετρήση. Καθ' όλου δ' είπειν, εν τοις όμηρικοις έπεσιν ύπάργουσι πλείστα παραδείγματα, εν οίς οι άριθμοι και μάλιστα οι μείζονες οὐ σημαίνουσι μαθηματικήν απρίβειαν, ώς διά μαπρών δ είφυής Gladstone 11) κατέδειξεν. 'Ορθώς δ' δ μέγας ανήρ λέγει, ότ' ή εξοημένη διαφορά ξστι μαλλον δμοιότης την ταὐτότητα τοῦ ποιητοῦ τῶν δύο ἐπῶν μαρτυροῦσα. Διότι έν έκατέροις τοῖς έπεσι διατηρείται ή αὐτή ποιητική καὶ μή απριβής έπφρασις 12).

<sup>1)</sup> ὀθυσσ. Ω 309. 2) Αὐτόθι 306. 3) Αὐτόθι Ι, 404. 4) Ἰλιάθ. Β 649. 5) Ὀθυσσ. Τ 173. 6) Ἰλιάθ. Β 568. 7) Αὐτόθι 164. 8) Ἰλιάθ. Ι 383. 9) Ἰλιάθ. Ζ 93 ἐν παφαβολῖ πφὸς 115. 10) Ἰλιάθ. Ε 860. 11) Homerische Studien 449—464. 12) Αὐτόθι σελ. 458.

## КЕФАЛАІОN Z'.

Περὶ τῆς ἐνότητος τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἐξαγομένης ἐκ τῆς χρονολογικῆς άρμονίας.

| Οί σοφοί των παρελθόντων ήδη αλώνων επειράθη-                  |
|----------------------------------------------------------------|
| σαν, δπως δπολογίσωσι τὸν χρόνον, καθ' δν τὰ ἐν τῆ             |
| Ἰλιάδι διαπράττονται, ώς ή Dacier, δ Pope, δ Wood              |
| και δ Heyne. Κατά τινα διατριβήν δημοσιευθείσαν εν τῷ          |
| Mémoire de Trevoux (1708) δ χρόνος υπελογίσθη είς 49           |
| ημέρας, δ Heyne 1) δμως είρε 52 μέχρι 53 ημερών και δ          |
| W. Müller 2) μόνον 51. Ώς δ' εν τῷ περὶ τόπον ζητήματι,        |
| ούτω καὶ ἐν τῷ περὶ χρόνου βραχύτατον χρονολογικὸν πί-         |
| νακα προτάσσομεν.                                              |
| Τὰ βέλη τοῦ ἀπόλλωνος φθείρουσι τὸν στρατὸν τῶν                |
| Αχαιῶν ἡμέρας 3) 9                                             |
| Τὴν δεκάτην δ Αχιλλεὺς καλεῖ ἀγοράν $^4$ )                     |
| Κατά την μαριυρίαν της Θέτιδος οἱ θεοὶ ἀπησαν τοῦ              |
| 'Ολύμπου δώδεκα ήμέρας. Έπειδη δε τοῦτο λέγεται                |
| εν τῆ ημέρα τῆς ἀγορᾶς, αΰτη δ' ὑπελογίσθη, προ-               |
| στίθενται μόνον 5)                                             |
| Έξ ἀρχῆς τῆς 2ης δαψωδίας μέχρι τοῦ στίχου 21 τῆς              |
| έβδόμης παρέρχεται ήμέρα                                       |
| Έν τῆ αὐτῆ ξαψωδία ἀπὸ τοῦ στίχον $381-432$ $1$                |
| 'Απὸ δὲ τοῦ στίχου 433—465                                     |
| 'Απὸ δὲ τοῦ στίχου 465 τῆς ἑβδόμης μέχοι τέλους τῆς            |
| δεκάτης                                                        |
| Έξ ἀρχῆς τῆς 11ης μέχρι τέλους τῆς 18ης                        |
| Έξ ἀρχῆς τῆς 19ης μέχρι τοῦ στίχον 101 τῆς 23ης . 1            |
| $^{2}$ Απὸ τοῦ στίχου $109-225$ τῆς αὐτῆς $\delta$ αψωδίας $1$ |
| 'Απὸ δὲ τοῦ στίχου 226 μέχρι τέλους τῆς αὐτῆς δα-              |
| $ψ_{\varphi}\delta i\alpha\varsigma$                           |
| 29                                                             |

Excurs zu Iliad, Σ. 2) Homerische Vorschule σελ. 143 σημ. 2.
 Ἰλιάδ, Α 53, 4) Αὐτόθι 54, 5) Αὐτόθι 424 καὶ 493.

Μεταφορά 29

Ο Άχιλλεὺς Έλπει τὸ πτῶμα τοῦ "Επτορος περὶ τὸ σῆμα τοῦ Πατρόκλου ἡμέρας δώδεκα 1). Άλλ', ἐπειδὴ αὖται ἀπὸ τοῦ θανάτου τοῦ ἡρωος λογίζονται, καὶ ἐπειδὴ δύο ἤδη ἠριθμήσαμεν, προστίθενται μόνου δέκα ἡμέραι, ὧν ἡ τελευταία λήγει εἰς τὸν στίχον 351 10 Τὴν ἐπομένην ἡμέραν ὁ Πρίαμος ἐπανέρχεται οἴκαδε 1 Ο γέρων λαβὼν ἕνδεκα ἡμερῶν ἀνακωχὴν ὅπλων δαπανῷ ταύτας πρὸς ταφὴν τοῦ πτώματος τοῦ Έκτορος 2). 11 51

Εάν τις τὸν ἐκτεθέντα πίνακα παρατηρήση, εύρίσκει σπουδαϊόν τι φαινόμενον. Εν τη πρώτη δαψωδία αί πράξεις δέουσι βραδέως, ώς καὶ ἐν τῆ ἐβδόμη, 23η καὶ 24η, δηλαδή εν άρχη τοῦ έπους, πρὸ τοῦ μέσου καὶ περὶ τὸ τέλος. Τίς ή αλτία τοῦ φαινομένου τούτου; Αρά γε δημοτικά ἄσματα περιείγον τὸ φαινόμενον τοῦτο, ή νοῦς τις τὰ δίκαια ἐποίησεν; Ποιητής καὶ οὐκ εἰδώς δύναται τῆ συμβουλή της ιδίας φύσεως επόμενος ή ύπο της φύσεως τοῦ πράγματος ώθούμενος ποιῆσαι τὰ δίκαια, οὐδέποτε όμως πληθύς ποιητών διάφορον φύσιν εγόντων καὶ διάφορον σχοπον θηρενόντων. Θεωρούμεν δὲ τὴν ἐν τῆ Ἰλιάδι δοήν τοῦ χρόνου φυσικήν διά την έξης αλτίαν. Οι μέν Αχαιοί μακρόν χρόνον πρό των ιειχών της πόλεως τοῦ Πριάμου διαμένοντες και πόρρω των οικείων διατρίβοντες βαρέως φέρουσιν, οί δὲ Τρῶες ἐν τοῖς τείχεσι καθειργμένοι είσι και ύπο των επικούρων καταθλίβονται. Διά τοῦτο εν έκατέρω τῷ στρατοπέδω ή πρὸς μάγην επιθυμία κορυφοῦται. Εἰ μὴ ὑπῆρχον διαφράγματα, ταῦτα ταχύτατα έμελλον πρός άλληλα συγχρουσθηναι. 'Αλλά τοὺς μὲν Αχαιούς ἀναχαιτίζουσιν οί ύψηλοί τῆς πόλεως πύργοι, τοὺς δε Τοωας ο πελώριος και ωκύπους Αγιλλείς. Οθτος ύμως ήρισε πρός τον 'Αγαμέμνονα, ή έρις γεννά μητιν, ή δε μηνις της μάχης τὸν ήρωα ἀπέσπασεν. Οθιω λοιπὸν τὸ εν φράγμα αίρεται καὶ εὐθύς ὁ είς στρατός επὶ τὸν ετερον

 <sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Ω 1—31.
 2) Αὐτόθι 664 ἐν παραβολῆ πρὸς 781 καὶ 784.

φέρεται. Ταῦτα δ' οὖ μόνον ξιαστος ἐκ τῆς φύσεως τοῦ πράγματος ἦδύνατο εἰκάσαι, ἀλλὰ καὶ ὁ ποιητὴς τὴν φύσιν τοῦ θέματος αὐτοῦ γινώσκει. Διότι τὴν ὁρμὴν ἑκατέρον στρατοῦ οὕτως εἰκονίζει,

Τρῶες μὲν κλαγγῆ τ' ἐνοπῆ τ' ἴσαν, ὄρνιθες ὥς, ἢῧτε περ κλαγγὴ γεράνων πέλει οὐρανόθι πρό, αιτ' ἐπεὶ οὖν χειμῶνα φύγον καὶ ἀθέσφατον ὅμβρον κλαγγῆ ταίγε πέτονται ἐπ' Ὠκεανοῖο ὁράων, ἀνδράσι Πυγμαίοισι φόνον καὶ κῆρα φέρουσαι 'ἤέριαι δ' ἄρ' ἴσαν σιγῆ μένεα πνείοντες Αχαιοί, ἐν θυμῷ μεμαῶτες ἀλεξέμεν ἀλλήλοισιν 1).

Καὶ ἀλλαχοῦ τῆς Ἰλιάδος παραβάλλει τοὺς Τρῶας πρὸς τὴν σφοδρὰν τοῦ βορρᾶ ὁρμήν $^2$ ).

Λοιπὸν καὶ ή τοῦ πράγματος φύσις ταχύτητα ἀπήτει καὶ ό Όμηρος την διάθεσιν των πολεμιστων αύτου εγίνωσκεν. Έν τη άρχη δε και τω τέλει του έπους ο ποιητής αριθμεῖ πολλάς ημέρας καὶ δλίγας πράξεις. Δικαίως, ώς νομίζομεν. Διότι εν μεν τη άρχη παρην δ'Αχιλλεύς, δστις την σύγκρουσιν διεκώλυεν, εν δε τω τέλει την μηνιν απειπων το στρατόπεδον των Αχαιών διέφρασσεν. Καὶ πρό τοῦ μέσον ήτοι εν τη εβδόμη δαψωδία υπάρχει μικρά τις βραδύτης. Ταύτης ή εξήγησις εὐκόλως δίδοται. Διότι οί Αχαιοί πειρώνται, δπως τὸ φυσικὸν αύτων φράγμα, τὸν Αχιλλέα, διὰ τεχνητοῦ, δηλαδή διὰ τῶν τειχῶν ἀναπληρώσωσιν. 'Αλλά μάτην. Διότι μόνον δ Πηλείδης έστὶ τὸ Οί πριτικοί ἀπορούσιν, ὅτι ἐν βραχεῖ χρόνω πολλά διαπράσσονται, εν ω μαλλον ω φειλον εξηγήσαι την αλτίαν, δι ην εν άρχη, περί το μέσον καί εν τω τέλει όλίγα. "Απορον δε φαίτεται ήμιν, ότι οί αντοί σοφοί άνδρες, εν ώ άφ' ένὸς τῆς ταχύτητος τῶν συγκρουομένων στρατῶν καταψηφίζουσιν, άφ' έτέρου μηδέ γυναικείαν υπομονήν έχοντες δυσχεραίνουσιν, δτι ή πρός την Θέτιδα υπόσχεσις οι τα-

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Γ ἐν ἀρχῆ. 2) Ἰλιάδ. Ε 521 καὶ Ξ 395. 3) Ἰλιάδ. Λ 823. 4) Ἰλιάδ. Η 338.

χέως ἐκπληφοῦται. 'Αλλ' οὔτε ὁ ποιητής ταχεῖαν τῆς ὑποσχέσεως εκπλήρωσιν προείπεν, ούτε ή θεά τοῦτο ύπεσχέθη, ούτε ό ήρως τοῦτο απήτησεν. Διότι ό μεν ποιητής λέγει Λιὸς δ' ετελείετο βουλή, δηλαδή εν μαχρώ χρονικώ διαστήματι, ή δὲ Θέτις οὖκ ἀπέρχεται εἰς τοὺς Αἰθίοπας τὸν Δία ίκετεύσουσα, άλλὰ πολλὰς ἡμέρας αὐτὸν περιμένει, δ δ' 'Αχιλλεύς οὐδαμοῦ διὰ τὴν βραδύτητα λυπεῖται. Εί δ' οί στρατοί βραδέως συνεχρούοντο, τί ἆρά γε ἔμελλον είπεῖν οἱ κριτικοὶ διὰ τὴν βραδεῖαν τῆς ὑποσχέσεως ἐκπλήοωσιν; Κατά τὰ ελοημένα ὁ ποιητής τίθεται μεταξύ σφύρας καὶ ἄκμονος. Διότι, ἐὰν μὲν βραδέως οἱ στρατοὶ συγπρούωνται, ή της ύποσγέσεως εππλήρωσις βραδίνει καὶ δ ποιητής άξιος θανάτον λογίζεται, εάν όμως ταχέως, αὖθις οὖτος εὶς θάνατον ματαδικάζεται. Ὁ θάνατος ὅμως ἐστὶ βίαιος καὶ ἀντιφατικών ἀπαιτήσεων ποοϊόν. Απαλαττόμεθα δὲ τῆς ἀντιφάσεως, ἐὰν ἐπιτρέψωμεν τῷ ποιητῆ ταχύτητα μεν έκει, ένθα ή του πράγματος φύσις απήτει, βραδύτητα δ' έκεῖ, ἔνθα οὐδεὶς ἔσπευδεν.

Αλλ' ίδωμεν καὶ τὰ μέσα, α οἱ κριτικοὶ ἐπινοοῦντες τὸ ὑπ' αὐτῶν παρὰ φύσιν νομιζόμενον αἰρονσιν. Ὁ W. Müller 1) εν τῆ Ἰλιάδι πολλά δαψωδικά συστήματα εύρίσπει, ών τέσσαρα ώς σαφέστατα γωριζόμενα δείπνυσιν. Τὸ μεν πρώτον εκ της δεντέρας δαψφδίας άρχόμενον λήγει είς. τὸν στίχον 380 τῆς 7ης, τὸ δὲ δεύτερον ἐκ τοῦ τέλους τῆς Της ἀργόμενον λήγει είς τὸ τέλος τῆς δεκάτης, τὸ δὲ τρίτον περιέγει όπτω φαψωδίας (11-18), και το τελευταίου έκ της 19ης ἀρχόμενον λήγει είς το τέλος τοῦ ἔπους. 'Αλλ', έαν ή ταχεία των γεγονότων δοή αμαρτημα θεωρηθή, ή Μυλλέοειος διαίρεσις ούν άναιρεί, άλλά μεγεθύνει τοῦτο. Διότι ὁ μεν ποιητής τῆς Ἰλιάδος εδεῖτο τῆς ταχύτητος, ἵνα πρός πολλοίς άλλοις διαφύγη τον ψόγον, ότι ή πρός την Θέτιδα υπόσχεσις βραδύνει, οί τὰ δαψωδικά διως συστήματα ποιήσαντες τι παθόντες τὰ αὐτὰ ήμαριον: Ὁ τῆς Πλιάδος ποιητής ταχέως συγχρούει τούς δύο στρατούς έν τῷ πρώτῳ ὁαψφδικῷ συστήματι διὰ τὴν ἄρσιν, ώς είρηται, τοῦ φράγματος ένος των στρατοπέδων, ὁ ποιητής δμως Μιστριώτου Ίστορ, τῶν όμηρ, ἐπῶν.

τοῦ αὐτοῦ τμήματος, καίπερ τοιαύτη ἀνάγκη μὴ ὑπείκων, διά τί έξ ίσου άμαρτάνει; Ο πριτικός θεωρεί τα είρημένα δαψωδικά συστήματα ώς έξ αὐτοτελών ασμάτων συντεθειμένα, π·χ τὸ πρώτον έκ τοῦ καταλόγου των νηών, τῆς μονομαχίας τοῦ Πάριδος καὶ Μενελάου, τῆς Διομηδείας κτλ. συνιστάμενον. Εί καὶ εν τοῖς ήγουμένοις κεφαλαίοις τὸ αδύνατον τῆς τομῆς εδείξαμεν, όμως ανεγθώμεν καὶ τὴν τοιαύτην τοῦ ποιητοῦ εγγείρισιν. 'Αλλά πρός τί: 'Ο W. Müller 1) αποιρίνεται . Η ασυμμετρία (εννοεί την του χρόνου) δαδίως αναιρείται, έαν τα διάφορα αθτοτελή μέρη τα αποτελούντα τὸ δαψωδικὸν σύστημα ταύτης τῆς ἡμέρας χωρίσωμεν καὶ έκάστω τοῦ Ιδίου χρόνου μὴ φεισθωμεν." 'Αλλ' ήμεῖς μετὰ πλείστων παραγωρήσεων την έγχείρισιν ταύτην ηνέχθημεν έπι τῷ δρφ, ότι αύτη παρέγει την θεραπείαν. Εὶ δὲ τὰ διὰ τῆς ἐγγειρίσεως παραχθέντα μέλη δέονται τῶν αὐτῶν φαρμάκων, ὧν καὶ δ όλος ποιητής, ή εγχείρισις περιττή εστιν. Διότι καὶ άνεν της εγχειρίσεως διὰ τῶν Ιδίων φαρμάκων ὁ ποιητής ύγιης γίνεται. Εὶ έγομεν τὸ δικαίωμα τοῖς αὐτοτελέσιν ἄσμασι μη φθονείν προσθήμης ήμερων, δια τὶ φειδόμεθα προσθείναι τὰς αὐτὰς ἡμέρας ἐν τῷ ὅλῷ ποιητῆ;

Ό W. Müller ἀριθμεί²) πάντα τὰ ἐν τῷ πρώτῷ ὁαψῷδικῷ συστήματι διαπραττόμενα, τὴν βουλὴν τῶν γερόντων, τὴν ἀγοράν, τὴν μονομαχίαν τοῦ Πάριδος καὶ Μενελάου, τὴν ἀρπαγὴν τοῦ Πάριδος, τὴν ἀγορὰν τῶν θεῶν κτλ.
Τὰ πλεὶστα ὅμως εἰσὶ ποιητικαὶ περιγραφαὶ μηδεμίαν
στιγμὴν χρόνου ἀφαιροῦσαι, π·χ τὰ πλεῖστα τῶν ἐπεισοδίων καὶ δὴ ὁ κατάλογος τῶν νηῶν. Τὰ δὲ ὑπολειπόμενά
εἰσι μὲν ἰσως πολλά, ὅμως οὐχὶ τοσαῦτα, ὅσα ποιητής τις
ἐν τούτῷ τῷ χρόνῷ οὐ δύναται συστεῖλαι. Ἡ ἀρχαία ποίησις πλείστας πράξεις ἐν βραχυτάτῷ χρόνῷ συνέστελλεν, ὡς
δρῶμεν ἐν τῷ δράματι. Ἡ δὲ ἐποποιία κατὰ τὴν παρατήρησιν τοῦ ἀριστοτέλους εἶχε μείζονα ἐλευθερίαν τοῦ δράματος. Αὐτὸς ὁ W. Müller παρασκενάζει ἡμῖν ὁδόν τινα,

<sup>1)</sup> Homerische Vorschule σελ. 146. 2) Αὐτόθι σελ. 146.

όπως είς αὐτὸ τὸ ἐργοστάσιον τῆς ἀρχαίας ἐποποιίας εἰσελθόντες τοῦτο Ιδωμεν. Ο πριτικός, ως είδομεν, διείλε την 'Ιλιάδα εἰς τέσσαρα δαψωδικά συστήματα. 'Αλλά καὶ περὶ τῶν τεσσάρων τούτων μεγάλας μομφάς διὰ τὴν ταγυτάτην τῶν γεγονότων δοὴν ἀκούομεν. Αὐτὸς ὁ κριτικὸς ψέγει ταῦτα διὰ τὴν εἰρημένην αἰτίαν 1). ἀλλὰ ταῦτα βεβαίως έποιήθησαν ύπὸ τεσσάρων δαψωδών. Διότι, εὶ ύφ' ένὸς εποιήθησαν, διαφωνούμεν πρός τον W. Müller μόνον κατά τὸ ὄνομα τοῦ ποιητοῦ (καὶ κατὰ τοῦτο ἴσως οὐχί). Εἰ λοιπόν τέσσαρες ποιηταί (δηλαδή πάντες, δσοι εν εκείνη τῆ ἐποχῆ ἐποίησαν ἢ τὰ ποιήματα αὐτῶν περιεσώθησαν) τὸ αὐτὸ ἀμάρτημα ἐποίησαν, τοῦτο οὐκ ἦν ἁμάρτημα, ἀλλ' δ πρώτος της τότε εποποιίας κανών. Πρός δέ, δμοιον ύπάρχει και εν 'Οδυσσεία, ως μετ' όλίγον δηλον έσται. 'Ωστε δ W. Müller πρός ξαυτόν αντιφάσκων νομίζει, ότι ή αργαία ποίησις οὐκ εἶχε τοιαύτην ελευθερίαν. Πρὸς δὲ ἀμφιβάλλομεν, εί τοῦτο, ὅπερ ὁ πριτικός ἰδανικήν ἀμετρίαν 2) ονομάζει, μαλλον ή νεωτέρα ή ή όμηρική ποίησις έχει. Διότι ή νεωτέρα έγει μεν πολλάς υπερβολάς, όμως μόλις φθάνει μέχοι των δμηρικών θεομαχιών, ας αὐτὸς ὁ W. Müller ἔψεξεν 3). Διὰ πάντα ταῦτα οὐκ δοθῶς ὁ ἀνὴο λέγει ,, Πῶς δυνατόν ἐστιν, ἵνα δμηρικὸς ἀσιδός, ὅστις λίαν απριβώς καὶ ώρισμένως τὰς πράξεις καὶ τὰ συμβάντα σταθμίζει καὶ ἀναμετρεί, ὅστις τὴν πρὸς ἄλληλα σχέσιν καὶ τὸν ἴδιον χρόνον αὐστηρῶς παρατηρεῖ, καὶ ὅστις οὐδέποτε της ανατολής, της δύσεως και καταδύσεως του ήλίου άμνημονεί, ίνα τοιούτος, λέγω, ἀοιδὸς μή προσχών τὸν νούν εἰς τὸν χῶρον καὶ χρόνον ταύτην τὴν πληθὺν τῶν πράξεων, συμβάντων καὶ δρόμων εν μιᾶ ἡμέρα συστείλη; "4) Οὐκ ορθώς επαναλαμβάνομεν · διότι πάντα ταῦτα ἀποδεικυύουσι μόνον, ότι οί των όμηρικων χρόνων ποιηταί εποίουν πράξεις τελουμένας μεν εν χρονικώ τινι διαστήματι (καθ' δ βεβαίως καὶ δ ήλιος ανατέλλει καὶ δύει), αλλ' ξυ βραχυτάτω χρόνω συνεσταλμένας καὶ πλέου οδ.

<sup>1)</sup> Aντόθι σελ. 145—151. 2) Aντόθι σελ. 149. 3) Aντόθι σελ. 156. 4) Aντόθι σελ. 149.

Τελευταΐον ο W. Müller λέγει 1). Εάν απίδωμεν έτι άπαξ επί της χουνολογίας της 'Ιλιάδος καθ' όλου, άνακαλύψομεν εν αὐτῆ ἀνισότητά τινα καὶ ἀταξίαν ποός τε τὸν γαρακτήρα της άργαίας επικής ποιήσεως και πρός την ενότητα καὶ ἀκολουθίαν ὅλου τινός ἀντιαάσκουσαν. Τὸ μέν πρώτον ἆσμα περιέγει πραγματείαν 21 ήμερών, τὸ δὲ τελευταίον έξ ίσου τοσούτων. Ούτω τοίς εν τω μέσω άσμασιν ούκ υπολείπονται πλέον 9 των ήμερων καὶ τούτων των εννέα ήμερων τὸ όγδοον καὶ εἰκοστὸν τρίτον ἄσμα κατέγουσι πέντε ήμέρας." Τίς ην ή αλτία, δι' ην ο ποιητής εν άρχη τοῦ ἔπους, ποὸ τοῦ μέσου καὶ ἐν τέλει βραδύνει, ἐν τοῖς έμπροσθεν είπομεν. Ένταῦθα δε θαυμάζομεν, ότι ο θεσπέσιος Όμηρος ἄριστα την της ύλης ἀπαίτησιν τη της τέχνης άξιώσει συνέδεσεν. Διότι εν άρχη καὶ τῷ τέλει ή ύλη δέει βραδέως, εν δε τῷ μεταξύ διαστήματι ταγύτατα. ώς εθουρρόας τις ποταμός ήρεμα μεν πηγάζων, ταγύτατα διαρρέων καὶ ήσύχως εκβάλλων. Τοῦτο δ', όπερ δ W. Müller ανισότητα καὶ αταξίαν ονομάζει, μεγίστη τοῦ έπους άρετή έστιν. Έν ίσω δέ γρονω καταμερίζεται ή ύλη οθγί εν ποιήμασιν, αλλ' εν ήμερολογίοις. Τούτο καὶ αὐτὸς ό W. Müller αναγνωρίζει μέν, αλλα μόνον εν τη νεωτέρα έπικη ποιήσει. , Ισως βουληθήσεται τις πρός αναίρεσιν τούτου τοῦ διισχυρισμοῦ μνήσασθαι δμοίου τινὸς ἐκ τῆς νεωτέρας επικής ποιήσεως. 'Αλλ' ή νέα ποίησις οὐ δύναται ένταῦθα παραβληθηναι. Αθτη έν τῷ θψει αθτης εξέρχεται τοῦ μέτρου τοῦ χρόνου καὶ χώρου : ή όμηρική διως ποίησις παρατηρεί τούτο μετ' αύστηρας ακριβείας "2). Επειδη λοιπόν οθτως έχει, τοῦτο νόμος αλώνιός έστι από της δμηρικής έποχής μέχρι των ήμετέρων χρόνων διήκων. Έπειδή δὲ τούτω ποιηταὶ χιλιετηρίδας ἀπ' αλλήλων ἀφεστώτες εχρήσαντο, δ νόμος εστί φυσικός έχων παραβάτας μόνον κριτικούς, οὐδένα δὲ ποιητήν. Μάτην δ' δ W. Müller επικαλείται την δμηρικήν ποίησιν πρός αναίρεσιν τοῦ κανόνος. Διότι δ Όμηρος καὶ είς δαψωδικά συστήματα

<sup>1)</sup>  $A \vec{v} \vec{v} \hat{\sigma} \hat{\sigma} \iota \sigma \epsilon \lambda$ . 157. 2) Homerische Vorschule  $\sigma \epsilon \lambda$ . 157  $\sigma \eta \mu$ . 3.

κατακερματισθείς κατὰ τοῦ κερματίσαντος, ώς εἰδομεν, ξμαρτύρησε καὶ ἀκέραιος καὶ ζῶν μονονουχὶ φωνὴν ἀφιείς τὸν νόμον ἐπικυροί.

Ούτως έξετάσαντες καθ' δίου το χρονολογικόν τῆς Ιλιάδος σχέδιον εδείξαμεν την εν τῷ ἔπει επιτυχίαν τοῦ ποιητού. Νομίζομεν δ' ούχὶ ἄσκοπον, ίνα καὶ εἰς τὰ καθ' ξααστον είσελθόντες τὰς δειαννομένας αντιφάσεις αναιρέσωμεν. Ό σοφός Geppert 1) εύρίσκει ἄτοπόν τι έν τῆ Όπλοποιία. ,Μετ' όλίγον έδυσεν ό ήλιος, όστις εν άρχη τοῦ έπομένου βιβλίου πάλιν ανατέλλει · δ "Ηφαιστος λοιπον κατά την παράστασιν τοῦ ποιητοῦ τὰ ὅπλα τοῦ Αγιλλέως ώφειλεν εν νυπτί κατασκευάσαι καὶ πρός τούτοις, ώς έχ της συμφωνίας των τελευταίων στίχων του 18ου βιβλίου μετά της άρχης του 19ου δήλου γίνεται, τη όλη νυατί πρός τὸ ἔργον χρήσασθαι. 'Αλλ' όμως οὐ μόνον ἐπὶ τοῦ 'Ολύμπου, ώς καὶ ἐπὶ τῆς γῆς, σκότος ἦν, ἀλλὰ καὶ οἱ θεοὶ ἐκοιμώντο, ώς και οι άνθρωποι· ούτως ό ποιητής του άλλως έξαιρέτου τούτου μέρους του χρόνου, ώς δοκεί, οὐκ δρθώς ένόησεν. Ἡδύνατό τις καὶ ἐκ τῆς φράσεως ἢῶθεν γὰρ νευμαι του στίχου 136 νοησαι, δτι ή Θέτις την έπομένην ποωίαν ήθελεν απελθείν, ίνα τὰ ὅπλα παρά τοῦ Ἡφαίστον λάβη, εὶ μὴ αθτη μετ' δλίγον εν τοῖς έπομένοις στίχοις τὰς ἀκολούθους εἰς τὸν οἶκον τοῦ πατρὸς ἔπεμπεν, ίνα διὰ τὴν βραδύτητα αὐτῆς συγγνώμης τύχωσιν." Πρωτον παρατηρούμεν, ότι τὸ όημα νεύμαι (συγγενές του νόστος) ἐν τῆ φράσει, ἡῶθεν γὰρ νεῦμαι, ἄμ' ἡελίω ανιόντι τεύχεα καλά φέρουσα παρ' Ήφαίστοιο άναπτος2) σημαίνει οὐχὶ ἀπέρχομαι, ώς νομίζει ὁ πριτικός, αλλ' επανέρχομαι, ώς δεικνύουσι πλείσται δμηρικαί φοάσεις· π·χ· τοὶ δ' οὔ τι πάλιν οἶκόνδε νέοντο³). 'Αλλά, καὶ εὶ τὸ ὁῆμα νεῦμαι τὴν ὑπὸ τοῦ Geppert ἀποδιδομένην σημασίαν είχε, πάλιν ή φράσις φέρουσα παρ' Ή φαίστοιο εχώλυε τὸν χριτικόν νοῆσαι, δ, τι λέγει. Ό

Ueber den Ursprung der Homerischen Gesänge I, 411.
 Ίλιαδ. Σ
 136.
 136.

ποιητής λοιπόν τῆς Όπλοποιίας γινώσκει, ὅτι ἐπέργεται νύξ, διὰ τῆς γνώσεως δὲ ταύτης ή δαψωδία αθτη συνδέεται μετά τε της ηγουμένης και έπομένης. Διότι ή θεά κατά την υπόσχεσιν αυτής φέρει τῷ Αχιλλεῖ την Ήφαιστότευπτον πανοπλίαν 1). Ομολογούμεν μέν, ότι και δ ήλιος έθυσε, καὶ ὅτι διὰ τὴν δύσιν αὐτοῦ ἐπί τε τῆς γῆς καὶ τοῦ Ολύμπου σπότος έγίνετο, αλλ' απορούμεν διά την απορίαν τοῦ κριτικοῦ. Οὖτος ήδύνατο ἀπορεῖν, εὶ οἱ ὁμηρικοὶ ἀνθρωποι τὸ τεχνητὸν φῶς ἡγνόουν. ᾿Αλλ᾽ ὁ Ὅμηρος πολλαγοῦ μνημονεύει λαμπτήρων καὶ δάδων 2), ας εν τοῖς ἀνακτόροις τοῦ Αλκινόου φέρουσι χούσειοι κοῦροι3). Ποὸς δὲ ἐχρῶντο καὶ ξύλοις φόως ἔμεν ήδὲ θέρεσθαι4). Ύπὸ τὸ τεχνητὸν δὲ τοῦτο φῶς εἰργάζοντο αί δοῦλαι τοῦ Όδυσσέως 5). Πρός δέ, καὶ οἱ γαλκεῖς, ώς δοκεῖ, τὴν νύκτα ελογάζοντο. Διότι ή δούλη Μελανθώ λέγει τῷ 'Οδυσσεῖ, ίνα την νύκτα ἀπέλθη χαλκήτον ες δόμον 6), ένθα παρά τῷ πυρὶ τῶν χαλκέων διάλογοι ἐγίνοντο, ώς καὶ ἐν ταίς λέσχαις. Εὶ λοιπὸν οἱ δμηρικοὶ ἄνθρωποι τὸ τεχνητον φως εγίνωσαον και ύπο τοῦτο ελργάζοντο, τι απορεί δ σοφός Geppert, δτι οί ανθρωποφυείς θεοί τὸ αὐτὸ έπρασσον; Ο αριτικός νομίζει, δτι την νύατα θεοί τε καὶ άνθρωποι κοιμώνται. 'Αλλά τά τε ελρημένα παραδείγματα τὸ εναντίον ἀπέδειξαν καὶ ή Θέτις αὐτὴ τὸν Ἡφαιστον ξογαζόμενον εξοεν ). Την αθτην δε νύκτα οί μεν Τρώες ποιοῦσιν ἀγοράν8), οἱ δ' ἀχαιοὶ παννύχιοι Πάτροκλον ανεστενάχοντο<sup>9</sup>), καὶ οἱ θεοὶ πρὸς αλλήλους ηγόρευον 10). Αφού λοιπόν τὰ πάντα πινοῦνται, πάντες ξργάζονται, διὰ τί μόνος ὁ φίλεργος ήμαιστος έμελλε κοιμασθαι; "Ομοιόν τι εν τη παρελθούση νυκτί εγένετο. Οί μεν Τρώες είχον φυλακάς 11), οἱ δ' Αχαιοί καὶ ἀγορὰν ποιοῦσι 12) καὶ διὰ τὸν Αγαμέμνονα ἀγρυπνοῦσι 13), καὶ οί θεοί οὐ ποιμώνται. Ἡ μὲν Αθηνά συμβουλεύει τῷ Διομή-

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. T 1, 2) ἸΟδνσσ. E 307, T 63. 3) ἸΟδνσσ. H 100. 4) ἸΟδνσσ. Y 64. 5) ἸΟδνσσ. T 61. 6) ἸΟδνσσ.  $\Sigma$  328. 7) Ἰλιάδ.  $\Sigma$  369. 8)  $\Delta$ ὖτόθι 245. 9)  $\Delta$ ὖτόθι 315. 10)  $\Delta$ ὖτόθι 356. 11) Ἰλιάδ. I 1. 12)  $\Delta$ ὖτόθι 13. 13) Ἰλιάδ. K 4.

δει έχ τοῦ Θοραικοῦ στρατοπέδου ἀναχώρησιν 1), ὁ δ' ᾿Απόλλων κατεσκόπει ²). Διὰ τί λοιπὸν οἱ θεοὶ οὖτοι οὐκ έκοιμήθησαν τὴν παρελθοῦσαν νύκτα, ὡς ἐπεθύμει ὁ σοφὸς Geppert;

Ο αὐτὸς πριτικὸς παραβάλλων τὸν στίγον 84 τοῦ Δ πρὸς τὸν 777 τοῦ Π εύρίσκει ἀντίφασιν ,,Τοῦτο προϋποτίθησι μόνον λίαν μιποάν χρόνου διαφοράν, εν ή ούκ ήδύναντο πάντα τὰ μεταξύ τοῦ Λ 84 καὶ Π 777 εἰκονιζόμενα διαπραχθηναι" 3). Ο σοφός Geppert νομίζει, δτι δ Όμηρος έν τῷ Δ 84 διὰ τῆς φράσεως, ὄφρα μὲν ἡὼς ἦν καὶ α έξετο ίερον ήμαρ, νοεί μεσημβρίαν. 'Αλλ' ό παρατατικός ἀέξετο σημαίνει, ὅτι ἡ ἡμέρα ἡρχιζεν αὐξάνειν, δπερ ούκ έστι μεσημβρία. Ο σοφός ανήρ μαλλον έκ τοῦ στίχου 86 ήδύνατο νοῆσαι όλίγον προκεχωρηκυῖαν την ημέραν. Διότι δ ποιητής λέγει, δτι ήν χρόνος, καθ' δν ανήρ δουτόμος δειπνεῖ. Άλλα δεῖπνον σημαίνει τὴν πρωινην τροφήν, ην οί εργάται λίαν πρωί εγερθέντες λαμβάνουσιν, ώς πλεΐστα παραδείγματα προδήλως τοῦτο δειανύουσιν. Τελευταΐον παρατηρούμεν, ὅτι ἔτι πρωί ἐστιν. Διότι δ ποιητής ουδέν μέχρι τουδε είπε περί ταύτης τῆς ημέρας, καθ' ην πολλά δ'φειλον διαπραγθηναι καὶ όντως διεπράχθησαν.

Πρὸς τούτοις ὁ σοφὸς Geppert 4) εὐρίσκει καὶ ἀλλας χρονολογικὰς ἀντιφάσεις, ᾶς βεβαίας νομίζει "Οὕτω ὁ διασκευαστης τοῦ 17ον βιβλίον λέγει, ὅτι ἡ περὶ τὸ πτῶμα τοῦ Πατρόκλον μάχη διήρκεσε μίαν ὁλόκληρον ἡμέραν (τοῖς δὲ πανημερίοις ἔριδος μέγα νεῖκος δρώρει ὅ]), ἐν ῷ κατὰ τοὺς ὑπαινιγμοὺς τοῦ Ὁμήρον ἐν μιῷ ἄρᾳ ἢ τι πλέον ἐτελέσθη." Ὁ αὐτὸς κριτικὸς λέγει ,,Ωσαύτως ἡ Θέτις διηγεῖται ἐν τῆ Ὁπλοποιία, ὅτι ὁ Πάτροκλος μίαν δλόκληρον ἡμέραν πρὸ τῶν Σκαιῶν πυλῶν ἐμαχέσατο (πᾶν δ' ἡμαρ μάρναντο περὶ Σκαιῆσι πύλησιν ⁶]) . . . . . 'Αλλ' ἕκαστος ἐννοεῖ, ὅτι τὰ τοιαῦτά εἰσιν ὑπερβολαί. Οἱ δὲ κατὰ γράμμα ταῦτα

Αὐτόθι 507.
 Αὐτόθι 515.
 Ueber den Ursprung der Homer.
 Gesänge σελ. 412.
 Αὐτόθι Ι, 412.
 Ἰλιάδ. P 384.
 Ἰλιάδ. Σ 453.

έρμηνεύοντες πλανώνται. Έάν τις απριβώς τα δμηρικά έπη παρατηρήση, εύρίσκει, δτι τὸ παννύχιοι καὶ πανημέριοι οὖ δύνανται πανταχοῦ κατὰ γράμμα ἐξηγηθῆναι. Καὶ δή ἐν αὐτῷ τῷ χωρίω, οὖ ὁ κριτικὸς ἐμνημόνευσεν, οὐ δυνάμεθα εννοήσαι διὰ τοῦ π ᾶν ἦμαρ δλόκληρον ημέραν. Διότι αὐτή ή Θέτις έξαπολουθοῦσα λέγει καί νύ κεν αὐτῆμαρ πόλιν ἔπραθον, εὶ μὴ ἀπόλλων 1). Πῶς λοιπον οί 'Αγαιοί ήδύναντο αὐτημαρ εμπορθήσαι την πόλιν τοῦ Πριάμου, εὶ ὄντως δλόκληρον τὴν ἡμέραν μαχόμενοι παρά ταῖς Σκαιαῖς πύλαις κατέτριψαν; Τελευταῖον γρονολογικόν αμαστημα ο σοφός Geppert 2) εύρίσκει έν τη 19η δαψωδία. Διότι δ Αγαμέμνων εν δυσί χωρίοις λέγει, δτι δ Οδυσσεύς χθιζός 3) ύπεσχέθη δώρα τῷ Αγιλλεί. Αλλ όντως δ ηρως χθές ην εν τω στρατοπέδω του Αγιλλέως, δηλαδή τῆς προτεραίας την νύκτα, ήτις τῆ γθὲς ἡμέρα ἀνήκει. Ο δε ποιητής ουκ ηδύνατο είπεῖν προ δύο ήμερων. διότι μόνον μία ήμέρα παρηλθεν. Καὶ ταῦτα μέν δη περί τῆς γρονολογίας τῆς Ἰλιάδος Ικανά ἔστωσαν.

Περὶ δὲ τῆς Ὀδυσσείας λέγομεν βραχέα ἀρχόμενοι, ὡς καὶ ἐν τῆ Ἰλιάδι, χρονολογικοῦ τινος διαγράμματος. Ἐν τῆ πρώτη ἑαψφδία ἡ ᾿Αθηνᾶ μορφὴν τοῦ Ταφίον Μέντον λαβοῦσα ἀπέρχεται εἰς τὴν Ἰθάκην, ἔνθα ὑπὸ τοῦ Τηλεμάχον ξενισθείσα παρακελεύεται αὐτόν, ἵνα αἴ ριον ⁴) ἀγορὰν τῶν Ἰθακησίων καλέση. Τὴν ἐπομένην ἡμέραν ὁ νίὸς τοῦ Ὀδυσσέως τῆ συμβουλῆ τῆς θεᾶς ἀκολουθεῖ, ἀλλ ἀποτυχών μετὰ τὴν δύσιν τοῦ ἡλίου δ) τῆς Ἰθάκης ἀποπλέει. Τὴν τρίτην ἡμέραν 6) ἀφικνεῖται εἰς Πύλον, ἐν ἦ δλόκληρον τὴν ἡμέραν 7) καὶ τὴν νύκτα διατρίβει. Τῆς δὲ τετάρτης τὴν πρωίαν 9) ὁ νέος τῆς Πύλον ἀπέρχεται καὶ τὴν νύκτα ἐν Φηραῖς ¹0) ξενίζεται. Τὴν δὲ πέμπτην ¹1) ἀφικνεῖται εἰς Σπάρτην, ὅπου τὴν ἔκτην καταλείπει αὐτὸν ὁ ποιητής. Λοιπὸν μέχρι τοῦδε ἡριθμήσαμεν 5 ἡμέρας. Ἐν τῆ

8)  $\mathring{Av}$ τό $\vartheta\iota$  399. 9)  $\mathring{Av}$ τό $\vartheta\iota$  404. 10)  $\mathring{Av}$ τό $\vartheta\iota$  488. 11)  $\mathring{Av}$ τό $\vartheta\iota$  491. E 1.

<sup>1)</sup> Αὐτόθι 454. 2) Αὐτόθι Ι, 413. 3) Ὀδυσσ. Τ 141 καὶ 195. 4) Ὀδυσσ. Α 272. 5) Ὀδυσσ. Β 388. 6) Ὀδυσσ. Γ 4. 7) Αὐτόθι 329.

Σπάρτη δ Τηλέμαχος διατρίβει 28 ήμέρας, ώς γίνεται δηλον έξ εκείνων, α δ ποιητής περί τοῦ Οδυσσέως λέγει. Ή Καλυψώ παρά τοῦ Έρμοῦ τὴν βούλησιν τοῦ Διὸς μαθοῦσα επιτρέπει τω 'Οδυσσεί απελθείν της νήσου. 'Ο δ' ήρως τέσσαρας ήμέρας 1) πρός κατασκευήν σχεδίας δαπανήσας την πέμπτην 2) αποπλέει. Πλανηθείς δε 17 ημέρας την 18ην προσεγγίζει μεν τη νήσω των Φαιάκων 3), αλλά δύο ημέρας καὶ δύο νύκτας ύπὸ τοῦ Ποσειδώνος κωλύεται 4). Περί δὲ τὸ ἐσπέρας τῆς εἰκοστῆς ὁ ῆρως ὑπὸ τῶν κυμάτων έξεβράσθη 5) είς την Σχερίαν, ένθα μέχρι τοῦ δείπνου της έπομένης έχοιματο 6). Περί δε τὸ έσπέρας της 21ης τη Ναυσικάα ακολουθών φθάνει είς τὸ ίερον της Αθηνᾶς 7). Δύο δὲ ἡμέρας 8) παρὰ τοῖς Φαίαξι ξενισθείς τὴν τρίτην είς την 'Ιθάκην άφικνείται 9). Λοιπον άπο της άποστολής τοῦ Έρμοῦ εἰς τὴν Καλυψώ μέχρι τῆς ἀφίξεως τοῦ Όδυσσέως εἰς τὴν Ἰθάκην ἀριθμοῦνται ἡμέραι 28 (5 + 21 + 2). Ο δ' νίὸς τοῦ ήρωος ἀπὸ Σπάρτης μέχρι Πύλον καὶ ἐντεῦθεν μέγρις Ἰθάκης καταναλίσκει δύο ἡμέρας 10), ώς ταύτας και εν τη αποδημία ηριθμήσαμεν. Τον γρόνον τοῦτον δ 'Οδυσσεύς δαπανά μετὰ τῆς 'Αθηνάς καὶ τοῦ Εὐμαίου διαλεγόμενος μέχρι της ήους 11) της τρίτης ημέρας, ότε καὶ ὁ νίὸς ἔφθασεν. Τὴν δὲ τετάρτην πρώτον ὁ Τηλεμαχος 12) και είτα ο 'Οδυσσεύς μετά τοῦ Ευμαίου είς τὰ ἀνάπτορα πορεύονται, ἐνθα ἡ Εὐρύπλεια ἀναγνωρίζει τὸν ἥρωα. Τὴν δὲ πέμπτην συνῆλθον εἰς τὰ ἀνάκτορα τοῦ "Οδυσσέως οἱ μυηστῆρες 13), οἷς περὶ τὸ δεῖπνου 14) ή Πηνελόπη ἀγῶνα προβάλλει. Ένταυθα τελεῖται ή μνηστηροφονία. Τήν δ' έκτην 15) είς τον άγρον ο ήρως πορευθείς αναγνωρίζει τὸν γέροντα Λαέρτην. "Αν αθροίσωμεν ήδη πάσας τὰς ἡμέρας, εξρίσκομεν αὐτὰς 39 (5 + 28 + 6).

"Αξιον σημειώσεώς έστιν, ὅτι ἐκεῖ, ἔνθα μάλιστα ὁ

<sup>1)</sup> Ὀθυσσ. E 262. 2) Αὐτόθι 263. 3) Αὐτόθι 279. 4) 288 — 390. 5) Αὐτόθι 466. 6) Ὀθυσσ. Z 97. 7) Ὀθυσσ. Z 341. 8) Ὀθυσσ. Θ 1 καὶ 417. N 18 καὶ 35. 9) Ὀθυσσ. N 93. 10) Ὀθυσσ. O 56—188 καὶ 189—493.

<sup>11)</sup> Oδυσσ. O 495. 12) Oδυσσ. P1. 13) Oδυσσ. Y 248. 14) Αυτόθι 390.

<sup>15) &#</sup>x27;Oδυσσ. \$\P\$ 347.

μύθος περιπλέκεται, αί πράξεις ταχύτατα δέουσιν. Ως έν τη Ἰλιάδι αίματηραὶ μάχαι, τὰ τραύματα τῶν ἐπιφανεστέρων ήρώων καὶ ὁ φόνος τοῦ τε Πατρόκλου καὶ Έκτορος ἐν βραχυτάτω χρόνω διαπράσσονται, ούτως εν τη 'Οδυσσεία τὰ τῆς μνηστηροφονίας. Εἰ λοιπὸν ἐν δυσὶν ἐπεσι (δηλαδή πασιν, όσα μέχρις ήμων περιηλθον) εύρίσκομεν τον αθτον νόμον της συστολής της ύλης οθ μόνον εν βραγεί γρόνω, αλλά καὶ κατά τὸν αὐτὸν τρόπον, ἀναλαμβάνουσι μεγάλην εθθύνην οί πριτικοί οί παντοία μηχανώμενοι, όπως τὸν ποιητικώτατον τοῦτον νόμον ἀκυρώσωσιν. Μάτην δ' ό σοφὸς Geppert 1) λυπείται, ὅτι τὰ μέν τελευταῖα τῆς Οδυσσείας βιβλία δλίγας ήμέρας, εν ὧ τὰ πρῶτα πλειόνας διαλαμβάνουσιν. Διότι ανάλογα καὶ ἐν τῆ Ἰλιάδι εἰδομεν. Ήμεῖς δ' οἱ Ελληνες λέγομεν, ὅτι πολλά γίνονται, όταν φθάση ὁ κόμβος εἰς τὸ κτενίον. Ὁ νόμος οὖτος ἐπ' αθτης της ανθρωπίνης φύσεως ερειδόμενός έστι φυσικός, ό δὲ θεσπέσιος Όμησος ἄριστα ἐπρίησε τρῦτον μιμηθείς. Καὶ ταῦτα μὲν περὶ τοῦ ὅλον τῆς Ὀδυσσείας. Περὶ δὲ τῶν μαθ' Εκαστον λένομεν βοαγέα.

Ό Β. Thiersch<sup>2</sup>) δυσχεραίνει, δτι δ ποιητής επιτρέπει τῷ Ὁδυσσεὶ πολλὰ ἐν μιῷ νυχτὶ διηγείσθαι. ἀλλὶ ὁ κριτικὸς άμαρτάνει νομίζων, ὅτι περὶ τὸ μέσον τῆς νυχτὸς ἡ διήγησις ἤρξατο. Διότι μόλις ὁ ἥλιος ἔθυσε<sup>3</sup>) καὶ ὁ ῆρως ἄρχεται διηγούμενος. Ἰσως δὲ καὶ αὶ ἡμέτεραι γραὶαι ἐν μιῷ χειμερινῆ νυχτὶ (ἐν χειμῶνι δὲ καὶ ὁ Ὀδυσσεὺς διηγεῖται, ὡς ἐκ πολλῶν δῆλον γίνεται) οὐχὶ όλιγωτέρους μύθους διηγοῦνται. Πρὸς διήγησιν δὲ τῆς πλάνης ὁ ἥρως, ὡς δοκεῖ, τὸ πλεῖστον τῆς νυχτὸς ἐδαπάνησεν· διότι περὶ τὸ μέσον τῆς διηγήσεως λέγεται, ὡ ρη μὲν πολέων μύθων, ὡ ρη δὲ καὶ ὕπνον<sup>4</sup>). Τῷ ἀληθείφ ὁ ῆρως μακρὸν χρόνον κατατρίβει, ἀλλὰ πῶς ἡδύνατο διακόψαι τὸν μίτον τῆς διηγήσεως, ἐν ῷ ὁ ξενίζων λέγει, νύξ δ' ῆ δε μάλα μαχρὴ ἀθέσφατος· οὐδέ πω ωρη εῦδειν ἐν με-

Ueber den Ursprung der Homerischen Gesänge I, 416.
 Urgestalt der Odyssee σελ. 126.
 Oδυσσ. Θ 417.
 Οδυσσ. Λ 379 καὶ 390.

γάρω; 1) Τίς δ' επὶ μακρον χρόνον πλανηθείς οὐχ ήδέως τὰς ιδίας συμφοράς διηγήθη: Τελευταίου παρατηρούμευ, ότι, ώς ή εν βραγεί γρόνω συστολή των πράξεων εστι ποιητική, ούτω καὶ ή τούτων διήγησις, ήτις διακοπείσα τὸ μέγιστον τοῦ ἐπαγωγοῦ ἀπόλλυσιν. Οἱ δὲ δυσγεραίνοντες, ότι πολλά εν βραγεί γρόνω συστέλλονται, ώσειλον δείξαι έν γε μέρος τῶν όμηρικῶν ἐπῶν, ἐν ῷ οὐ τὸ αὐτὸ ὁ θεσπέσιος ποιητής έπραξεν. Έκ της είρημένης παρατηρήσεως όρμώμενος δ Β. Thiersch νομίζει, ότι ή Οδύσσεια διαιρείται είς δώδεκα μέρη, άπερ όμως ό σοφός ανήρ οδ δύναται καταδείξαι καὶ τοῦτο όμολογεί 2). 'Αλλ', εὶ οὕτως ἔχει, πῶς ταῦτα ἐμέτρησεν; 'Ονομάζει δὲ δύο μόνον, α') τὴν παρὰ τοῖς Φαίαξι διήγησιν τοῦ Ὀδυσσέως καὶ β΄) τὰ ἐν Πύλω καὶ Δακεδαίμονι. "Εστω καὶ τοῦτο. Διὰ τί όμως ή παρὰ τοῖς Φαίαξι διήγησις τοῦ Ὀδυσσέως οὖκ ἐγένετο ἐν πολλαῖς νυξίν, ἀφ' οὖ κατὰ τὸν κριτικὸν εἶς ποιητής τὸ μέρος τοῦτο ἐποίησεν; Τῆ ἀληθεία οὐ δυνάμεθα νοῆσαι, ὅτι οἱ περί τὸν Πεισίστρατον είχον τὴν κακὴν ιδιότητα, Ίνα δίκην μνῶν τὰς ημέρας καὶ νύκτας τῶν δμηρικῶν ἐπῶν περιτρώγωσιν. Άλλ' οὐκ ἐνδιατρίβομεν πλέον · διότι ἐπανεργόμεθα, είς όσα πρός τον W. Müller ελέγομεν.

Πολλοὶ κριτικοὶ παρετήρησαν καὶ τὴν ἐπομένην ἀντίφασιν. Ὁ Ὀδυσσεὺς λέγει πρὸς τὴν ᾿Αρήτην, ὅτι ἀπὸ τῆς
ἑσπέρας μέχρι τῆς δύσεως τοῦ ἡλίου τῆς ἐπομένης ἡμέρας
ἐκοιμᾶτο, εὖ δον παννύχιος καὶ ἐπ᾽ ἡῶ καὶ μέσον
ἦμαρ· δύσετό τ᾽ ἡέλιος, καὶ με γλυκὺς ὕπνος
ἀνῆκεν³), ἐν ῷ κατὰ τὴν διήγησιν τοῦ ποιητοῦ ὁ ἡρως
περὶ τὴν μεσημβρίαν ἤδη ἐγερθεὶς ἦν ἐν τῷ ἱερῷ τῆς ᾿Αθηνᾶς κατὰ τὴν δύσιν τοῦ ἡλίου⁴). Τὸ παράδειγμα τῶν
τοιούτων λεπτῶν παρατηρήσεων καυέλιπον τοῖς κριτικοῖς
οἱ ἡμέτεροι πρόγονοι. Καὶ δὴ ἐνταῦθα ὁ ᾿Αρίσταρχος

<sup>1)</sup>  $A \dot{v} \iota \dot{v} \partial \iota$  373. 2) Urgestalt der Odyssee  $\sigma \epsilon \dot{\iota}$ . 125 "Jetzt freilich sind sie so verwebt, dass es nicht mehr möglich ist, sie herauszuschälen. Die Operation ist äusserst schwierig, weil die Verwebung selbst alt ist." 3)  $\partial \partial v \sigma \sigma$ . H 288. 4)  $\partial \partial v \sigma \sigma$ . Z 321.

διώρθον τὸ δύσετο εἰς δείλετο. 'Αλλ' ἴσως τὸ χωρίον οὐ δεῖται διορθώσεως. Διότι ἀπὸ τῆς ὥρας, καθ' ῆν δ ἥλιος ἄρχεται δύων καὶ λέγεται, ὅτι δύει, μέχρι τῆς πραγματικῆς αὐτοῦ δύσεως ὑπάρχει χρονικὸν διάστημα, καθ' ὃ ἦδύναντο διαπραχθῆναι, ὕσα ἀπὸ τῆς ἐγέρσεως τοῦ 'Οδυσσέως μέχρι τῆς μεταβάσεως αὐτοῦ εἰς τὸ ἱερὸν τῆς 'Αθηνᾶς ἐγένοντο. Έξηγεῖται δ' ἔτι μᾶλλον τοῦτο, ἐὰν ἀναμνησθῶμεν, ὅτι πανταχοῦ ὁ ποιητὴς ἐν βραχεῖ χρόνω τὰς πράξεις συστέλλει. 'Αλλὰ τὰ τοιαῦτά εἰσιν ἀκρίβειαι, ᾶς οὔτε παρὰ μύθων, οὔτε παρὰ ποιήσεως δίναταί τις αἰτεῖν, οἱ δὲ ταύτας ἀνιχνεύοντες τοῦ πνεύματος τῆς ποιήσεως μάλιστα ἀφίστανται, ὡς αὐτὸς ὁ Geppert ὁμολογεῖ¹). Αυπούμεθα ὅμως, ὅτι τὴν σοφὴν ταύτην παρατήρησεν οὐκ ἐφήρμοσεν εἰς πολλὰ ζητήματα, περὶ ἃ ἦσχολήθη.

Οὕτω διὰ πάντων τῶν εἰρημένων ἀνηρέσαμεν μόνον τὰς δεικνυομένας ἀντιφάσεις, ὑπολείπεται δὲ σπουδαίω τοῦ ἔπους ἀναγνώστη, ἱνα πανταχοῦ τὴν ἐν αὐτῷ χρονολογικὴν ἀκολουθίαν διίδη. Διότι ἡμῖν διὰ τὸ μέγεθος τῆς ὕλης ἡ ἐξέτασις τούτου ἀποβαίνει ἀδύνατος.

## КЕФАЛАІОН Н'.

Παραβολή τῶν όμηρικῶν ἐπῶν πρὸς ἀ΄λληλα.

Έν τῷ πρώτῳ βιβλίῳ τοῦ ἡμετέρου πονήματος εἴπομεν, ὅτι οἱ ἀρχαῖοι ἐν τῆ κλασικῆ ἤδη ἐποχῆ τὴν Ἰλιάδα
πρὸς τὴν Ὀδύσσειαν παρέβαλλον. Καὶ δὴ παρόντος τοῦ
Σωκράτους ὁ ᾿Απήμαντος ἔλεγεν, ὅτι 'ἡ Ἰλιὰς κάλλιον
ἂν εἴη ποίημα τῷ Ὁμήρῳ ἢ ἡ Ὀδύσσεια καὶ ὅτι ἡ

<sup>1)</sup> Ueber den Ursprung der Homerischen Gesänge I, 414 "Aber wer aus Ungenauigkeiten dieser Art ein Argument für den Mangel an Uebereinstimmung oder Zusammenhang hernehmen wollte, würde sich von dem Geiste der Poesie weit entfernen."

'Ιλιάς τοσούτω παλλίων έστι της Όδυσσείας, όσω δ 'Αχιλλεύς αμείνων τοῦ 'Οδυσσέως 1). 'Ο δ' 'Αριστοτέλης έλεγε την μεν Ἰλιάδα ποίημα άπλοῦν καὶ παθητικόν, τὴν δ' Ὀδύσσειαν πεπλεγμένον καὶ ήθικόν2). Ἐάν δέ τις παραβάλη την Ιλιάδα πρός την Οδύσσειαν, εύρίσκει, δτι έκείνη μέν έστιν λογυρά καὶ ζωηρά, αύτη δὲ μετριωτέρα καὶ ήσυγαιτερα. Έκ τῆς διαφορᾶς δὲ ταύτης δομώμενοί τινες τῶν αρχαίων ενόμιζου, ότι δ ποιητής την μεν Ίλιάδα εν τη αμμη της αύτοῦ ήλικίας, την δ' Οδύσσειαν εν τῷ γήρατι έποίησεν. Η ίδεα αύτη φέρεται εν τη Ψενδοηροδοτείω βιοτή, εν ή δ συγγραφεύς λέγει, ότι δ ποιητής την μέν 'Ιλιάδα ἐποίησεν ἀμμάζων ἐν Σμύονη, τὴν δ' 'Οδύσσειαν ἐν Χίω, δτε ήδη πατήρ, γέρων καὶ τυφλὸς εγένετο. Ο μύθος οδτος ανυψώθη είς θεωρίαν ύπὸ τοῦ συγγραφέως τοῦ συγγράμματος 3), δπερ μέχρι προ δλίγου γρόνου τῷ Λογγίνω απεδίδετο. "Ισως ή τοῦ Λογγίνου παραβολή τῆς Ἰλιάδος καὶ Οδυσσείας πρὸς τὸν ἀνατέλλοντα καὶ δύοντα ήλιον παοήγαγεν εν τη μεφαλή του Herder 4) δύο Όμήρους. τὸν δυτικόν καὶ ἀνατολικόν Ὁμηρον. Τοιαύτας παραδοξολογίας ήδη δ Ἰταλὸς Vico ωνειροπόλει διαστέλλων βορειοανατολικόν καὶ νοτιοδυτικόν Όμηρον. Όμοίαν δὲ πρός την τοῦ Λογγίνου παραβολήν εποίησεν ο J. Paul ονομάζων την μεν 'Ιλιάδα τὸν ήλιον, τὴν δ' Ὀδύσσειαν τὴν σελήνην τοῦ Όμήρου 5). Ἐπειδή όμως τοιανται παραβολαί οὐδὲν κοινὸν μετά της επιστήμης έχουσι, νομίζομεν άλλας όμοίας ταίς είρημέναις παραλειπτέας. Τὸ μόνον βέβαιόν ἐστιν, δίι ή "Οδύσσεια έχει μορφήν κατά τι της Ιλιάδος διάφορον.

'Αλλ' ἄρά γε εκ τῆς διαφορᾶς ταύτης δυνάμεθα συμπεράσματα εξάγειν καὶ θεωρίας εποικοδομεῖν; <sup>3</sup>Αρά γε ἡ

<sup>1)</sup> Πλάτ. Ίππ. Ελάττ. 363 Β. 2) Περὶ Ποιητ. ΧΧΙV. 3) Περὶ ὕψους ΙΧ "Απὸ δὲ τῆς αὐτῆς αἰτίας, οἰμαι, τῆς μὲν Ἰλιάδος γραφομένης ἐν ἀχμῆ πνεύματος, ὅλον τὸ σωμάτιον δραματιχὸν ὑπεστήσατο καὶ ἐναγώνιον τῆς δὲ Ὀδυσσείας τὸ πλέον διηγηματιχόν, ὅπερ ἴδιον γήρως. "Οθεν ἐν τῆ Ὀδυσσεία παρεικάσαι τις ἀν καταδυομένω τὸν 'Ομηρον ἡλίω, οἶ δίχα τῆς σσοδρότητος παραμένει τὸ μέγεθος . . ." 4) Werke zur schönen Literatur und Kunst 10. 5) Vorschule der Aesthetik, Progr. IV, λ. 20.

μικρά των δύο επων διαφορά ούδεν άλλο σημαίνει ή διαφοράν των αλώνων, καθ' ούς ταύτα εποιήθησαν; Αρά γε ή διαφορά αύτη εστίν ασφαλές της διαφοράς του ποιητού τεκμήριον; 'Η είς τοιαντα ζητήματα απόκρισις οθτω δυσγερής έστιν, ώστε βεβαίαν καὶ ώρισμένην απόκρισιν δίδουσι μόνον έχεινοι, οίτινες εν τοίς αμφιβόλοις της επιστήμης ζητήμασι τολμηρότερον αποφαίνονται. Τὰ ζητήματα ταῦτα ηγέρθησαν μεν και παρά τοῖς ἀρχαίοις, άλλ' οἱ ταῦτα λύοντες ψόγου καὶ σκωμμάτων έτυγον. Παρά τῶν ένετικῶν σχολίων μανθάνομεν, ὅτι ὁ Ξένων καὶ ὁ Ἑλλάνικος έχωριζον την 'Οδύσσειαν της 'Ιλιάδος, ην μόνην τῷ 'Ομήρω  $\vec{\alpha}\pi\vec{\epsilon}\delta\iota\delta\sigma\nu$  καὶ  $\delta\iota\vec{\alpha}$  τοῦτο  $X\omega\rho\iota\zeta\sigma\nu\tau\epsilon\varsigma$  ἐκλήθησαν 1). Ό δὲ σκώπτης Λουκιανὸς 2) εἰς 'Αδου καταβὰς ἡρώτησε τὸν "Ομηρον, εἰ προτέραν τὴν Ὀδύσσειαν τῆς Ἰλιάδος γέγραφεν. Ο δὲ ποιητής ήρνεῖτο τοῦτο. Ο δὲ Σενέκας 3) ἀπεδοκίμαζε τὰς τοιαύτας ἐρεύνας ὡς ἀνωφελεῖς καὶ μάτην τὸν γρόνον καταναλισκούσας. 'Αλλ' οί νεώτεροι τολμηρότερον αποφαίνονται, δτι όντως ή 'Οδύσσεια βραδύτερον τῆς 'Ιλιάδος καὶ δτι υπὸ άλλου ποιητοῦ ἐποιήθη. Έν τῷ δευτέρω βιβλίω είδομεν, ότι δ Vico τοιαύτην ιδέαν έξέφρασεν. Ό μεν Hermann 4) την μεταγενεστέραν της 'Οδυσσείας γένεσιν νομίζει αναντίροητον, δ δε Welcker 5) αποφαίνεται την διαφοράν τῆς μὲν ἐποχῆς μεγάλην, τῶν δὲ ἐπῶν ἐναργῆ. Ὁ δὲ Peyne Knight 6) τον μεν ποιητήν της Ἰλιάδος τίθησι δύο αλώνας πρὸ τοῦ Ἡσιόδου, τὸν δὲ τῆς Ὀδυσσείας Ενα μόνον. Τελευταίον δ Nitzsch, τὸ πρώτον μεν αποφανθείς, ὅτι ή Οδύσσεια υπὸ άλλου ποιητοῦ ἐποιήθη, βραδύτερου δὲ μεταμεληθείς είς την ύπο των άρχαίων παραδεδομένην γνώμην έπανηλθεν 7). 'Αλλ' ϊδωμεν τὰ αἴτια, δι' α΄ οἱ πριτιποὶ είς τοιαντα συμπεράσματα φθάνουσιν.

Ο W. Müller 8) τίθησι τοὺς αὐτοῦ ἀναγνώστας εἰς τὸ ξπόμενον δίλημμα : ἢ ὁ περὶ τῆς πλάνης καὶ τοῦ νόστον

<sup>1)</sup> Grauert, Ueber die Chorizonten  $\hat{\epsilon}\nu$   $\tau\tilde{\phi}$  Rhein. Mus. I (1827)  $\sigma\epsilon\lambda$ . 199  $\varkappa\alpha\lambda$   $\hat{\epsilon}\xi\tilde{\gamma}s$ . 2)  $\mathring{A}\lambda\eta\vartheta$ .  $\delta\sigma\tau\varrho$ . II, 20. 3) De provid. XIII. 4) Praef. ad Odyss.  $\sigma\epsilon\lambda$ . VII. 5) Der epische Cyklus I, 295. 6) Prolegom. ad Homerum LXII. 7) Sagenpoesie der Griechen  $\sigma\epsilon\lambda$ . 293. 8) Homerische Vorschule 186.

τοῦ 'Οδυσσέως μῦθος μετὰ τῶν οἰκιακῶν σκηνῶν, τῶν ώραίων κήπων, των Σειρήνων, των Κυκλώπων και της Κίρκης πρό τοῦ ποιητοῦ ἔσχε τὸ χρῶμα, ὅπερ τὴν Ὀδύσσειαν γαρακτηρίζει, ή οδτος εδρε την ύλην ούπω μεμορφωμένην. Έαν μεν υποτεθή το πρώτον, ο ανήρ νομίζει, ότι ή μεμορφωμένη ύλη της Οδυσσείας ουν ην ύλη τω ποιητή της 'Ιλιάδος οὐδὲ οὖτος ήδύνατο ταύτη χρήσασθαι. Ἐὰν ὅμως τὸ δεύτερον, ὁ πριτικὸς ἀποφαίνεται, ὅτι ὁ ποιητής τῆς Ἰλιάδος οθα ήδύνατο μορφωσαι την ήμετέραν Οδύσσειαν. ευρίσκομεν τον ήρωα της Όδυσσείας, έμελλεν υποχωρησαι καλ οί τοῦ 'Οδυσσέως άγωνες πρός τε τὰ μαινόμενα κύματα καὶ τοὺς βαρβάρους ἔμελλον ἐπικρατῆσαι. Πρὸς δὲ ἔμέλλομεν ήττον άγεσθαι είς τοὺς θαλάμους τῶν γυναικῶν, είς τον όπνηρον βίον, αλλά μαλλον είς τούς αγώνας, εν οίς οί νίοι των ανάμτων και έν ειρήνη αγωνίζονται. Και αύτοι δ' οἱ ήρωες, οῦς ἐκ τῆς Ἰλιάδος γινώσκομεν, οὐκ ἔμελλον φαίνεσθαι εν τη 'Οδυσσεία τοσούτον ήμεροι καὶ πράοι. Ό πριτικός δρμάται έκ της άργης, δτι δ μέν Οθιργίλιος ηδύνατο εκλέξαι είδυλλιακήν, διδακτικήν και επικήν ύλην, ούχι δὲ καὶ ἐκ φύσεως ποιητής, ὡς ὁ Ὁμηρος. Διότι τὸ φυσικόν πνεύμα κατ' αὐτὸν έχει μόνον φυσικήν τινα διεύθυνσιν, ή δ ποιητής καθ' όλον τὸν βίον ακολουθεί, καὶ ή φύσις, ήτις αὐτῷ ἄπαξ ταύτην ὑπέδειξεν, οὐκ ἀνέγεται άλμα πρός νέαν πλαγίως κειμένην ή εναντίαν διεύθυνσιν 1). Ή ελοημένη θεωρία ίσως ήγει καλώς, όμως ακριβεστέρα έρευνα αποδείκνυσιν αὐτὴν ἡμαρτημένην. Πρώτον οὐκ ἔστι δῆλον, ότι δ Όμηρος έστι ψιλός τις καὶ αὐτοδίδακτος ἀοιδός. Τοθναντίον έκ πολλών τεκμαιρόμεθα, ότι έφ' Όμήρου ή εποποιία είς τέχνην τινὰ έξεμορφώθη. Είτα ή προϋπόθεσις, ότι δ εκ φύσεως ποιητής μίαν μόνην διεύθυνσιν πρός τὸ ποιεῖν ἔχει, φαίνεται ἡμῖν γε οὐχὶ βεβαία. Διότι συχνάκις παρά τῷ ἡμετέρω γε λαῷ εἰδομεν ἐκ φύσεως ποιητάς ποιούντας και ήρωικά ἄσματα (τὰ δὴ καλούμενα κλέφτικα)

<sup>1)</sup> Αὐτόθι σελ. 186.

καὶ ἐρωτικά, ἐν οξς πάνυ ὁ αδίως ἐσωτερικὴν καὶ ἐξωτερικήν διαφοράν εύρίσκει τις. Η δέ διαφορά είς τοσοῦτον προβαίνει, ώστε μαλλον ταῦτα πρὸς άλληλα διαφέρουσιν, η τὰ διάφορα τῆς ποιήσεως εἰδη τοῦ Μάρωνος. 'Αλλὰ δύναταί τις απαιτήσαι παρ' ήμων μαρτυρίας, ας δια την φύσιν της δημοτικής ποιήσεως ούκ έχομεν προγείρους, όπως πείσωμεν τούς μή ιδόντας τοιούτους ποιητάς. Έγομεν δμως μαρτυρίας έξ αὐτοῦ τοῦ Ομήρου βέβαιον έν γε τῶ ζητήματι τούτω κύρος έχοντος. Ο Δημόδοκος επί της πλάνης τοῦ 'Οδυσσέως οὐ μόνον κλέα ἀνδρῶν1), ἀλλὰ καὶ την μίξιν τοῦ ἀρεως καὶ τῆς ἀρροδίτης 2) άδει. Ὁ αὐτὸς ήσε την έριδα τοῦ 'Οδνσσέως καὶ τὰ τοῦ δουρείου [ππου 3]. Η μεν έρις των δύο ήρωων δύναται παραβληθήναι πρός την μηνιν τοῦ Αγιλλέως, ή δὲ τοῦ Αρεως καὶ της Αφροδίτης μίξις προδήλως τὸν χαρακτῆρα τῆς 'Οδυσσείας έ'γει. Τί λοιπον παθών ο Δημόδοκος τον ύπο τοῦ W. Müller τεθειμένον νόμον παρέβη; ή παράβασις προφανής έστιν. Αλλ ζοως δύναται τις είπειν, δτι έν τοις χρόνοις της γενέσεως τῆς 'Οδυσσείας εἶς ἀοιδὸς τοσοῦτον διάφορον ὕλην ἦδεν, ούχι δμως και εν τοῖς χρόνοις της Ἰλιάδος, ότε μόνον ήρωικὰ ἄσματα ἐποιοῦντο. 'Αλλ' οὐδὲν δικαίωμα ἔχομεν, όπως τὸν Ἰλιάδα εἰς προγενεστέραν ἐποχὴν ἀναβιβάσωμεν. Διότι τοῦτο δὴ ζητεῖται. ''Αλλως καὶ αὐτὴ ἡ 'Ιλιὰς περιέχει φράσεις, έξ ὧν δηλον γίνεται, ότι καὶ ἐπ' αὐτης οὐ μόνον κλέα ἀνδρῶν, ἀλλὰ καὶ ἀρεταὶ ἡ κακίαι γυναικῶν ήδοντο. Η Έλένη φοβείται, ότι πρός ατιμίαν αυτής ποιηθήσονταί ποτε ἄσματα 4).

Πρὸς πᾶσι τούτοις ἡμεῖς γε οὐκ ἐννοοῦμεν, διὰ τί, εἰ δ ποιητὴς τῆς Ἰλιάδος εὕρισκε τὴν ὕλην τῆς Ὀδυσσείας ἄμορφον, ἄφειλε δοῦναι ἀλλοίαν τῆς παρούσης μορφήν. Διότι ἄλλος ὁ ῆρως τοῦ ἑνός, καὶ ἄλλος ὁ τοῦ ἑτέρου Ἐπους. Εἰ ὁ Ὀδυσσεὺς ὁ ῆρως τῆς Ἰλιάδος ἦν, ἡ μορφὴ τούτου τοῦ ἔπους Ἐμελλεν εἶναι ἀλλοία καί μᾶλλον πρὸς τὴν πα-

<sup>1) ]</sup>  $O\delta v\sigma\sigma$ .  $\Theta$  73. 2)  $A\tilde{v}\tau\dot{o}\vartheta\iota$  265—366. 3)  $A\tilde{v}\tau\dot{o}\vartheta\iota$  75. 4) ] $I\lambda\iota\dot{a}\vartheta$ . Z 358.

ροῦσαν τῆς 'Οδυσσείας, ἢ πρὸς τὴν τῆς 'Ιλιάδος παρεμφεοής. Διότι εν τη Ἰλιάδι έμελλεν είναι επιπρατεστέρα ούχλ ή ύπερανθρωπος τοῦ Αχιλλέως ανδρία, αλλ' ή πανουργία καὶ δολοπλοκία τοῦ 'Οδυσσέως. 'Αντὶ αίματηρῶν μαγῶν και μονομαχιών εμέλλομεν έχειν δουρείους ίππους, κατασκοπάς καὶ τὰ παραπλήσια. Πλην τῶν εἰρημένων παρατηρούμεν, ότι και δ ποιητής της Ιλιάδος ου στερείται της επιτηδειότητος, όπως τους αυτού αυροατάς είς θαλάμους γυναικών, είς συζυγικούς διαλόγους και έριδας, είς μίξεις καὶ τὰ παραπλήσια εἰσάγη. Εἰ καὶ κατὰ τὴν ἐν τῷ προοιμίω υπόσχεσιν ό ποιητής ώφειλεν άσχολεῖσθαι περί τὰς συμφοράς τῶν ᾿Αχαιῶν, ὅμως μέγα τῆς Ἰλιάδος μέρος καταναλίσκει είς περιγραφήν γεγονότων, άπερ κατά τὸν ὑπὸ τοῦ W. Müller τεθειμένον νόμον μαλλον τῷ ποιητῆ τῆς Οδυσσείας ήρμοζον. Εί καὶ αί τῶν Αχαιῶν γυναῖκες οὐκ ήκολούθουν τοῖς αύτῶν ἀνδράσιν εἰς τὴν Τροίαν, ὅπως δῶσιν άφορμην τῷ ποιητῆ τῆς Ἰλιάδος πρὸς περιγραφην οἰκιακῶν ύποθέσεων, όμως ή ξηρά διήγησις μαχών, ώς δοκεί, οὐκ αρέσμει τῷ ποιητῆ τοῦ ἔπους, αλλὰ τείνει, οὕτως εἰπεῖν, μιμήσασθαι τὸν τῆς Ὀδυσσείας. Συχνάκις διακόπτει τὸν θόρυβον των μαχών, όπως διηγηθή ήμιν είρηνικάς καί οίκιακάς ύποθέσεις. Καὶ δὴ φέρει ἡμᾶς εἰς διαλόγους τῆς Θέτιδος καὶ τοῦ ἀχιλλέως 1), τῆς Ἑλένης καὶ τοῦ Πριάμον 2), της Αφοοδίτης και της Ελένης, είς τουφεράς σχέσεις ταύτης μετά τοῦ Πάριδος 3), εἰς ἔριδας τοῦ Διὸς καὶ τῆς Ἡρας 4) καὶ εἰς κωμικάς σκηνὰς τοῦ Ἡφαίστου 5) καὶ τοῦ Θερσίτον 6). Ο δ' εν τῷ Ζ διάλογος τῆς Ελένης μετὰ τοῦ Έκτορος και ή ξκχυσις των αισθημάτων τούτου πρός τε την Ανδρομάχην και τον νίον παραβαλλόμενα πρός δμοίας σμηνάς της 'Οδυσσείας αποδεικνύουσιν, ότι δ της 'Ιλιάδος ποιητής εγίνωσας μεν πολλώ ίσως επιτηδειόιερον του της Όδυσσείας περιγράψαι τοιαύτας σχέσεις, άλλ' ή τοῦ ἔπους ύπόθεσις τοῦτον εκώλυεν.

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Α 352. 2) Ἰλιάδ. Γ 115 — 243. 3) Αὐτόθι 389 — 446 4) Ἰλιάδ. Α 540. 5) Αὐτόθι 573. 6) Ἰλιάδ. Β 211.

Μιστριώτου Ίστος. τῶν ὁμης. ἐπῶν,

Ό W. Müller, ώς είρηται, παρατηρεί, ότι δ Μενέλαος εν τη 'Οδυσσεία είχονίζεται ήμερώτερος και ηπιώτερος ή εν τῆ Ἰλιάδι. ᾿Αλλ' ἐμέλλομεν ἀπορεῖν, εὶ τὸ ἐναντίον ὑπῆργεν. Ο ήρως μετά πολλούς πόνους και μεγάλους κινδύνους την αύτοῦ σύζυγον αὐθις κτησάμενος ην εν τη εὐθυμία δύο γάμων καὶ ώφειλεν εἶναι ήμερος καὶ ήπιος πρὸς τὸν ξενιζόμενον νίὸν τοῦ 'Οδυσσέως τοῦ 'Οδυσσέως, λέγομεν, δστις δέκα έτη ύπερ αὐτοῦ εμάγετο καὶ ἄλλὰ δέκα δι' αὐτὸν ἐπλανᾶτο. Τι δή; ἀπαιτεῖ ὁ αριτικός, ἵνα ὁ Μελέλαος πρός τον νέον Τηλέμαχον μη ήμερος καὶ ήπιος, άλλά θρασύς και άγριος επιδεικνύηται; Τοῦτο τῆ αληθεία έμελλεν είναι πωμικόν. "Αλλως δ Μενέλαος οὐδὲ ἐν τῆ Ἰλιάδι αὐτῆ, ἔνθα ώφειλε, δείκνυσι τοιοῦτον χαρακτῆρα. Πρός δὲ ή παρατήρησις αθτη του W. Müller προϋποτίθησιν, δτι οί όμηρικοί ήρωες οὐ μόνον ἐν ταῖς μάγαις, ἀλλὰ καὶ ἐν τῷ είρηνικῷ βίω ἦσαν οὐχὶ ημεροι καὶ ἤπιοι, ἀλλὰ θρασεῖς καὶ ἄγριοι. Ἡ Ἰλιὰς ὅμως τὸ ἐναντίον μαρτυρεῖ. ᾿Απίδωμεν πρός τους θρασυτέρους μαχητάς, τὸν Αχιλλέα καὶ Έκτορα. Πόσον ημερος και ήπιος δείκνυται δ ήρως τῆς Ἰλιάδος πρός τούς πρέσβεις τῶν ἀχαιῶν! 1) Πόση εν αθτῷ ήμερότης καὶ πόση ἠπιότης εἰκονίζεται ἐν τε τοῖς αγωσι<sup>2</sup>) καὶ εν τη νποδοχη<sup>3</sup>) τον πατρὸς τον Έκτορος! Τοιαύτας άρετας μάτην έμελλέ τις ζητήται παρά τοῖς είρηνικοῖς τῆς Πηνελόπης μνηστῆρσιν. Πόσην τρυφερότητα δ ύπὸ τοῦ ποιὴτοῦ τῆς Ἰλιάδος θρασύς 4) καὶ λυσσώδης 5) ονομαζόμενος Έντως δείκνυσι πρός τε την Έλένην, την Ανδρομάχην καὶ τὸν Αστυάνακτα! 6) Τοσαύτην ὁ άβρὸς τῶν Φαιάνων βασιλεύς οὔτε πρὸς τὴν Αρήτην, οὔτε πρὸς τούς νίοὺς αύτοῦ ἐπιδείκνυσιν.

Πολλοὶ αριτικοὶ ἐνόμισαν, ὅτι, ἐπειδὴ ἡ μέν Ἰλιὰς εἰκονίζει μάχας καὶ χύσεις αἱμάτων, ἡ δ' Ὀδύσσεια εἰρηνικώτερον βίον, ἐκείνη μὲν ἐποιήθη ἐν χρόνοις, καθ' οῦς ἐν Ἑλλάδι ἀμοιβαῖαι καταστροφαὶ ἐπεκράτουν, αὕτη δ' ἐν

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. Ι. 2) Ἰλιάδ. Ψ. 3) Ἰλιάδ.  $\Omega$  καὶ ξξῆς. 4) Ἰλιάδ. M 60. 5) Ἰλιάδ. N 54. 6) Ἰλιάδ. Z.

χρόνοις, καθ' ούς εξοηνικώτερος τὸν ἀγροῖκον καὶ βάρβαρον ἐκεῖνον βίον διεδέξατο. Τοιαύτας ὅμως θεωρίας μόνον ἐκεῖνοι δημιουργοῦσιν, ὅσοι ἐκ φαινομένων διαφορῶν
οἰκοδομοῦσι θεωρίας. Πρὸς δέ, ἐν ῷ ἀφ' ἐνὸς ὁμολογοῦσιν, ὅτι οἱ μῦθοι τῆς τε Ἰλιάδος καὶ Ὀδυσσείας εὐθὺς
μετὰ τὰ Τρωικὰ τὴν μορφήν, ἐν ἦ ταῦτα 'ἔχομεν (πλήν
τινων διαφορῶν), ἔσχον, ἀφ' ἑτέρου ἱδρύουσι θεωρίαν μηδόλως πρὸς τὴν πρώτην ὁμολογίαν συμφωνοῦσαν. 'Ότι δ'
οἱ μῦθοι τῶν δύο ἐπῶν συγχρόνως ἐγεννῶντο, γίνεται δῆλον καὶ ἄλλοθεν καὶ ἐντεῦθεν. Ό μὲν Ὀδυσσεὺς πλανώμενος ἤδη ἤκουσε παρὰ τοῖς Φαίαξι τὸ πρὸς τὸν ᾿Αχιλλέα
αὐτοῦ νεῖκος ¹) καὶ τὰ τοῦ δουρείου Ἱππον ²), ὁ δὲ Φήμιος
ἐν τῆ πλάνη τοῦ ἥρωος ἦδε παρὰ τοῖς μνηστῆρσι τοὺς νόστους τῶν ᾿Αχαιῶν ³).

Ο W. Müller τὸ άμάρτημα ἴσως τοῦτο κατιδών καταφεύγει είς την υπόθεσιν, δτι ή μεν Ἰλιας εποιήθη εν αλώνι πλήρει τοῦ πνεύματος τοῦ ήρωικοῦ παρελθόντος καὶ διὰ τοῦτο ήρωικωτέρα καὶ ζωηροτέρα εμορφώθη, ή δ' Οδύσσεια έν γρόνοις, καθ' ούς κόσμος εξρηνικός καὶ ἀτάραγος έπηλθεν. Προστίθησι δ' δ κριτικός, δτι ή Οδύσσεια σχηματίζει μετάβασίν τινα ἀπὸ τοῦ ύψηλοῦ καλ ταραχώδους τῆς Ιλιάδος κόσμου είς την κοσμίαν και ατάραγον σοφίαν τοῦ Ήσιόδου, οξ ή Μοῦσα εἰς τὰς καλύβας τῶν εὐσεβῶν αύτοῦ δημοτῶν καταβαίνει. Κατ' αὐτὸν ή τῆς 'Οδυσσείας πρός την Ήσιόδειον ποίησιν συμφωνία δηλοῦται καὶ ἐκ τούτου, δτι εν εκείνη πλην τοῦ κόσμου των θεων είκονίζονται και δαίμονες, ώς φαρμακεύτριαι, Σειρηνες, Κύκλωπες και άλλα, άπες εν τη Ήσιοδείω διδαχή πεςί δαιμόνων καί ήμιθέων μανθάνομεν4). Πρώτον ή θεωρία αθτη άντιφάσκει πρός την καθ' όλον το σύγγραμμα τοῦ κριτικοῦ έκπεφρασμένην ίδεαν, ότι τὰ δμηρικά έπη εποιήθησαν τρείς μετά τὰ Τρωικὰ αἰωνας παρά τοῖς Ἰωσιν, οίτινες κατ'

<sup>1) &</sup>lt;sup>'</sup>Οδυσσ. Θ 75. 2) Αὐτό θι 499. 3) <sup>'</sup>Όδυσσ. Α 326. 4) Homerische Vorschule σελ. 189. Παράβαλ. Thiersch, Ueber die Gedichte des Hesiodus σελ. 16.

αὐτὸν ἤμμαζον ἐν τῆ ἐμπορία, τῆ βιομηχανία καὶ τῆ ναντιλία. 'Αλλ' ξιιποροι, βιομήγανοι καὶ ναῦται οὐκ ήδύναντο έχειν ενθουσιασμόν πρός τας βαρβάρους της Ίλιάδος πράξεις, αν ύποτεθωσι τοιανται. Είτα, εί τὰ ύπὸ τον W. Müller εἰρημένα ἀληθη ἦσαν, τὰ ἔπη τοῦ Αρχτίνου καὶ τοῦ Λέσγου μετά τὸν Ασκραῖον ποιητήν ποιηθέντα ώφειλον έχειν καὶ υπόθεσιν καὶ μορφήν δμοίαν γε πρός την τῆς 'Οδυσσείας καὶ τῆς 'Ησιοδείου ποιήσεως. 'Αλλά παρά τὴν θεωρίαν τοῦ πριτικοῦ πάλιν δ "Αρης μαίνεται καὶ ίσως λυσσωδέστερον ή εν τη Ἰλιάδι. Πρός τούτοις δ πόλεμος ούκ ελέγγει βάοβαρον κατάστασιν τοῦ λαοῦ, ὑφ' οὖ διαπράττεται. Καὶ νῖν συχνάκις πόλεμος γίνεται παρὰ τοῖς μάλιστα πεπολιτισμένοις λαοίς και ταῦτα δι' αιτίας ύλικάς, εν ῷ ἡ τοῦ Τρωικοῦ ἦν ἡθική. Διότι οἱ Αχαιοὶ μάχονται ύπεο της προσβληθείσης τιμης και κατά του παραβάτου τοῦ δικαίου τῆς ξενίας. Μόλις δ' οὖτοι τῆς μάγης ἐξέργονται καὶ εὐθὺς ήπιον χαρακτῆρα δεικνύουσιν. Έὰν δὲ παραβάλωμεν τὰς μάχας τῆς Ἰλιάδος πρὸς ωμότητάς τινας της 'Οδυσσείας, εύρίσκομεν, ότι αύτη βαρβαρωτέρας εκείνης πράξεις είκονίζει. Ο σκληρός διαμελισμός του Μελανθίου, οὖ τὴν ὁῖνα, τὰ ὧτα, τοὺς ὄρχεις, τὰς χεῖρας καὶ τοὺς πόδας οί περί τὸν 'Οδυσσέα διαταμόντες τοῖς κυσίν έρριψαν, καὶ ὁ ἀπηνης τῶν δώδεκα δούλων πνιγμός, ώς ὁ Knight καὶ ὁ Grote 1) ὁμολογοῦσι, καὶ ήθη καὶ βίον βαρβαρώτερον δεικνύουσιν. Καὶ εν τῆ Ἰλιάδι καίει μεν δ Αχιλλεύς δώδεκα νέους, αλλ' δ ποιητής ψέγει την πράξιν λέγων, κακὰ δὲ φρεσὶ μήδετο ἔργα²). Εἶτα λέγομεν πρός τοὺς περὶ τὸν W. Müller, ὅτι αἱ νύμφαι τῆς Ὀδυσσείας γνωσταί και τῷ ποιητῆ τῆς Ἰλιάδος εἰσίν 3). Ἐὰν δὲ παραβάλωμεν τὰ τερατώδη τῆς Ὀδυσσείας ὄντα πρὸς τὰ εν τῷ Φ τῆς Ἰλιάδος, ἐνθα ὁ Σκάμανδρος κατά τοῦ Άχιλλέως δργίζεται καὶ πλημμυρεί καὶ Ε'νθα ὁ "Ηφαιστος ξηραίνει καὶ καίει τὸν ποταμόν 4), οίχ εύρίσκομεν μεγάλην δια-

<sup>1)</sup> Μετάφρ, ὁπὸ Fischer II, 193. 2) Ἰλιάδ. Ψ 176. 3) Ἰλιάδ. Υ 8. 4) Ἰλιάδ. Φ 46 καὶ ἐξῆς.

φοράν. Ὁ δὲ Ξάνθος (ὁ Ἱππος δηλαδὴ) τῆς Ἰλιάδος, ὅσιις ἀποκρίνεται πρὸς τὸν ἀχιλλέα ¹), δύναται παραβληθῆναι πρὸς τὴν νοοῦσαν ναῦν τῆς Ὀδυσσείας. Τελευταὶον παρατηροῦμεν, ὅτι ὁ ποιητὴς τῆς Ἰλιάδος οὐκ ἢδύνατο εἰς το Ἐπος αὐτοῦ πλείονα τοιαῦτα ὄντα εἰσαγαγεῖν. Διότι μόνη ἡ φαντασία τῶν ἐν ἐρημία καὶ ἐν πελάγεσι πλανωμένων τοιαῦτα τέρατα δημιουργεῖ καὶ οὐχὶ ἡ τῶν ἐν τῷ στρατοπέδῳ βιούνιων.

Πολλοί τῶν κριτικῶν παρατηροῦσιν 2), δτι οἱ τῆς 'Οδυσσείας θεοί ἐπὶ ψψηλοτέρας βαθμῖδος ζστανται ή οί τῆς 'Ιλιάδος. Ό δὲ Β. Constant 3) ἐνόμισεν, ὅτι ἐν τῆ Ὀδυσσεία ύπάργει διάφορος μυθολογία και θρησκεία της εν τη 'Ιλιάδι. 'Ομολογούμεν μέν, ότι οἱ τῆς 'Οδυσσείας θεοὶ οὐ καταβαίνουσιν είς τὸ πεδίον τῆς μάχης, ἵνα μεθ' ἡρώων μάχωνται, άλλὰ πρὸς τοῦτο ὁ ποιητής οὐκ εἶχεν άφορμήν, ή δὲ αἰτία ἐγκειται ἐν τοῖς μύθοις. Ἐν τῆ Ἰλιάδι, ἐπειδή προύμειτο περί της σωτηρίας ή τοῦ δλέθρου πόλεως άλλοις μεν των θεων προσφιλούς, άλλοις δ' απεχθούς, τὰ πάθη αύτων συνεπρούοντο. Πρός δέ, καὶ ή των όμηρικων άνθρώπων φαντασία τὰ ἐπὶ τῆς γῆς πάθη εἰς τὸν "Ολυμπον ανύψου. Διὰ ταῦτα ἦν οὐ μόνον ἄτοπον, αλλά καὶ γελοΐον, εί εν έπει, εν ῷ ἐπὶ τῆς γῆς ὑπάρχει εἰρήνη, οί θεοί πρός αλλήλους ήριζον και εμάχοντο. Έν τῷ έπει τούτῳ πρόκειται περί τοῦ νόστου ένὸς μόνου ήρωος διὰ τῆς ἰδίας πανουργίας δυναμένου οίκαδε έπανελθεῖν, εί μη δ Ποσειδῶν κατ' αὐτοῦ ὢργίζετο. Έν τῷ ἔπει τούτῳ δύο μόνον θεοί, ή Άθηνα καὶ ὁ Ποσειδών, αντίθετα πρὸς αλλήλους συμφέροντα έχουσιν. 'Αλλ' ἐπειδή ή θεὰ μείζονος παρά τῷ Διὶ εὐνοίας ἐτύγχανε καὶ ἐπειδὴ πάντες οἱ ἄλλοι θεοὶ οὐ δυσμενῶς πρὸς τὸν Ὀδυσσέα εἶγον 4), ὁ τοῦ ἥρωος νόστος άνευ πολλών ξρίδων ξπιτυγχάνεται. "Αλλως οί θεοί τῆς Ἰλιάδος εν τῆ Ὀδυσσεία οὐ μετέβαλον τὴν αὐτῶν φύσιν. Καὶ ὁ Ζεὺς τούτου τοῦ ἐπους τηρεῖ τὸν χαρακτῆρα,

Ἰλιάδ. Τ 408.
 Otfr. Müller, Geschichte der griech. Literatur I,
 106.
 De la religion τόμ. III.
 <sup>4</sup> Οδυσσ. Α 78.

ον παρά της 'Ιλιάδος εμάθομεν, και ή σχέσις τούτου πρός την θεγατέρα ή αὐτη εναργώς δείκνυται. Καὶ οὖτος ἀεὶ ενδίδωσι 1) ταῖς παρακλήσεσιν ή ταῖς μομφαῖς τῆς Αθηνᾶς, ώς καὶ ἐν τῆ Ἰλιάδι, καὶ αὕτη τηροῦσα τὸν δυστράπελον αύτης γαρακτήρα μέμφεται τῷ πατρί2). 'Ακολουθεί μέν ή θεὰ τῷ Τηλεμάγω καὶ συμβουλεύει τῷ Ὀδυσσεῖ, ἀλλὰ τοῦτο ούκ αποδείκνυσιν, ότι οἱ τῆς 'Οδυσσείας θεοὶ ηθικώτεροί είσι καὶ ἐπὶ ύψηλοτέρας βαθμίδος Γστανται. Διότι ή αὐτή θεά εν Ἰλιάδι σοφωτέρας συμβουλάς δίδωσι τω Αγιλλεί3), τῷ Διομήδει 4) καὶ τῷ "Οδυσσεῖ 5). "Εὰν δὲ παραβάλωμεν την εν τη 'Όδυσσεία μίξιν τοῦ 'Αρεως καὶ της 'Αφροδίτης, ένθα ύπὸ τῶν θεῶν τὰ αἴσχιστα διαπράττονται καὶ ἔνθα οί θεοί αναιδώς γελώσι καί αναιδέστερον διαλέγονται 6), εάν ταῦτα πάντα παραβάλωμεν πρὸς την εν τη Ἰλιάδι αναμιζιν των θεων είς τας μάχας των ήρωων, αναντιρρήτως ύψηλοτέραν περί τοῦ θείου τῆς Ἰλιάδος ἰδέαν λαμβάνομαν. 'Αλλ' αί τοιαθται διαφοραί, επαναλαμβάνομεν, είσί φαινόμεναι μόνον.

Οἱ τὰ ὁμηρικὰ ἔπη παραβαλόντες εὖρον ἐν τούτοις καὶ διαφοράς τινας εἰδήσεων. Ἐν μὲν τῆ Ἰλιάδι ἡ Ἰρις ὡς ἄγγελος τοῦ Διὸς εἰκονίζεται τ), ἐν δὲ τῆ Ὀδυσσεία ὁ Ἑρμῆς δ). Ἐν ταύτη μὲν ὁ Λίολος ἐπιμελεῖται τῶν ἀνέμων θ), ἐν ἐκείνη ὅμως ἡ Ἰρις παρακαλεῖ τὸν Βορρᾶν καὶ τὸν Ζέφυρον ὡς αὐτοτελεῖς θεούς, 'ἱνα τὸ σῶμα τοῦ Πατρόκλον καύσωσιν 10). Ἐν μὲν τῷ Θ τῆς 'Οδυσσείας ἡ 'Αφροδίτη ἐστί σύζυγος τοῦ Ἡραίστον 11), ἐν δὲ τῆ Ἰλιάδι ὀνομάζεται μία τῶν Χαρίτων 12). Τοιαῦται ὅμως διαφοραὶ ἀποδοτέαι τοῖς μύθοις, ὡς ἐν ἀρχῆ τούτον τοῦ βιβλίον εἰρηται. Ἡ δὲ πολυθρύλητος διαφορὰ τῆς γλώσσης τῶν δύο ἐπῶν μᾶλλον λέγεται, ἡ ἀποδείκννται, οἱ δ' ἐπιχειρήσαντες ἰχνη διαφορᾶς δεῖξαι ἀπέτυχον. Ἐν τοῖς δημοτικοῖς ἄσμασιν ἡ διάφορος ὑπόθεσις οὖτω τὸν τόνον καὶ τὸ χρῶμα τῆς

γλώσσης άλλοιοὶ, ὥστε, ἂν μή τις ἄλλοθεν τὴν ταὐτότητα τοῦ ποιητοῦ τῶν διαφόρων ἀσμάτων γινώσκη, δικαίως περὶ ταύτης ἀμφιβάλλει. Διὰ τοῦτο νομίζομεν, ὅτι πρὸ πάσης ἐρεύνης οἱ κριτικοὶ ὀφείλουσιν ἐξετάσαι, πόσον ἡ διαφορὰ ὑποθέσεως ποιήματός τινος τὸ χρῶμα τῆς γλώσσης αὐτοῦ ἀλλοιοῖ. Τελευταῖον οἱ κριτικοὶ τὴν κρείττονα τῆς Ὀδυσσείας ἐνότητα ἐθεώρησαν ὡς ἀπόδειξιν τῆς μεταγενεστέρας τοῦ ἔπους γενέσεως. ᾿Αλλ' ἡ ὑπόθεσις αὕτη, ὡς ὀρθῶς ὁ Grote¹) παρετήρησεν, ἀγει ἡμᾶς εἰς ἄτοπον. Διότι τούτου ὑποτεθέντος τὰ τοῦ ἐπικοῦ κύκλου ἔπη ὤφειλον ἐχειν κρείττονα τῆς Ὀδυσσείας ἐνότητα. ᾿Αλλὰ τοὐναντίον ἐν τῷ δευτέρῷ βιβλίῳ ἐδείξαμεν, ὅτι ἐκεῖνα πολὺ ῆττονα κατὰ τὴν ἐνότητα τῆς Ὀδυσσείας ἦσαν. Διὰ ταῦτα λοιπὸν νομίζομεν, ὅτι ἡ διαφορὰ τῆς ὕλης ἱκανή ἐστιν, ὅπως τὰς μικρὰς διαφορὰς ἐξηγήση ἡ φαινομένας καὶ ἀπατηλὰς ἀποδείξη.

'Αλλ' ἄρά γε μόνον τὸ δικαίωμα τοῦ ἀνευρίσκειν διαφοράς έχομεν; \*Αρά γε αἱ ὁμοιότητες οὐκ ἔχουσι βάρος, όπως την τοῦ ζητήματος λύσιν πρὸς την αντίθετον διεύθυνσιν έλξωσιν; Δίκαιος κριτής έκέτερα σταθμίζει. Έν τοῖς ήγουμένοις πολλάς και μεγάλας δμοιότητας και συμφωνίας έδείξαμεν. Παραδείγματος χάριν τὰ προοίμια τῶν δύο επών ούτως δμοια πρός άλληλα εύρομεν, ώστε έκαστος προχείρως την ταθτότητα τοῦ ποιητοῦ δύναται ελκάσαι. Σπουδαίος δ' άναγνώστης εν τη εξετάσει των δύο επων ένεῖδε μεγίστην όμοιότητα. Ώς εν τῆ 'Οδυσσεία ὁ τοῦ Τηλεμάχου και των μνηστήρων μύθος περιεπλέχθη εν τώ τοῦ 'Οδυσσέως, ούτως ἐν τῷ τοῦ 'Αχιλλέως διακλαδοῦνται οί μύθοι των εν Τροία μαχομένων ήρώων. Ως εν ιῆ Ίλιάδι μεγάλα επεισόδια ενυφάνθησαν, ούτω καὶ εν τῆ Όδυσσεία. Ώς έκεῖ ὁ Ζεὺς βραδύνει, ίνα τὴν πρὸς τὴν Θέτιδα υπόσχεσιν εκπληρώση, ούτω καὶ ενταύθα βραδέως έκτελεῖ τὴν αἴτησιν τῆς ᾿Αθηνᾶς, ὅπως ὁ Ὀδυσσεὺς εἰς τὴν 'Ιθάκην ἀπανέλθη. 'Ο αὐτὸς χαρακτήρ τοῦ Διός, ὁ αὐτὸς της Αθηνάς, δ αὐτὸς τοῦ Οδυσσέως, δ αὐτὸς τέλος πάν-

<sup>1)</sup> II, 193.

των ιῶν θεῶν καὶ πάντων τῶν ἡρώων. Ἐνταῦθα οὐ δυνάμεθα πάσας τὰς δμοιότητας ἀριθμῆσαι. Διότι καὶ τὸ ξργον εστίν οθ σμικρον καί ξκαστος δύναται δαδίως ταίτας διιδείν. Η δε τοῦ σχεδίου των δύο επων όμοιότης οξιω μεγάλη εστίν, ώστε δ Otfr. Müller 1) ενόμισεν, ότι δ Όμηρος διέγραψε τὸ τῆς 'Οδυσσείας σχέδιου, καὶ ὅτι κατὰ τοῦτο μαθητής τις αύτοῦ τὸ ἐπος ἐποίησεν. Αρά γε πάντων τούτων ήδύνατο διάφορος ποιητής και ταῦτα διαφόρου αλώνος, καθ' ών τὰ τῆς διαδόσεως τῶν ἰδεῶν μέσα οὐκ ήσαν πρόγειρα, ούτως ἐπιτηδείως ἐπιτυχεῖν, ώστε πολλούς αλώνας επλανήθησαν και οι τὰ ελάγιστα έν τοῖς όμηρικοῖς έπεσιν έρευνήσαντες; 'Αλλά, δύναταί τις είπεῖν, πιστεύετε, ότι ό "Ομηρος αμφότερα τὰ έπη εποίησεν: Τοῦτο δή οί πλείστοι των κριτικών του ήμετέρου αλώνος άρνουνται. Αρνούνται μέν, άλλ' αξ αποδείξεις, ας φέρουσιν, εξοίν ήμαρτημέναι.

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Θ΄.

Σύνοψις τῶν σπουδαιοτέρων θεωριῶν τοῦ όμηρικοῦ ζητήματος.

Έν παντὶ τῷ ἡμετέρῳ πονήματι πολλῶν σοφῶν ἀνδρῶν μνημονεύσαντες ἐπειράθημεν, ὅπως τὰ διάφορα τῆς
ἱστορίας τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν μέρη διὰ τῆς μαρτυρίας τούτων ἐπικυρώσωμεν. Ὁσάκις δ' ἐνομίσαμεν, ὅτι τὰ ὑπὸ
τούτων λεγόμενα ἡ ἀπίθανα ἦσαν ἡ ἡμαρτημένα ἐφαίνοντο,
ἔσχομεν τὴν τόλμην, ὅπως ταῦτα κατά γε τὸ ἐφ' ἡμῖν
ἀναιρέσωμεν. Ἐπειδὴ ὅμως αἱ θεωρίαι τῶν ἀνδρῶν τούτων κατὰ τὴν ὑπὸ τῆς οἰκονομίας τοῦ ἡμετέρου πονήματος
ἀπαιτουμένην θέσιν ἐτάχθησαν, καὶ ἐπειδὴ πλεῖσται ἄλλαι
θεωρίαι, καίπερ ἐκ τῶν εἰρημένων αἰτίων ἐκρέουσαι, ὅμως

<sup>1)</sup> Geschichte der griech. Literatur I, 108.

είς πολλά και ποικίλα συμπεράσματα φθάνουσι, σκόπιμον ἐνομίσαμεν, Ίνα βραχυτάτην περίληψιν τῶν σπουδαιοτερων θεωριῶν δῶμεν.

Έν τοις έμπροσθεν είρηται, δτι έν τοις νεωτέροις γρόΞ νοις πρώτον μέν δ Vico, είτα δ' δ Wolf επιστημονικώτερον ξπειράτο αποδείξαι, ότι τα ύπο το όνομα του Ομήρου φερόμενα έπη ήσαν προϊόν οθγί ένδο νούς, αλλά συλλογή συνηρμοσμένων αθτοτελών άσμάτων. Αί δε αιτίαι, εφ' ών ό μέγας ούτος ανήρ ήρείδετο, ήσαν έξωτερικαί. Ο κριτικός έτυγε πολλών οπαδών και ή περί τοῦ ζητήματος τούτου έρευνα ίσως μετ' δλίγον έμελλε παύσασθαι, εί μη μέγας τις κριτικός του ήμετέρου αίωνος, ό Lachmann, επεχείρει, όπως την Πλιάδα αναλύσας ποιητικάς ανωμαλίας καὶ ίχνη συναρμογής μιπρών ἀσμάτων δείξη. Μετά την Εκδοσιν τών παρατηρήσεων τοῦ ἀνδρὸς τούτου ὁ φιλολογικὸς κόσμος οίονεὶ ἐπιλήσμων τῶν Προλεγομένων τοῦ Wolf γενόμενος τῆ ύπὸ τούτου χαραχθείση όδῷ γκολούθησεν. Έκ δὲ τῆς ἐπογης ταύτης τὸ δμηρικον ζήτημα αλλοίαν φάσιν έσγε καὶ δύναταί τις είπειν, ότι ή πρίν άπειρος τούτου του ζητήματος έχτασις έν τοίς τελευταίοις χρόνοις περιωρίσθη έν τῆ ἐφεύνη τῆς ἐνότητος τῆς Ἰλιάδος, ώσεὶ ἐκ ταύτης ἡ ἐκείνης της λύσεως ή όλη του δμηρικού ζητήματος λύσις έξηρτάτο. Οἱ δὲ ἐρεννηταὶ διηρέθησαν εἰς τρία στρατόπεδα, τούς άπρους χωρίζοντας ήτοι τούς παλουμένους θηρευτάς μικρών ἀσμάτων (Kleinliederjäger), τούς μέσην τινά δδὸν θηρεύσαντας, οίτινες δή είς πολλάς τάξεις υποδιαιροίνιαι, και τούς άκρους ένωτικούς, ών δ άριθμός δυστυχώς όσημέραι έλατιονται. 'Αρχόμεθα της αριθμήσεως αθτών κατά την ελοημένην τάξιν. Έπειδη δε τά στρατόπεδα περιέχουσι πολυαρίθμους μαγητάς, νομίζομεν, ότι ούκ άξια μομαίς πράιτομεν, εί τη δμηρική μεθόδω ξπόμενοι μόνους τοίς στρατηγούς αιτών δνόμαζομεν.

Ποδ τοῦ Lachmann ὁ W. Müller ἐν τῷ συχνάκις ὑφ' ήμῶν μνημονευθέντι συγγράμματι ἐπειράτο, ʿινα ἐν τοῖς όμηρικοῖς ἔπεσιν ἐσωτερικὰ ἀχνη συναρμογῆς εὖρη, καὶ διεῖλεν, ὡς εἴδομεν, τὴν Ἰλιάδα εἰς τέσσαρα ὁαψφδικὰ συστή-

ματα 1). Ό δὲ Β. Thiersch 2) ώνειροπόλει μὲν ἐν τῆ Ὀδυσσεία δώδεκα μέρη, όμως δύο μόνον εδείκνυε (δηλαδή έλεγεν. δτι δειχνύει). Ωσαύτως πρὸ τοῦ Lachmann ὁ G. Hermann την τοῦ Wolf θεωρίαν ἀσπασάμενος διείλε τὰ όμηρικὰ έπη είς τρείς τάξεις, είς Προομηρικά, Όμηρικά και Μεθομηοικά 3). Ο δε Naeke σχεδόν συγχρόνως τῷ Lachmann δμοίαν τούτφ θεωρίαν ξξέφραζεν 4). 'Αλλ' δ Lachmann θεωρείται ιούτου τοῦ στρατοπέδου ήγεμών, οδ την θεωρίαν εν Ιδιαιτέρω κεφαλαίω επραγματεύθημεν. Τω κριτικώ τούτω ηπολούθησαν πλείστοι σοφοί ανδρες, εν οίς και δ Cauer, δστις έκ μέρους τοῦ Λ καὶ τοῦ Π δημιουργεί ἄσμά τι, την Πατρόκλειαν. Ὁ αὐτὸς ἐν τῷ Ν τῆς Ἰλιάδος εύρίσκει σύντηξιν δύο ασμάτων τοῦ Ποσειδώνος. 'Αλλ' αί αλτίαι είσιν ούτως ασθενείς και τὸ έργον ούτω τολμηρόν, ώστε καὶ ὁ σοφὸς Curtius, όστις τῆ τοῦ Lachmann θεωρία Επεται, αποδοκιμάζει. Ο Cauer ποιεί την επομένην άξιοσημείωτον παρατήρησιν. Η διαφορά των θεωριών συνίσταται προδήλως ούχὶ ἐν τῆ ὑπάρξει ἡ μὴ ὑπάρξει ἑνωτιαῶν ἐν τῆ Ἰλιάδι στοιχείων, ἀλλ' ἐν τῷ ζητήματι, πῶς ἡ τούτων θπαρξις πρέπει έξηγηθηναι. Οἱ μὲν οὐ δύνανται ταύτην άλλως έξηγησαι ή διά της παραδογης ένος ποιητού, οί δὲ ζητοῦσι τὴν ἀρχὴν τῶν ἐνωτιχῶν στοιχείων οὐχὶ ἐν τῷ ποιητῆ αὐτῷ, ἀλλ' ἄλλοθι καὶ οἱ μέν ἐνταῦθα, οἱ δὲ έκει οι μεν δηλαδή ευρίσκουσι ταύτην εν τη ενότητα έχούση μυθυκή ύλη, οἱ δὲ ἐν τῆ ἐνεργεία τῶν διασκευαστών 5). Τώ Lachmann ηκολούθησε και δ Ad. Holm 6), δστις πρός τοῖς άλλοις καὶ τήν καλλίστην δαψωδίαν τῆς 'Ιλιάδος κατεσπάραξεν, και δστις ούδε της καλλίστης δμηοικῆς φράσεως ἔσσεται ἦμαρ, ὅτ᾽ ἄν ποτ᾽ ὀλώλη "Ιλιος ίρή ἐφείσθη.

Μετὰ τὴν ἐμδοσιν τῶν Betrachtungen τοῦ Lachmann

Homerische Vorschule, Leipzig 1826, σελ. 146.
 Urgestalt der Odyssee, Königsberg 1821, σελ. 125.
 Opuscula VI, 79.
 Programm lector. Univ. Bonn. 1838.
 Ueber die Urform einiger Rhapsodien der Ilias, Berlin 1850.
 Ad Caroli Lachmanni exemplar de aliquod Iliadis carminum compositione quaeritur, Lübeck 1853.

πολλοί των πριτικών νομίσαντες, δτι απριβής της γλώσσης των δμηρικών επών εξέτασις ήδύνατο ανακαλύψαι ίχνη τῆς γενέσεως αὐιῶν, εὐτόλμως καὶ καρτερικῶς εἰς τὸν πολύπονον τοῦτον ἀγῶνα ἀπεδύθησαν. Τούτων οἱ μὲν ἡοεύνησαν την κατασκευήν τοῦ δμηρικοῦ μέτρου, οἱ δὲ τὴν γλῶσσαν. Καλ δη ό C. A. Hoffmann 1) μετά μεγάλων πόνων, μόνον εν Γερμανία ανεκτών, επειράθη, ύπως εκ της διαφοράς του δμηρικού μέτρου την διαφοράν ποιητών ανιχνεύση. Ο ανηρ έξεταζει τὰ δυσγερέστερα καὶ μᾶλλον πεπλεγμένα ζητήματα, ώς την τομήν τοῦ δμηρικοῦ στίχου την χασμωδίαν, τὸ δίγαμμα καὶ τὰ συγγενη τούτοις. Περὶ δὲ τὴν ὁμηρικὴν γλῶσσαν ησχολήθησαν δ J. Bekker<sup>2</sup>), δ Ellendt<sup>3</sup>), δ Geppert<sup>4</sup>), δ B. Giseke 5) και άλλοι. Ό τελευταΐος νομίζει, ότι έκ τῆς διαφοράς των προθέσεων την κατ' ολίγον γένεσιν της 'Ιλιάδος εξάγει. Έντησάμεθα το βιβλίον, άλλ' ούχ εύρομεν, δ, τι ό συγγραφεύς ύπισχνείται. Διότι έξετάζει μέν οδτος τάς έν τη Ἰλιάδι προθέσεις, όμως οὐδαμοῦ τὰ ἐκ τῆς ἐρεύνης τούτων έξαγόμενα συμπεράσματα παραβάλλει. Ο συγγραφεύς τοῦ άλλως πολυπόνου τούτου συγγράμματος δέχεται ώς πρότερον γεννηθέντα άσματα τὰς ἐν τῆ Ἰλιάδι πρότερον τεθειμένας δαψωδίας! "Ινα δε ενταθθα δι' ένος μόνον παραδείγματος δείξωμεν την άξιαν τοῦ πονήματος, σημειούμεν την έπομένην τοῦ συγγραφέως παρατηρησιν. Τὸ ἐκ πολέμοιο εν μεν ταις πρώταις της 'Ιλιάδος δαψωδίαις σπανίως εύρηται εν δε τοις έπομεναις συχνάκις. 'Αλλ', ύστις έτυχεν αναγνούς την παρατήρησιν, παραυτα έξεφώνησεν, ότι τοῦτο ἀπήτει ή ύλη. Έν γένει ὁ συγγραφεύς δείκνυσι μεγάλην τάσιν, δπως άφαιοῆ καὶ γενικά συμπεράσματα έξάγη. Καὶ πᾶσαι αἱ τοιαῦται έ'οευναι εἰς τοιοῦτον ἀηδές τέλος καταλήγουσιν. Πολλοί επίστευσαν, δτι ή έρευνα μικρών μέν, δαδίως υμως καταληπτών ζητημάτων και μηδε-

<sup>1)</sup> Quaestiones Homericae, Clausth. 1842 καὶ 1848. 2) Monatsbericht der Akad. d. Wiss. 1860, σελ. 101 καὶ Homerische Blätter σελ. 167. 3) Drei Homerische Abhandlungen, Leipzig 1864. 4) Ueber den Ursprung der Homerischen Gesänge II. 5) Die allmälige Entstehung der Gesänge der Ilias aus Unterschieden im Gebrauch der Präpositionen, Göttingen 1853,

μιᾶ διαφορᾶ γνώμης προσιτῶν, ὡς ἡ γλῶσσα καὶ τὸ μέτρον, δύναται δοῦναι ἀντιχειμενικὰ τεκμήρια, ἄπερ σπουδαΐα πρὸς λύσιν τοῦ ὁμηρικοῦ ζητήματός εἰσιν. 'Όσοι ὅμως βαθέως εἰς τοιαύτας ἐρεύνας ἐνέκυψαν, μετ' ὀλίγον τὸ παράβολον τῶν τοιούτων ἐρευνῶν κατεῖδον, ὡς πάνυ ὀρθῶς λέγει ὁ σοφὸς ἡμῶν διδάσκαλος, G. Curtius 1). Ἡ ὁμολογία αὕτη τοῦ ἀνδρὸς ἔχει μέγα κῦρος. Διότι οὖτος δικαίως ἐντοῖς δεινοῖς ἐρευνηταῖς τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης τίθεται. 'Ετι δὲ σπουδαιοτέρα ἐστὶν ἡ ὁμολογία αὐτοῦ λέγοντος, ὅτι ἡ γλῶσσα καὶ ἡ κατασκευὴ τοῦ μέτρου ἐν ἀμφοτέροις τοῖς ἔπεσίν εἰσι τὰ αὐτά, ὅτι ἡ ὁμηρικὴ γλῶσσα ἔχει χαλαρώτερόν τινα κανόνα ἡ αἱ πλεῖσται ἀλλαι διάλεκτοι καὶ ὅτι αῦτη ἐν μεγίστφ βαθμῷ κέκτηται τὴν ὶδιότητα ἐκείνην, ἡν ὑγρότητα ὀνομάζουσιν 2).

Οί κριτικοί οί είς την τάξιν ταύτην υπαγόμενοι δίδουσι πολλάς τοῦ δμηρικοῦ ζητήματος λύσεις, ὧν τὰς έξῆς δύο σημειουμεν. Ό Hoffmann 3) αποφαίνεται, ότι ό του Τρωικοῦ πολέμου μῦθος ἦν κοινὸν πολλῶν προδωρικῶν φυλῶν των Έλλήνων κτημα, όπες μεθ' ξαυτών είς την μικράν Ασίαν παρέλαβον. Έν τῆ μετοικήσει ήδη τὰ ἄσματα τῶν φυλών τούτων ανεμιγνύοντο. Έν δὲ τῆ μιποᾶ Ασία ἐπτήσαντο εγχώριον επαγωγόν (Interesse). Έν ταῖς ἀποικίαις εγένετο ποικίλη των φυλων μίξις. Διά τουτο άφ' ένος μέν οί μύθοι εγίνοντο γενικώτεροι (διότι οί γεννήτορες των φνλών ήρωες είς τούς έξ άρχης περιωρισμένους κύκλους των μύθων εἰσήρχοντο), ἀφ' ἐτέρου δὲ μέρη τινὰ τοῦ μύθου ἐν ταίς διαφόροις αποικίαις, μάλιστα δὲ μετὰ τὴν ἐν αὐταῖς γενομένην μίξιν, είδικώτερα εξεμορφούντο. Τὰ μέρη δὲ ταῦτα οἱ ἀοιδοὶ ἐν μορφῆ ἀσμάτων ἐπραγματεύοντο. Οὕτως ανεπτύχθη επική τις τέχνη μεγάλην τελειότητα έχουσα. Βραδύτερον οἱ ἀοιδοὶ τῆς μικρᾶς ᾿Ασίας συνῆλθον είς εταιρίας. Πρώτον πιθανώς οἱ Χῖοι Όμηρίδαι.

<sup>1)</sup> Andeutungen über den gegenwärtigen Stand der Homerischen Frage  $\sigma \epsilon \lambda$ . 33. 2)  $A \vec{v} \tau \delta \vartheta \iota$ . 3) Der gegenwärtige Stand der Untersuchungen über die Einheit der Ilias.  $H \partial \iota \alpha \tau \rho \iota \beta \dot{\gamma} \dot{\gamma} \dot{\epsilon} \partial \gamma_{\mu} \iota \sigma \sigma \iota \epsilon \dot{\nu} \vartheta \gamma_{\mu} \dot{\epsilon} \dot{\nu} \tau \tilde{\psi}$  Allgemeine Monatsschrift für Wissenschaft und Literatur 1852,  $\sigma \epsilon \lambda$ . 275—293.

Έντεῦθεν μείζων περιορισμός εν ωρισμένοις χύκλοις μύθων εγένετο καὶ ποιητική τις ενωσις των τούτοις τοῖς κύκλοις ανημόνιων ασμαίων δυναιή ματέστη. Έν αμμή έτι της ποιητικής δημιουργικής δυνάμεως άσματα, άπερ εξ άρχης οὐδεμίαν άλλην σχέσιν πρὸς άλληλα εἶχον, ἡ τὴν τοῦ μύθου, δι' επιτηδείας συναρμογής μάλιστα μειζόνων άσμάτων πιθανώς ούτω μετ' άλλήλων συνεδέονιο, ώστε μιπρότεροι συγκεντρικοί εν τῷ μείζονι μυθικώ κύκλω εμορφούντο, ὅπερ ή πυρία ασχολία της εταιρίας των αοιδών ην. Η πρός τοιαύτην όμως ένωσιν ενέργεια ούν έστιν ίκανή πρός εξήγησιν τῆς δόξης, ήτις τὸ τοῦ Ομήρον ὄνομα περιβάλλει. Ριζική δέ τις μόρφωσις άρχαιοτέρων άσμάτων μόλις εγένετο καὶ ἐκεῖνα τὰ μέρη, ἄπερ ώς σκοποῦντα τὴν ἕνωσιν άρχαιοτέρων δυνάμεθα άναγνωρίσαι, είσιν ήττονα των ώς άρχαιοτέρων θεωρουμένων. Εὶ λοιπόν τὸ ὄνομα Όμηρος έχει τήν σημασίαν τοῦ ένωτής ή συναρμογεύς καὶ ώς προσηγορικόν δυνάμεθα αὐτό θεωρησαι, δ συγγραφεύς προτιμά νοῆσαι μαλλον τὸν ίδουτην τῆς ποώτης ἢ τῆς ἐπιφανεστέρας έταιρίας των αοιδών παρά τον ένωτην των ασμάτων.

Ο δὲ σοφὸς Curtius 1) ὑποτίθησι πέντε δημιουργικὰ στοιχεῖα, ἐξ ὧν ἡ Ἰλιὰς ἐγένετο τοιαύτη, οἴαν οἱ μετὰ τὸν Πεισίστρατον Ἑλληνες αὐτὴν εἶχον. 1) Τὸν μῦθον, ὅστις κατ ὀλίγον τὴν μορφὴν μικρῶν ἀσμάτων ἐλάμβανεν. Ταὕτα ὅμως ἦσαν ἀρεστὰ μᾶλλον διὰ τὴν ὕλην ἢ διὰ τὴν μορφήν. 2) Τοὺς ποιητάς, οἵτινες ἐκ τῆς μυθικῆς ὕλης σκηνὰς ἐλάμβανον καὶ ταῦτα εἰς ζωηρὰ καὶ τεχνήεντα ἄσματα μετεμόρφουν. Εἰ ὑπῆρξεν ὁ Ὁμηρος, τοιοῦτός τις ἦν. 3) Τοὺς τῶν τοιούτων ποιητῶν μιμητάς, οἵτινες κατὰ τὸν τύπον τῶν γνησίων ἢ τοῦ γνησίου ποιητοῦ ἐξηκολούθουν ἄδοντες. Τούτων δυνάμεθα νοῆσαι ἑταιρίας ὡς τὴν τῶν Χίων Ομηριδῶν. Τὰ ἄσματα αὐτῶν προσετίθεντο ιοῖς γνησίοις, τοῖς ἀρχαιοτέροις δηλαδή, καὶ μεταξὺ τούτων καὶ τῶν νεωτέρων διετυποῦτο μὲν ἐναργεστέρα ἑνότης, ὅμως εἰσέρρεον καὶ ἀντιφάσεις. 4) Τοὺς ὑαψωδούς, ὧν τὰ ἔργα ἰδίως εἰσὶ μετα-

<sup>1)</sup> Ueber den gegenwärtigen Stand etc. σελ. 47.

θέσεις, ἐπικοσμήσεις, διαφθοραὶ καὶ ὑποβαλαί, ὡς ἐν τῷ Β ἡ βουλὴ τῶν γερόντων καὶ ἐν τῷ Λ ἡ τοῦ Νέστορος στωμυλία. 5) Τοὺς διασκευαστάς, οῖς δημιουργικὴν ἐνέργειαν οὐ δυνάμεθα ἀποδοῦναι, εὶ καί ἡ τῶν τεσσάρων ἀνδρῶν ἐπιτροπὴ ποικίλας μικρὰς μεταβολὰς ἀναγκαίως ἐποίησεν. ᾿Απὸ Πεισιστράτου ἡ Ἰλιὰς ἐγένετο βιβλίον καὶ ὑπέστη δμοίαν τύχην τοῖς ἄλλοις βιβλίοις.

Μεταβαίνοντες είς την μέσην τάξιν δνομάζομεν τον συγγοαφέα της έλληνικης ίστορίας, του Grote 1), δ'στις, ώς άλλαχοῦ εἰρηται, διείλε τὴν Ἰλιάδα εἰς δύο μιπρότερα ἐπη, την Αγίλλειαν και μικράν τινα Ιλιάδα. Όμοίαν θεωρίαν ήδη πρὸ αὐτοῦ ὁ W. Müller καὶ ὁ Düntzer 2) ἐξέφρασαν. Επειδή όμως ο ίστορικός πολλαγού της αύτου ίστορίας πρωτότυπον πνευμα και ευφυίαν δείκνυσιν, ίσως δ "Αγγλος μηδόλως τους υπαινιγμούς των δύο εξοημένων φιλολόγων λδών εμόρφωσε την αύτοῦ θεωρίαν, ήτις αντίθεσιν πρός την ατομιστικήν των Γερμανών ποιεί. Ο ίστορικός νομίζει, ότι ή νῦν βλιὰς τὸ κατ' ἀρχὰς ἦν 'Αχίλλειά τις, ης τὰ στοιχεῖα διετηρήθησαν μέν, όμως ἀπ' άλλήλων διέγωρίσθησαν. Η Αγίλλεια συνίσταται έκ του πρώτου βιβλίου, τοῦ ὀγδόου καὶ τοῦ ἐνδεκάτου μέχρι τοῦ εἰκοστοῦ δεντέρον. Τὰ δὲ βιβλία ἀπὸ τοῦ δεντέρον μέγρι τοῦ ξβδόμου ώς καὶ τὸ Εννατον καὶ δέκατον ὁ ίστορικὸς της Αχιλλείας αποκλείει. Διότι ταῦτα, ώς λέγει, την διήγησιν διατέμνουσι καὶ οὐδὲ τὸ ἐλάγιστον αὐτὴν ώφελοῦσιν. Διὰ τῆς προσθήμης λοιπὸν τῶν εἰρημένων μερῶν ἡ 'Αχίλλεια εἰς Ἰλιάδα ἐξετάθη. Τὴν θεωρίαν τοῦ Grote ζωηρῶς υποστηρίζει ὁ εὐφνης Friedländer 3). Η μέση όδὸς παρά τοῖς πλείστοις θεωρεῖιαι προτιμητέα καὶ πρὸς ταύτην συνήθως δέπουσιν οἱ σωφρονέστεροι. Αλλά πολλαὶ μέσαι όδολ σπολιώτεραι τῶν ἄπρων εἰσίν. Καλ δή, αν τὴν Ἰλιάδα είς δύο μικρότερα έπη διατάμωμεν, εγείρονται πλείονες δυσχέρειαι, ή όσας ή θεωρία τοῦ σοφοῦ ἀνδρὸς προτίθε-

History of Greece τόμ. II.
 Homer u. der epische Cyklus 59-64.
 Die Homerische Kritik von Wolf bis Grote σελ. 28 καὶ ἐξῆς.

ται ἀποσοβησαι. Η θεωρία αίντη ματά τον Friedländer αίρει την δυσγέρειαν, δτι έν τοις βιβλίοις από του δευτέοου μέχρι τοῦ εβδόμου βιβλίου ή μηνις τοῦ Αχιλλέως καὶ ή πρός την Θέτιδα υπόσγεσις ου μνημονεύονται. Τούτο όμως οθα έστιν άληθές. Διότι εν τῷ τμήματι τούτω τῆς 'Ιλιάδος πολλαχού μυεία της μήνιδος του ήρωος γίνεται 1) καὶ δ Ζεὺς πρὸς ἐκπλήρωσιν τῆς ὑποσχέσεως βραδέως μέν (διότι ἀεὶ τὸ θεῖον βραδέως ἐνεργεῖ), ἀλλ' ἀσφαλῶς ἐργάζεται 2). Πρός δέ, ή Αγίλλεια περιέγει πλείστους στίγους μετά της Γροτείου 'Ιλιάδος στενώς συνδεομένους. Οί περί τον Grote συμβουλεύουσιν ήμιν, Υνα τούτους άθετήσωμεν. Οί στίγοι διως οδτοι συνδέονται αρρήπτως μετά πολλών άλλων τμημάτων. Τούτων δὲ ἀποτεμνομένων ή Αχίλλεια τού Grote μένει ούτω μικρά, ώστε δύναται παραβληθηναι πρός τὰ Λαχμάννεια ἄσματα, ἄπερ αὐτὸς ὁ ἱστορικὸς έψεξεν. Πρός τούτοις έγείρεται το ζητήμα, δια τί ο Αχιλλεύς εν τη μικρά Ἰλιάδι της μάγης οὐ μετέγει. Οὐ δυνάμεθα είκάσαι, δτι δ ήρως πρός λεηλασίαν απην. Διότι δ "Εκτωρ οὖκ ἦδύνατο ἔγειν θάρρος πέραν τῶν Σκαιῶν πυλών προβήναι. Ο απών αίφνης έρχεται. Ωσαύτως οὐ δύναταί τις ύποθείναι, δτι δ ήρως πρό τῶν μαχῶν τούτων ήδη εφονεύθη. Διότι ούτω σπουδαίον συμβάν έδει μνημονεύεσθαι έν γε τῷ τῶν νηῶν καταλόγω, ὅστις ὑπ' αὐτοῦ τοῦ Grote ως μέλος μεγάλου όλου εθεωρήθη. Ἐπειδή λοιπον πασαι αι άλλαι είκασίαι αποτυγγάνουσιν, υπολείπεται μόνη ή υπόθεσις, δει εν τη μικοά Ιλιάδι ο Αχιλλεύς διά την μηνιν της μάχης ου μετέχει. 'Αλλ', εί εν τη μεγάλη Τλιάδι ἄπορόν ἐστιν, ὅτι ἡ μῆνις οὐ μνημονεύεται, ἐν τῆ μικρά τούτο αποβαίνει απορώτερον. Διότι έκει μέν ίσως τὸ πράγμα βραδύνει, ενταῦθα όμως οὐδαμοῦ μνημονεύεται. "Ωστε, εὶ ή σπανίως μνημονενομένη μηνις οὐκ ἐπιτρέπει την της 'Ιλιάδος διχοτομίαν, τίνος αθτη έγένετο; 'Ισως διά τὰς ἀντιφάσεις. 'Αν δμως αἱ ὑπὸ τοῦ Lachmann ἀνα-

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. B 240, 375 καὶ 685 — 394. \$\int \ 512. E 788. H 226 — 230. 2) Ἰλιάδ. B ἐν ἀρχῆ.

καλυφθεῖσαι ἀντιφάσεις ὄντως ὑπάοχωσιν, αὖται διὰ τῆς διχοτομίας οὐκ ἐξαλείφονται. Διότι καὶ μετὰ ταύτην μένουσιν.

Είς την μέσην τάξιν τίθεται και δ J. U. Faesi 1), δ έν τοῖς πλείστοις απολουθών τῷ Welcker, περί οὖ ίπανὰ εν τω ημετέρω πονήματι ελέγθησαν. Κατά τον πριτιπόν τοῦτον ὁ "Ομηρός ἐστιν ύψηλοτέρου καὶ περιεκτικωτέρου ποιητικού πνεύματος άνθρωπος, όστις ήρωικά άσματα συνήνωσε καὶ τὴν ἤδη ἐν τούτοις ὑπάογουσαν συνέγειαν εἰς ποιητικήν ένότητα ανύψωσεν. Ο ανήο δέχεται δύο Ομήρους (κατ' αὐτὸν τὸ ὄνομα Όμηρος προσηγορικόν εστιι), ών δ μεν την Ιλιάδα, δ δε την Οδύσσειαν συνήνωσεν. Οί ένωται ούτοι του Faesi μείζονας άξιώσεις των ψιλών συλλογέων έχοντες πολλάς άνωμαλίας τοῖς συναρμοσθείσιν ξπεσιν ξπέτρεψαν. 'Αλλά τη άληθεία άμφιβάλλομεν, εί τοιοῦτοι ένωταὶ ήδύναντο όνομασθηναι ποιηταὶ καὶ ταῦτα ύψηλοτέρου ποιητικού πνεύματος. Οἱ τοιοῦτοι ἦσαν καὶ ώφειλον ονομασθηναι διασκευασταί και πλέον ού. 'Ο δέ Sengebusch 2) τὰς διαφόρους παραδόσεις περὶ τῆς ἐποχῆς καὶ τῆς πατρίδος τοῦ ὁμήρου μετ' εὐφυίας ἐξηγεῖ. Κατ' αὐτὸν οἱ πολῖται τῶν πόλεων, ἐν αἶς ἐταιρίαι ἢ σχολαὶ ξπικής ποιήσεως ίδούθησαν, έλεγον, δτι ό Όμηρος εν τή πόλει αύτων εγεννήθη κατά την εποχήν, καθ' ην οδτοι μέτογοι της επικης ποιήσεως εγένοντο. 'Ο 'Όμηρος τοῦ Sengebusch εγεννήθη εν Αθήναις, μετά των Ιώνων είς την μικράν Ασίαν απερχόμενος καθ' όδον εν "Ιφ σχολην επικής ποιήσεως ίδρυσε καὶ τελευταίον εν Σμύρνη απώκησεν. Ταῦτα πάντα δ συγγραφεύς νομίζει βέβαια, εάν μή τις τὸν Ομηρον άρνηται. Τούτου διως γενομένου δ άνηρ άποφαίνεται, ότι εξς των πολλων ποιητών εκαλείτο Όμηρος, έξ οδ τὸ όλον όμηρικον γένος τὸ όνομα έσχεν. Ο δε Schömann άφ' ένὸς μέν κλίνει πρὸς την θεωρίαν τοῦ Lachmann, ἀφ' έτέρου δε την απόστασιν αύτοῦ από τοῦ Nitzsch οὐχ εύρί-

<sup>1)</sup> Εἰσαγωγή εἰς τὴν Ὀθύσσ. σελ. 3 καὶ εἰς τὴν Ἰλιάδ, σελ. 1. 2) Homerica dissertatio posterior.

σκει μεγάλην. Κλίνει δὲ πρὸς τὸν Lachmann 1), καθ' ὅσον πλείστας ἀνωμαλίας καὶ ἀντιφάσεις ἐν τοῖς ὁμηρικοῖς ἔπεσιν εὐρίσκει. Εἰ καὶ οὖτος οὐκ ἠδυνήθη ἐν τῆ Ἰλιάδι ἀνακαλύψαι ἠθικοτραγικὴν ἰδέαν, ὡς ὁ Nitzsch, ὅμως ὁμολογεῖ, ὅτι ἡ ἑνότης τῷ ἐνοῦντι ποιητῆ ἐπῆλθεν εἰς τὸν νοῦν, ἀλλὰ βεβαίως ταύτης οὐκ ἐπέτυχεν. Ὠσαύτως ὁμολογεῖ, ὅτι ὁ Ὁμηρος τὰ κρείττονα τῆς Ἰλιάδος μέρη ἐποίησεν, qui meliores Iliadis partes fecit. Νομίζομεν, ὅτι ἐνταῦθα δρθῶς ποιοῦντες παραλείπομεν τὴν θεωρίαν τοῦ Bernhardy ²), ὅστις τῆ μέση τάξει ἀνήκει. Λιότι, εἰ εἰς ἀκριβῆ ἑξήγησιν τῆς θεωρίας τούτον εἰσηρχόμεθα, τῆ ἀληθεία ἀνεδεχόμεθα ἄλλην λύσιν ὁμηρικοῦ ζητήματος. Ὁ ἀνὴρ οῦτω γριφωδῶς γράφει, ώστε οἱ Γερμανοὶ εἰς ὑποθέσεις καταφεύγουσιν, ὅπως τὴν θεωρίαν αὐτοῦ ἑρμηνεύσωσιν.

Είς δὲ τὴν τοίτην τάξιν κατατάσσονται οἱ ἀνδρες ἐκεῖνοι, οίτινες, αν μη δέγωνται τον Όμηρον τοιούτον, οίον οί άργαῖοι, όμως ήκιστα εκείνων αφίστανται. Ο φιλόπονος καὶ φιλόμηρος Nitzsch, όστις διὰ πολλών μικρών διατριβών την τοῦ Wolf θεωρίαν ἐπειράθη ἀναιρέσαι, ἀνέλαβε τὸν άγῶνα καὶ κατά τοῦ Welcker, Hermann καὶ Lachmann. 'Ως δ' δ Lachmann θεωρείται ήγεμών τοῦ πρώτου στρατοπέδου, ούτως ο Nitzsch τοῦ τελευταίου. Εὶ καὶ πολλαὶ άλλαι απόπειραι σοφών ανδρών εγένοντο πρός ύπεράσπισιν τῆς προσωπιαῆς τοῦ Ομήρου ὑπάρξεως, ὅμως τὸ σύγγραμμα τοῦ ἀνδρὸς τούτον, die Sagenpoesie der Griechen, γεγραμμένον εν γλώσση εζητημένη και τοις Γερμανοίς πολλαχού σκοτεινή, δικαίως ώς τὸ ἐντελέστατον ὅπλον τούτου τοῦ στρατοπέδου θεωρείται. Διότι δι' Ισχυρών αποδείξεων πολεμεί πάντας, δσοι την έθνικην των Έλληνων πεποίθησιν πειρώνται διασείσαι. Παραλείποντες δὲ τὰς ἀποδείξεις αὐτοῦ σημειούμεν μόνον, ὅτι ὁ ἀνὴρ πολλὰς ἀνωμαλίας και αντιφάσεις τῷ ποιητῆ ἐπιτρέπει καὶ άλλας αναιρεί. Έν τη Ἰλιάδι ανακαλύπτει ήθικουραγικήν ίδέαν, το-

De reticent. Homer. 1853 καὶ Neue Jahrbücher für Philologie und Pädagogik 1854, 69.
 Grundriss der griech. Literatur 1862 καὶ 1858.
 Μιστριώτου Ίστορ, τῶν ὅμηρ. ἐπῶν.

μίζει δηλαδή, δτι δ ύψιστος τοῦ κόσμου κυβερνήτης τῆ δικαία τοῦ Αγιλλέως μήνιδι υπισγνεῖται τιμωρίαν. 'Αλλά τὸ ανθρώπινον πάθος φέρει την καθ' ξαντήν δικαίαν μηνιν είς αμετρίαν. Διὰ τῆς αποκρούσεως δὲ τοῦ ἐξιλασμοῦ των Αγαιων ο Αγιλλεύς άξιος πολάσεως γενόμενος τιμωρείται διά τοῦ θανάτου τοῦ Πατρόκλου. Όμολογοῦμεν μέν, ότι εν τη ακολουθία των γεγονότων δύναται τις ανακαλύψαι τοιοῦτόν τι, δμως αμφιβάλλομεν, εὶ τῷ ποιητῆ τῆς 'Ιλιάδος ἐπῆλθε τοιαύτη ήθικοτραγική δέα. Ο Ζεύς ίπισχνείται ούχὶ τῆ δικαία τοῦ ἀχιλλέως μήνιδι τιμωρίαν χάοιν δικαιοσύνης, άλλ' έξ άτομικης πρός την Θέτιδα εύγνωμοσύνης 1). Πρός δέ, καὶ μετὰ τὴν ἀπώθησιν τοῦ ἐξιλασμοῦ ὁ Ζεὺς οὐ παύεται πιέζων τοὺς Αχαιοὺς καὶ τιμῶν τὸν Αχιλλέα, ὅπερ διὰ τῆς ήθικοτραγικῆς τοῦ Nitzsch ἰδέας ούκ εξηγείται. Ὁ Απόλλων συνεβάλειο μεν προς φόνον τοῦ Πατρόκλου, όμως οὔτε εἰς τὴν κεφαλὴν τῶν θεῶν, οὔτε είς την των ανθρώπων επηλθεν η ιδέα, δτι ο ήρως προς τιμωρίαν τοῦ 'Αχιλλέως Επεσεν. 'Ο δε Otfr. Müller 2) λέγει, δτι οί αοιδοί κατά πρώτον επί μακρόν χρόνον μικρά τινα άσματα εκ τοῦ μεγάλου μυθικοῦ κύκλου εποίουν. Ἡ ήρωική μυθολογία εχάραξεν ήδη την όδον, ή δ ποιητης ώφειλεν ακολουθήσαι. Διότι αι πράξεις των ανριωτέρων ήρώων εσχημάτιζον εν αὐτῆ συστήματα. Ην δε μέγα τι φαινόμενον, εί ποιητής τις εκ τοῦ ήρωικοῦ μύθον εξέλεγεν ὑπόθεσιν, ήτις πλήν την σχέσεως αὐτης πρός τὰ λοιπά τοῦ αὐτοῦ μυθικοῦ κύκλου μέρη εν ξαντή πιθανότητα περιείχε καὶ ζωηρὸν επαγωγὸν διήγειρεν. Τοιαύτην υπόθεσιν δ "Ομηρος εξρεν εν τη μηνιδι τοῦ Αγιλλέως και τῷ νόστφ τοῦ 'Οδυσσέως. Καὶ τῆς μὲν Ἰλιάδος αὐτὸς δ' Όμηρος τό τε σχέδιον διέγραψε καὶ τὰ μέρη ἐποίησεν, τῆς δ' Ὀδυσσείας τὸ μεν σχέδιον δφείλεται τῷ Όμήρω, ή δ' ἐκτέλεσις μαθητή τινι αὐτοῦ. Ὁ κριτικὸς ὁμολογεῖ, ὅτι εἰς τὰ ὁμηοικά έπη εισέρρευσε πολλή άλλοτρία ύλη, ή κατά μέγα μέρος τάς ανωμαλίας και αντιφάσεις αποδίδωσιν. Ο Όμη-

<sup>1)</sup> Ἰλιάδ. A 395 καί 593. 2) Geschichte der griech. Literatur I, 71

ρος τοῦ Müller ἦν Ἰων τὸ γένος ἐκ τῶν οἰκων τῶν ἐκ τῆς Έφέσου είς την Σμύρνην μετοικησάντων εν τω γρόνω, καθ' ον οί Αγαιοί το κύριον στοιγείον τοῦ συνοικισμοῦ ἀπετέλουν. Τοῦ στρατοπέδου τούτου μαχητής έστι και δ Ναgelsbach 1), δ θερμότατος της ἀρχαίας κριτικής ὑπέρμαγος. Κατά τοῦτον ὁ Θμηρός ἐστιν ἐκ φύσεως ποιητής καὶ ἐν τῆ φύσει τούτον ἡ εὐγενεστάτη τέχνη ἀποκαλύπτεται. Έν δ ούτος τὰ αύτοῦ ἔπη ποιεῖ, οὐκ ἀκολουθεῖ νόμοις τῆς επικής ποιήσεως, αλλά δημιουργεί τούτους. Προ ολίγων δ' ενών δ εὐφυης Ad. Kiene εξέδω το σύγγραμμα, die Composition der Ilias des Homer, εν ω την προσωπικήν τοῦ Όμήρου ὕπαρξιν όμολογεῖ καὶ περὶ τῆς ἐνότητος τῆς Ἰλιάδος εθφυώς πραγματεύεται.

"Αν τις ήδη από ύψηλοτέρας σκοπιᾶς πρός τὰ τρία ταντα στρατόπεδα απίδη, παρατηρεί τὰ έξης. Τὸ μὲν πρώτον πολλούς καὶ μεγάλους πόνους καταβάλλει, ὅπως ποιητικάς ανωμαλίας, αντιφάσεις και γλωσσικάς ή μετρικάς διαφοράς άντιχνεῦσαν κατακερματίση τὰ δμηρικά ἐπη, ιδίως δὲ τὴν Ἰλιάδα. Οἱ μαχηταὶ τούτου τοῦ στρατοπέδου λέγουσιν, ότι το κάλλος και ή τέχνη των δμηρικών έπων κείνται ούχι εν τη ενότητι αὐτων, αλλ' εν τοῖς μέρεσιν. Οἱ δὲ τοῦ δευτέρου εύρίσκουσι μὲν οὐ σμικρὰν ἐνότητα έν τοῖς ἔπεσιν, ὅμως οὔτε ἐντελῆ, οὔτε πανταχοῦ. Διὰ τοῦτο οί μεν δημιουργοῦσι τερατώδη μιπρότερα έπη, οὶ δὲ ονειροπολούσι συναρμογέα μικροτέρων άσμάτων, δυ Όμηρον δνομάζουσιν. Οἱ δὲ τοῦ τρίτου ευρίσκουσι μεγάλην ένότητα εν τοις δμηρικοις έπεσι, τας δε αντιφάσεις ή έξηγουσιν ή θεωρούσι μικράς και τῷ ποιητή ἐπιτρέπουσιν. Ἐπαινοῦσι δ' οὐ μόνον τὰ μέρη, ἀλλὰ καὶ τὸ ὅλον τῶν ἐπῶν. "Αν δέ τις αριθμήση τούς μαχητάς των τριών τούτων στρατοπέδων, δαδίως εύρίσκει, δτι τὸ πρώτον είν γε τῆ Γερμανία τούς πλείονας κέκτηται, ή αλτία όμως κατά τὸ πλεῖστον ἔγκειται ἐν τῆ φύσει τοῦ ἀνθρωπίνου πνεύ-

<sup>1)</sup> Anmerkungen zur Ilias, Nürnberg 1850 zai Homerische Theologie èv άρχη της είσαγωγης.

ματος καὶ μάλιστα τοῦ φιλολογικοῦ, ὅπερ ἀεὶ τῶν νέων δρέγεται καὶ τοῖς νέοις ἀεὶ προστίθεται.

## ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Ι΄.

## Τελευταΐον συμπέρασμα.

Έν τῷ τελευταίῳ τούτῳ πεφαλαίῳ σκοποῦμεν, ΐνα δι' δλίγων λέξεων ἐκφράσωμεν, ὅ, τι ἐν τοῖς ἔμπροσθεν διὰ μακρῶν εἴπομεν, καὶ τὸν τρόπον, καθ' ὃν ἡμεῖς γε νοοῦμεν τὴν τῶν δμηρικῶν ἐπῶν γένεσιν, δείξωμεν.

Την ίστορίαν αὐτῶν εἰς τρεῖς βρους διαιρέσαντες καὶ κατά την διαίρεσιν ταύτην το ημέτερον σύγγραμμα γωρίσαντες κατά πρώτον εκρίναμεν τάς βιογραφίας, αίτινες τούς περί Ομήρου μύθους περιέγουσι καὶ απεφανθημεν, δτι οδτοι καταρρέουσιν έκ πολύ προγενεστέρας εποχής τής τοῦ Θεαγένους καὶ τῶν ἄλλων, ὅσοι ἐν τοῖς πρώτοις λέγονται περί Όμήρου γράψαντες. Ἐπειδή δὲ πολλοῖς φαίνεται, ότι οί περί Όμήρον μύθοι τεκμήριον κατά τῆς προσωπικοῖς αὐτοῦ ὑπάρξεώς εἰσιν, ἐπειράθημεν, ἵνα τὴν πρόληψιν ταύτην αναιρέσωμεν. Είτα είδομεν, δτι αί πολλαί τοῦ ποιητού πατρίδες ού δεικνίουσι προσωποποίησιν περιόδων, καθ' ας ή έπικη ποίησις ημμαζεν. Διότι εδείξαμεν, ότι πᾶσαι αἱ δυσχέρειαι αἰρονται, ἐὰν τὴν Σμύρνην ώς πατρίδα τοῦ ποιητοῦ δεγθώμεν. Ἐν πολλών δὲ τενμαιρόμεθα, ὅτι ὁ ποιητής τῶν ὁμηρικῶν ἐπῶν ἦν Ἰων. Ώσαύτως ανηρέσαμεν τας είκασίας εκείνων, οίτινες δια τας πολλας τοῦ Όμήρου ἐποχας ταρασσόμενοι πρὸς ἀνάπαυσιν είς προσωποποιήσεις καταφεύγουσιν. Η μέν διαφορά των έποχῶν ἀπορρέει ἐκ φιλοτιμίας τῶν Ελληνίδων πόλεων καὶ έξ ελασιών, ο δέ βίος τοῦ Όμήρου οὐ δύναται καταβιβασθηναι πλέον των τριών αλώνων μετά τὰ Τρωικά. Χωρούντες δ' εδείξαμεν, πόσον ατυχείς ύπο των αρχαίων ετνμολογίαι τῷ ὀνόματι τοῦ Ὁμήρου ἐδόθησαν καὶ πόσον ἀτυχέστεραι ὑπὸ τῶν νεωτέρων, προσθέντες, ὅτι ἡ ἐτυμολογία οὐ δύναται λῦσαι τὸ ὁμηρικὸν ζήτημα. Πρὸς τούτοις ἀπηλλάξαμεν τὸν ποιητὴν τοῦ μεγίστου ὄγκου τοῦ ἐπικοῦ κύκλου, ὑφ' δυ ἐπειράθησάν τινες τὸν ποιητὴν τῆς Ἰλιάδος καὶ Ὁδυσσείας μέχρι θανάτου καταπιέσαι. Τελευταῖον, ἐπειδὴ οἱ νεώτεροι περὶ τοῦ ὁμηρικοῦ ζητήματος ψηφίζοντες ψέγουσιν ἡ ὀλιγωροῦσι τῆς ψήφου τῶν ἀρχαίων, ἐπειράθημεν, Ἱνα τὸ βάρος τῆς ψήφου ἐκείνων σταθμίσωμεν.

'Αφ' οῦ λοιπὸν ἐν τῷ πρώτῳ βιβλίῳ τὰ κατὰ τὸν "Ομηρον εξητάσαμεν, εν τῷ δεντέρω διὰ τῆς γραφῆς ή έν ελλείψει ταύτης διὰ τῆς στοματικῆς παραδόσεως τοῦτον μετά των έπων συνεδέσαμεν. Καὶ δη είδομεν, ότι αι άποδείξεις, εφ' ών ο Wolf ηρείδετο, ασθενείς και ημαρτημέναι ησαν και δτι ή τοῦ Ομήρου Επαρξις οὐκ εξαρτάται εκ τῆς γνώσεως της γραφης. Διότι καὶ άνευ ταύτης τὰ όμηρικὰ έπη ηδύναντο συλληφθηναι, ποιηθηναι καὶ διατηρηθηναι. Είτα ίστορήσαμεν, ότι ταῦτα πρώτοι οί Όμηρίδαι παρέλαβον καὶ μετὰ τούτους οἱ δαψωδοί, οίτινες οὐ σμικρὸν ταντα διέφθειραν. Πρός τούτοις εδείξαμεν, δτι ούτε δ Πεισίστρατος, ούτε οἱ περὶ αὐτὸν ἢδύναντο συναρμόσαι αὐτοτελη ἄσματα, ώς οἱ περὶ τὸν Wolf ἐνόμισαν. Οἱ δὲ καλούμενοι διασκευασταί οὐ συνεβάλοντο πρός ένότητα των ἐπων, άλλὰ μαλλον πρὸς διαφθοράν αὐτων. ή δὲ διαφθορά προέβαινε και παρά τοῖς φιλοσόφοις, σοφισταῖς καὶ άλλοις. Εὐτυχῶς ὁ ἀριστοτέλης έξετάσας τὴν ένότητα των ομηρικών επών αρίστην αθτήν κατέδειξεν. Ταύτην δ' οί Αλεξανδρικοί και Περγαμηνοί κριτικοί μαλλον διέσπασαν, η εβελτίωσαν. Τελευταίον είπομεν βραγέα και περί τῆς ἀγεννήσεως τῶν ὁμηρικῶν σπουδῶν, ὰς τῷ μεγάλῳ Wolf δφείλομεν.

Έν δε τῷ τρίτῷ βιβλίῷ πρῶτον εδείξαμεν πολλὰ αἴτια, οἷς ποιητικαὶ ἀνωμαλίαι, εἰ ὄντως ὑπῆρχον, δύνανται ἀποδοθῆναι. ᾿Αλλὰ καὶ μετὰ τὴν κατάδειξιν τούτων ενομίσαμεν σκόπιμον, Ίνα καὶ τὰς πολυθρυλήτους ἀνωμαλίας καὶ ἀντιφάσεις εξετάσωμεν. Καὶ δὴ πρῶτον τὰ προοίμια τῶν

δμηρικών επών αναλύσαντες εθρομεν ταύτα τοσούτον πεοιεκτικά, δσον ό ποιητής κατά την φύσιν της ίδιας εποχής ηδύνατο ποιήσαι. Είτα δὲ τὴν ένότητα τῆς 'Οδυσσείας κοίναντες εύρομεν αθτήν αρίστην. Ήγέρθησαν μέν απορίαι τινές περί τοῦ μύθου τοῦ Τηλεμάχου, άλλ', ώς είδομεν, εὐκόλως λύονται. Ἡ δὲ Ἰλιὰς συνέστηκεν ώς ἐν δέχεται αριστα, δηλαδή δσον ή θλη επέτρεπεν. Πρός δε εξητάσαμεν καὶ τὰς ἀντιφάσεις, ᾶς ὁ Lachmann εὖρεν, ἀλλ' εἰδομεν, ότι αθται έκ παρανοήσεως των όμηρικων επών απορρέουσιν. Ποὸς κύρωσιν δὲ τὴς ἐνότητος τῆς τε Ἰλιάδος καὶ 'Οδυσσείας ἐδείξαμεν την τοπογραφικήν συμφωνίαν καὶ καὶ χρονολογικήν άρμονίαν αὐτῶν. Είτα παρεβάλομεν τὰ δύο εἰρημένα ἔπη καὶ ἐκ τῆς παραβολῆς δῆλον ἐγένετο, ὅτι ταῦτα οὐτε χρονολογικῶς ἀπ' ἀλλήλων δύνανται χωρισθήναι, οὔτε σπουδαία αἰτία ὑπάργει, ὅπως τὸν ποιητὴν τῆς 'Ιλιάδος ἀπὸ τοῦ τῆς 'Οδυσσείας γωρίσωμεν. Τελευταῖον, όπως δείξωμεν, που νυν τὸ δμηρικὸν ζήτημα βαίνει καί τίνες λύσεις αὐτῷ δίδονται, διὰ βραχέων τὰς περὶ τούτον θεωρίας ηριθμήσαμεν.

Μετὰ τὰ εἰρημένα, εἴ τις νομίζει, ὅτι ὁ Ὁμηρος ζῆ καὶ ότι παρὰ τὸ δίκαιον κατὰ ζώντος αἱ τῆς κριτικῆς μάγαιραι επετέθησαν, ούτος δύναται απαιτήσαι παρ' ήμων, ίνα είπωμεν (κατά τοὺς νόμους τῆς πιθανότητος), πῶς ὁ ποιητής επέτυγε τοῦ μεγάλου αύτοῦ έργου. Τὴν ἀπαίτησιν ταύτην ξαπληρούντες αποκρινόμεθα ως έξης. 1) Οὐ πολύν μετά τὰ Τρωικά γρόνον εγένοντο εν τῆ Ελλάδι πολλαί μετοικήσεις, εν αξς καὶ ή τῶν Δωριέων εἰς τὴν Πελοπόννησον ελοβολή. Αί πιεσθείσαι φυλαί ελς την μιπράν Ασίαν μετοικήσασαι παρέλαβον μεθ' έαντων της πρώτης αύτων πατρίδος τας αναμνήσεις, εν αίς και τὰ κατὰ τὸν Τρωικὸν πόλεμον. 2) Η παράδοσις αίντη καὶ πρὶν μέν, μάλιστα δὲ νῦν μυθικόν τι χρώμα προσεκτήσατο. 3) Υπό δὲ τὸν ποιητικόν της μικοᾶς Ασίας οὐρανὸν οἱ μῦθοι οὖτοι μετεμοςφοῦντο ύπὸ τῶν ἀοιδῶν εἰς μικρὰ ἄσματα, ὧν τὸν τύπον έν τη 'Οδυσσεία δοώμεν. Οἱ δὲ ἐν τη μικοά 'Ασία 'Ελληνες μετά ζωηροῦ ἐνθουσιασμοῦ ήπροῶντο τῶν ἀσμάτων, ἐν οίς αί αριστείαι και αί συμφοραί των προγόνων είκονίζοντο. 4) Ο ενθουσιασμός ενεθάρρυνε τούς αοιδούς, ών ή ακρόμσις κατέστη τοσούτον αναγκαία, δσον ή τού τέκτονος καὶ ἰατροῦ. Διὰ τοῦτο ἀνεπτύσσετο έξοχος ποιητική  $\tau \dot{\epsilon} \gamma \nu \eta$ . 5)  $\dot{A} \varphi$   $\dot{\phi}$   $\dot{\phi}$   $\dot{\phi}$  of doidol  $\pi \epsilon \rho l$   $\tau \dot{\eta} \nu$   $\pi o i \eta \sigma i \nu$   $\mu \iota \nu \rho \tilde{\omega} \nu$ ασμάτων ήσκήθησαν, καί είς ποίησιν μακροτέρων ασμάτων έτρέποντο. Πιθανώς οξτοι έδανείζοντο ή εκαρπούντο τών μιπροτέρων, παρ' ὧν ἀψόγως ελάμβανον φράσεις, στίχους και δλοκληρα τμήματα. 6) Ούτω κατ' δλίγον ή τῶν ἀοιδων ποίησις μετέβαλλε χαρακτήρα, μέχρις ότου οἱ ἀοιδοὶ ποιηταί εγένοντο. 7) Ο δοκιμώτερος τούτων τῶν ποιητῶν, "Ιων τὸ γένος, ωφεληθείς α) έκ τοῦ οἴπω μεταμορφωθέντος μύθον, β) εκ των μικροτέρων ασμάτων ή ποιημάτων, οξς ελευθέρως ώς ιδίοις εχρήσατο, γ) εκ της περί την ποιησιν μεγάλης άσκήσεως της επογής καί δ) έκ της ίδιας εξόχου φύσεως εποίησε την Ἰλιάδα, μετά μεγάλης δε της πιθανότητος καὶ τὴν Ὀδύσσειαν. 8) Ὁ θεσπέσιος οὖτος ποιητης επειράθη, όπως τους ήδη ενότητα έχοντας μύθους εναργέστερον εἰς πρωτεύουσαν Ιδέαν ὑποβάλη. Τούτου δ' ώς ενδέχεται μάλιστα επέτυγεν. Καὶ τῆς μεν Ἰλιάδος ὑπόθεσίς εστιν ή μηνις τοῦ 'Αχιλλέως, της δ' 'Οδυσσείας δ νόστος τοῦ φερωνύμου ήρωος. 9) Τὰ ὑπὸ τοῦ Όμήρου ποιηθέντα έπη παραβαλλόμενα πρός ταῦτα, ἄπερ νῦν ἔγομεν, Ἰσως ήσαν μικρότερα μέν, κρείττονα δε την ενότητα. Η επική ποίησις και ιδίως ή δμηρική πολλών υποβολών επιδεκτική ξστιν. Διότι οὖτε ό κατάλογος στρατηγών, οὖτε ή ἀπαρίθμησις μαχών, ούτε ή διήγησις πλανών προσθήμας αποπρούει. 10) Δί ύποβολαὶ αὐται παρήγαγον μικράς ἀνωμαλίας, ας οἱ ἀρχαῖοι κριτικοὶ ἐπειράθησαν ἐξαλεῖψαι. 'Αλλά δυστυχώς ή άγαθή πρόθεσις μετεβλήθη είς άκολασίαν, ήτις πολλαχώς τὰ δμηρικά έπη διέφθειρεν.

Τέλος.

## Παρατηρηθέντων τυπογραφικών άμαρτημάτων διόρθωσις.

| Σελὶς | Στίχος | <sup>2</sup> Avīl                         | ἀνάγνωθι                    |
|-------|--------|-------------------------------------------|-----------------------------|
| 11    | 19     | $\tau \dot{\eta}$                         | τò                          |
| 13    | 13     | ἐπ <b>κληθεί</b> ς                        | ἐπικληθεὶς.                 |
| 22    | 1      | δμηρεῖον                                  | Ο μήρειον                   |
| 23    | 9      | Όμηρεῖον .                                | Ομήρειον                    |
| 25    | 2      | Περί τὴν πατρίδα                          | Περὶ τῆς πατρίδος           |
| 28    | 10     | πεμποβόλων                                | πεμπωβόλων                  |
| 34    | 30     | Quam                                      | Quum                        |
| 37    | 32     | ή περί                                    | τὸ περὶ                     |
| 40    | 35     | ήπομνήμασι                                | ύπομνήμασι                  |
| 42    | 21     | Ρωμαΐον                                   | 'Ρωμαῖον                    |
| 43    | 30     | Ομηφον .                                  | "Ομηρον                     |
| 44    | 11     | σογχρόνου                                 | συγχρόνους                  |
| 49    | 29     | εήφυΐα                                    | εὐφνία                      |
| 71    | 29     | ύφ ήν                                     | ပ်တှ ဂိုဟ                   |
| 74    | 15     | ท์ "A9ηνα                                 | <b>ท</b> Aθηνα              |
| 77    | 2      | Τηλεγονία                                 | Τηλεγόνεια                  |
| 81    | 26     | ζητήματος                                 | ζητήματος ;                 |
| 85    | 31     | ό <i>ο</i> ῶμεν                           | όρῶμεν                      |
| 91    | 20     | δμήρου -                                  | Ομήρου                      |
| 108   | 26     | διά φοραι                                 | διάφοροι                    |
| 114   | 11     | γρφήν                                     | γραφήν                      |
| 120   | 6      | <b>ἀπηοχαιωμένη</b>                       | <b>ἀπη</b> οχαιωμένη        |
| 174   | 26     | $α \mathring{v}$ τοτελ $\widetilde{\eta}$ | αὐτοτελῆ                    |
| 182   | 1      | Λωριεῖς                                   | Δωριεῖς                     |
| 221   | 20     | ύπεμνημάσισε                              | ύπεμνημάτισ <b>ε</b>        |
| 225   | 11     | ό μαθητής τοῦ όμηρικοῦ                    | [ Η φράσις κατά παραδρομήν  |
|       |        | Εὐσταθίου                                 | εἰσέρρευσε καὶ ἐξαλειπτέα.] |
| 229   | 23     | τῆς ἐπιστήμη                              | τῆς ἐπιστήμης               |
| 236   | 19     | ἐκκλησιαστικοὶ                            | έχχλησιαστιχαί              |
| 251   | 27     | μῖτος                                     | μίτος                       |
| 258   | 31     | διηρημένον                                | διηρημένον                  |
| 296   | 12     | μῖτον                                     | μίτον                       |

ΕΝ ΛΕΙΨΙΛι, ΤΥΠΟΙΣ ΟΘΩΝΟΣ ΒΙΓΑΝΔΟΥ.

Τοῦ αὐτοῦ συγγοαφέως ὁπάοχουσι δύο συγγοάμματα ἀνέχδοτα, ὧν τὸ μὲν ἐν τῆ πρώτη, τὸ δὲ ἐν τῆ δευτέρα περιόδω τοῦ

'Ροδοχανακείου ἀγῶνος ἐβραβεύθη. 'Ο συγγραφεὺς παρακαλεῖ
τὸν φιλόμουσον τῆς δημοσίας ἐκπαιδεύσεως Ὑπουργὸν καὶ τοὺς
πλουσίους ὁμογενεῖς, ὅπως συνδράμωσιν αὐτῷ πρός ἐκδοσιν τῶν
εἰρημένων συγγραμμάτων. Ἰδία δὲ τὸν ἀξιότιμον τμηματάρχην
τοῦ αὐτοῦ Ὑπουργείου, ὅστις ψέγει τὸν συγγραφέα, ὅτι οὕπω
ἐξείδω ταῦτα, παρακαλεῖ, ὅπως εἰπη τῷ προϊσταμένω Ὑπουργῷ,
ὅ, τι ἐν τῆ διατριβῆ αὐτοῦ γράφει. 'Ορθῶς ὁ ἀξιότιμος κύριος
εἶπεν, ὅτι τὰ ἐν τοῖς ἀγῶσι βραβευόμενα συγγράμματά ἐισι
κοινὸν κτῆμα ᾿Αλλ ὑπὲρ τῶν κοινῶν κτημάτων δαπανῶσιν
οὐχὶ οἱ ἀπορώτεροι τῶν ἰδιωτῶν, ἀλλ οἱ τὰ κοινὰ ἐπιτετραμμένοι
ἐκ τῶν κοινῶν. ᾿Αδίκως δ' ὁ ἀξιότιμος κύριος τὸν συγγραφέα
ψέγει, ἀφ οὖ ἡ ἔκδοσις ἐν γούνασιν αὐτοῦ τοῦ ψέγοντος κεῖται.

Έν Έλλάδι τιμᾶται δοαχμῶν . . . . 6

Έν τῷ ἔξωτερικῷ Πρωσσικῶν ταλήρων . 2

